# THE HARVARD ORIENTAL SERIES

**VOLUME THIRTY-THREE** 

The Harvard Oriental Series aims to make it possible for the East and the West to know each other, and so to respect and trust each other. For us all, as members of the world-family of nations, no duty is more urgent than that of mutual understanding. Thereon depends the mutual goodwill that casts out fear and makes for peace, — the goodwill that BUDDHA insistently and mightily taught two thousand years and more ago.

# Henry Clarke Warren 1854–1800

early addressed himself to the inspiring task of carrying on the life-work of the greatest teacher of Eastern Asia. Warren's Buddhism is a noble monument to his learning, to his courage in adversity, and to his prophetic vision of that which is today the world's direst need, mutual goodwill

The books of the Harvard Original Series are printed with the aid of funds given or bequeathed to Harvard

University by Henry Clarke Warren.

A Memorial of Warren's short and heroic life of suffering and of happy labour was given at the end of volume 30 of this Series, Burlingame's Buddhist Legends.—The Memorial stands reprinted at the end of the seventh and eighth issues (1922) of volume 3, Warren's Buddhism; and also at the end of this Rig-Veda Translation, volume 35.

A Descriptive List of the books of this Series may

be found at the end of this work, volume 35.

# HARVARD ORIENTAL SERIES

**EDITED (VOLUMES 1 TO 87)** 

WITH THE COOPERATION OF VARIOUS SCHOLARS

RY

#### CHARLES ROCKWELL LANMAN

B A., Yale, 1871

Hon. LL. D., Yale, 1902

Professor of Sanskrit (1880) at Harvard University; Honorary Fellow of the Asiatic Society of Bengal, of France, of England, and of Germany; Correspondant of the Society of Sciences at Göttingen, the British Academy, and the Academy of Inscriptions and Belles-Lettres (1863) of the Institute of France

#### Bolume Thirty-three



Of Geldner's Rig-Veda Translation

Books 1-4 are in Volume 33

Books 5-8 are in Volume 34

Books 9-10 are in Volume 35

CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS

Parvard University Press

LONDON: GEOFFREY CUMBERLEGE OXFORD UNIVERSITY PRESS LEIPZIG: OTTO HARRASSOWITZ

### DER RIG-VEDA

AUS DEM SANSKRIT INS DEUTSCHE ÜBERSETZT
UND MIT EINEM LAUFENDEN KOMMENTAR VERSEHEN

VON

#### KARL FRIEDRICH GELDNER

weiland Professor des Sanskrit an der Unsversität Marburg in Hessen, Geheimem Preußischen Regierungsrat, Ehrenmitglied der American Oriental Society und der American Academy of Arts and Sciences, Herausgeber des Avesta oder der Heiligen Bücher der Parsen



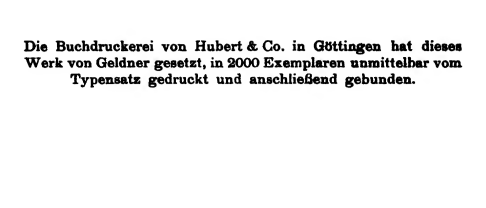
ERSTER TEIL

ERSTER BIS VIERTER LIEDERKREIS

CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS

Parvard University Press

LONDON: GEOFFREY CUMBERLEGE OXFORD UNIVERSITY PRESS LEIPZIG: OTTO HARRASSOWITZ



Die gegentberstehende Widmung folgt genau dem Wortlaut des Entwurfes, den Geldner selbst in einem Briefe vom 2. Dezember 1928 Lanman vorgeschlagen hat. Aus einem früheren Briefe vom 18. Mai 1925 erhellt es, daß er das Wesentliche dieser Widmung auch schon damals so im Sinne hatte.

# MEINEM LANGJÄHRIGEN FREUNDE CHARLES R. LANMAN

# UND VON UNS BEIDEN DEM ANDENKEN UNSERES LEHRERS RUDOLF VON ROTH GEWIDMET

Die folgenden swei Seiten bilden Geldner's "Begleitwort"
su seinem Werke "DER RIG-VEDA, übersetzt und erläutert, Erster Teil,
Erster bis Vierter Liederkreis". — Dieser Teil erschien suerst 1928, in
Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht) und Leipsig (J.C. Hinrichs'sche
Buchhandlung). Für das Nähere siehe unten, Seite XI.

#### Begleitwort.

Als vor nunmehr fünfzig Jahren H. Graßmann und A. Ludwig gleichzeitig in mutigem Anlauf die erste deutsche Übersetzung des Rigveda begannen und rasch zu Ende führten, waren Zeit und Umstände für ein solches Unternehmen günstiger als heutigen Tages. Damals stand der Veda, die alte heilige Literatur der Inder, in Europa wie in Amerika ım Mittelpunkt der Sanskritforschung. Jetzt ist das anders geworden. Die großen Führer der Vedaforschung sind alle ins Grab gesunken und der Kreis der Spezialisten hat sich merklich verengert. Die herrschende Richtung hat sich unter indischem Einfluß mehr den historischen, archäologischen und philosophischen Problemen zugewandt. Das gebildete Deutschland schwärmt für Upanischaden und Buddha; vom Rigveda nimmt es nur noch vereinzelt Notiz. Allerdings ist dies merkwürdige Buch keine schöngeistige Lektüre, sondern nur für den geduldigen Forscher lohnend, der neben echtem Golde viele Schlacken, neben Tiefgedachtem, Originalem viel geistlose, handwerksmäßige Nachahmung, neben echter Poesie von wunderbarer Klarheit und Formvollendung das Verschrobene, Mystische, halb oder ganz Dunkle in den Kauf nehmen muß.

Und doch bleibt der Rigveda das älteste Denkmal der indischen Literatur, das Buch der Bücher, in dem der breite Strom der politischen, geistigen und religiösen Entwicklung Indiens sich bis zu seinen letzten Quellen rückwärts verfolgen läßt. Für Sprach- und Religionsforscher hat er trotz der herrschenden Mode nichts von seiner hohen Bedeutung eingebüßt. Seine Erforschung sollte nach wie vor den Indologen am Herzen liegen.

Um sie zu beleben und zu befruchten, wird hier eine neue Ubersetzung unternommen, so gewagt auch zur Zeit dieser Versuch erscheinen mag.

Eine ideale Übersetzung sollte nicht nur den Sinn des Urtextes voll ausschöpfen, sondern auch die ursprünglichen Versmaße streng beibehalten, um den Charakter der Dichtung auch in der Form zum Ausdruck zu bringen. Für einzelne ausgewählte Lieder ist dies wohl möglich, für das Ganze ist die metrische Wiedergabe nicht ratsam, weil der Sinn oft zu kurz kommen würde. Die Sanskritsprache ist viel zu bündig und gedrungen, besonders durch ihre unnachahmliche Zusammensetzungsfähigkeit, als daß eine Übertragung selbst in die so anschmiegsame deutsche Sprache zu der Zwangsjacke des streng silbenzählenden Versmaßes passen würde. Die gehäuften Beiwörter würden in der metrischen Übertragung wie schwerfällige Versfüllsel erscheinen, während sie sich nach der Absicht des Dichters vielfach zu einem harmonischen Gedanken-

bild zusammenschließen sollten. Der Umdichter müßte auch jederzeit den Sinn des Originals vollkommen erfaßt haben. Das ist leider nur zu oft nicht der Fall. Wollte man aber das ganze Buch in freie rhythmische Prosa übertragen, so müßte man diese im einzelnen auf den Ton des Originals abstimmen und dazu gehört ein besonderes Geschick. So blieb nur die möglichst getreue Prosaübersetzung übrig, wie auch die heutigen Inder ihre klassischen Dichter in englische Prosa zu übersetzen pflegen.

Das was ich erstrebt habe, ist also eine getreue philologische Übersetzung, und diese ist auch nur ein erneuter Erklärungsversuch, nichts Abschließendes, nur ein weiteres Hilfsmittel für den Leser des Urtextes und ein schwacher Ersatz für diesen für den der Sanskritsprache Unkundigen. Wo dem Leser die Übersetzung dunkel erscheint, da ist auch mir der Sinn des Originals mehr oder weniger dunkel geblieben. Über den politischen und sozialen Verhältnissen des ältesten Indiens, über den persönlichen Beziehungen der Dichter, auf die immer wieder angespielt wird, und über dem alten Sagenschatz liegt ein fast undurchsichtiger Schleier. Dazu kommen die Vorliebe vieler Dichter für absichtliche Verhüllung des Gedankens und die verschlungene Metaphorik der dichterischen Kunstsprache, so daß man auch hier sagen darf: Wir sehen nur durch einen Spiegel in einem dunklen Wort.

Das Werk soll in drei Teilen erscheinen, Teil I enthält Buch 1—4, Teil II Buch 5—7, Teil III Buch 8—10. Der Schlußteil wird zugleich die rückschauende Einleitung in den Rigveda und die Indices enthalten, einen Wortindex und einen Sachindex, in dem auch die unübersetzten term. tech. und die Eigennamen und Völkernamen erläutert werden. Doch sind die erklärenden Anmerkungen so eingerichtet, daß das Buch schon jetzt benutzbar ist. Die zum Verständnis notwendigen Ergänzungen werden in (), einzelne Erklärungen in [] hinzugefügt. Die oberen Noten enthalten den fortlaufenden Kommentar, die unteren geben nur einzelne Winke zum rascheren Verständnis der Übersetzung.

Die ganze Übersetzung ist im Entwurf fertiggestellt und zum größten Teil bereits druckfertig.

Der Religionsgeschichtlichen Kommission bei der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen, sowie den auf indischem Gebiet so verdienstvollen Herren Verlegern, die das Risiko des Verlags auf sich genommen haben, sei schon jetzt mein Dank ausgesprochen.

Marburg, im Oktober 1923.

K. F. Geldner.

#### Vorwort des Herausgebers der Harvard Oriental Series.

"Quellen der Religionsgeschichte, herausgegeben im Auftrage der Religionsgeschichtlichen Kommission bei der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen": so heißt das edle Unternehmen, worüber die Göttinger Verlagsbuchhandlung Vandenhoeck '& Ruprecht im Juni 1913 einen Vertrag" mit der betreffenden Kommission abschloß. — Das war ungefähr ein Jahr vor dem Beginn des Weltkrieges. Aber schon bald wurde ein Anfang der hochzielenden Sammlung gemacht, und zwar mit Franke's Übersetzung aus dem Pali vom buddhistischen Digha-Nikaya und mit Hillebrandt's Lieder des Rigveda.

"Der Rigveda, übersetzt und erläutert, von Karl F. Geldner, Erster Teil, Erster bis Vierter Liederkreis", erschien im Oktober 1923, also am Ende des ersten Jahrzehntes der "Quellen", und als Band 12 derselben. — Die politische und wirtschaftliche Lage von Mitteleuropa in den Jahren gleich nach dem Weltkriege braucht hier nicht erörtert zu werden. Genüge es zu sagen, daß die Aussichten für die Fortsetzung des Lebenswerkes von Professor Geldner recht trübe waren.

Eine Liste der Bände (1 bis 44) der Harvard Oriental Series wird als Anzeige gegeben am Ende von Band 35, welcher das letzte Drittel von Geldners Rig-Veda-Übersetzung enthält. — Daraus ist ersichtlich, daß von Anfang an die Series fremde Sanskritisten willkommen geheißen hat: so Kern von Leiden; Garbe von Tübingen, Konow von Kristiania, Macdonell von Oxford, Hertel von Leipzig, Capeller von Jena, Pischel von Berlin, Keith von Edinburgh, Belvalker von Poona in Indien, Lord Chalmers von Cambridge in England.

Ferner ist zu bemerken, daß die Harvard Series sich ganz besonders mit Werken über die Veden und vedische Wissenschaft befaßt hat. Solche Werke sind: Yajur-Veda oder Veda des Opfers, übersetzt und erläutert von Keith; Atharva-Veda, übersetzt mit kritischem und exegetischem Kommentar von Whitney, Mitherausgeber (1856) des Textes mit Roth. Dazu kommt A Vedic Concordance, von Bloomfield, meinem Schüler und Nachfolger zu Baltimore. Es ist ein alphabetischer Index zu jeder Zeile von jeder Stanze der veröffentlichten vedischen Literatur, 1102 Seiten, Royal Quarto, welcher, mit Bloomfield's Rig-Veda Repetitions (zwei Bände textkritischer Studien), ein Werkzeug bildet von allererster Wichtigkeit für künftige Herausgeber und Übersetzer und Forscher vedischer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In 1785, also gerade vor 200 Jahren, kam der Londoner Buchhändler, Abram van den Hoeck, das heißt Abram of the Hock (of Holland), nach Göttingen, um Druckerei und Verlage dort aufgustellen.

Dem Vertrag trat die J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung von Leipzig etwas später bel.

Texte. — Keith übersetzte Rig-Veda Brahmanas, Aitareya und Kaustaki. Und Macdonell gab uns die Brhad-Devata, Gottheiten und Mythen des Rig-Veda, Sanskrit und Englisch. Keith's Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads ist weder Sanskrit-Text noch Übersetzung, ist aber vielseitig und umfassend und systematisch, — eine treffliche Ausrüstung für den angehenden Veda-Forscher.

Im Jahre 1924 war Professor Dr. Alfred Bertholet der Vorsitzende der Religionsgeschichtlichen Kommision der Königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Am 9. April schrieb ich an Dr. Bertholet und schlug folgendes vor: Wenn die hohe Gesellschaft zu Göttingen dazu ihre Erlaubnis erteilt, und wenn die um die Indianistik schon so verdienstvollen Herren Verleger darin einwilligen, sollen die Verlagsrechte von Geldners Rig-Veda-Übersetzung, und somit auch die Verantwortung dafür, an The President and Fellows of Harvard University übergehen.

Kurz, das geschah. Durch Professor Bertholet's weise und freundliche Vermittlung wurden die Vorschläge zu Tatsachen. Es drängt mich, ihm öffentlich aufs herzlichste dafür zu danken, daß er sich der Sache so wirksam annahm. — Ohne auf die darauf bezüglichen Unterhandlungen einzugehen, möchte ich nun über die Wiederaufnahme des Druckes von Geldner's Rig-Veda-Übersetzung Bericht erstatten.

Die Harvard University besitzt eine Stiftung, deren Ertrag gerade für Geldner's Rig-Veda-Übersetzung anwendbar ist. Der Rig-Veda ist das älteste Denkmal der indogermanischen Vergangenheit. Geldner war der Schüler von Roth. Und Roth war der anerkannte Meister der Veda-Interpretation im Okzident. Und Geldner hatte den ganzen Rig-Veda übersetzt. Es war ein vollzogenes Werk. Die Stiftung war das Vermächtnis von Henry ClarkeWarren (1854—1899), Baccalaureus Artium (B. A.) von Harvard in 1879. Er war mein Schüler auf The Johns Hopkins University zu Baltimore in 1879 und später (als ich in 1880 an Harvard berufen wurde) mein Studiengenosse und lieber Freund bis zu seinem Tode (1899).

Lebhaft kann ich mir vorstellen, mit welcher strahlenden Freude Warren mich gehört haben würde, wenn ich ihm 1880 im voraus hätte sagen können, daß nach 55 Jahren seine Stiftung die ehrenvolle Anwendung haben würde, den Druck der Rig-Veda-Übersetzung eines edlen, selbst-aufopfernden Gelehrten wie Geldner zu verwirklichen. Das hat die Stiftung getan. — In dieser Zeit, wo das Mißgeschick und die Mißgunst fast weltweit und beispiellos zu sein scheinen, freue ich mich, daß ich Warren zum Schüler und Freund gehabt habe, und ich fasse Mut.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seiner Gelehrsamkeit und seinem Mute in arger Trübsal und seiner weisen Freigebigkeit schuldet die H. O. S. viel.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Um dem Leser dieses Werkes die Schuld zur Kenntnis zu bringen, habe ich eine kleine Denktafel auf die Rückseite des ersten Blattes dieses Bandes gesetzt und The Memorial of Warren am Ende von Band 35 dieses Werkes abgedruckt.

XIII

Das erste Drittel umfaßt Buch 1 bis Buch 4. Mit Buch 5 fing also der Druck hei Hubert & Co. in Göttingen wieder an. Und so ging es weiter bis zum Ende. Buch 10. der eigentlichen Übersetzung. - Sodann aber wurde der Anfang gemacht mit einer neuen Auflage des ersten Drittels, Buch 1 bis Buch 4. Der Druck dieser Auflage war bis zum achtzehnten Bogen, Seite 288, Rig-Veda 2, 12, 13, gediehen.

Schon am 25. April 1925, also fast vier Jahre vor seinem Tode, schrieb ich an Geldner, ihn bittend, für den Fall, daß er krank werden sollte, einen zu nennen, der an seine Stelle fürs Korrekturlesen träte. - Der Gang des langen und schweren Unternehmens war wohl zur Zeit so fröhlich aufmunternd, daß wir beide, vielleicht zu sehr auf unsere Gesundheit trauend, unsere Pflicht versäumten: Geldner, indem er meiner Bitte nicht nachkam; ich, indem ich nicht auf meiner Bitte bestand.

Mit Geldner's Tode wurde mir der fragliche Segen zuteil, fast alle die Zeitgenossen meiner Jugendjahre überlebt zu haben. Geldner war sehr genau und hatte sehr scharfe Augen. Es galt also ein zweites scharfes Augenpaar zu finden, und zwar im Kopfe eines Sanskritisten. In dieser Notstunde hat Geldner's Nachfolger zu Marburg, Professor Dr. Johannes Nobel, seinen willkommenen Beistand gegeben. Er las mit aller Sorgfalt die genannten Bogen (19 bis 31) der neuen Auflage des ersten Drittels der Übersetzung und des Kommentars, also vom 12. Liede des Zweiten Buches bis zum Ende des Vierten Buches. -- Ich las sie auch hier in Amerika. Zu meinem Troste fand ich, daß die 200 Seiten, 289 bis 490 vom ersten Drittel, Band 33, sich fast frei von Druckfehlern erweisen wird. Ich danke Herrn Nobel aufs herzlichste.

Charles R. Lanman.

By the summer of 1938 Lanman's health had broken down to such an extent that he was no longer able to continue work on the last details necessary for the publication of this volume. I have put together such material as I could find among his papers without venturing to add anything of my own. His Vorwort must remain an incomplete fragment.]

Harvard University, June 25, 1989.

W. E. Clark.

#### Übersicht des Inhalts vom Rig-Veda

Das indische Inhaltsverzeichnis (Anukramani) zum Rig-Veda schließt manche Einzelheiten ein, die sich mit dem Wesen einer Übersicht gar nicht vertragen, die aber meistens aus Geldner's Kommentar leicht zu ersehen sind. Sehen wir von solchen Einzelheiten ab, so ist es ganz tunlich, eine brauchbare Übersicht vom Inhalt des Rig-Veda zu gewinnen, und zwar aus den Angaben über die Gruppen von Liedern oder Liedverfassern oder Gottheiten oder Metren, wie sie Geldner in den Kopfzeilen zu Anfang der betreffenden Gruppen im Laufe seiner Übersetzung gegeben hat. Nur ist dieses Werk so umfangreich, und mithin sind diese Angaben so sehr zerstreut, daß es sich lohnt, die wesentlichsten Gruppen, Zahlen und Namen hier nebeneinander in tabellarischer Form abzudrucken.

Vorausgeschickt muß werden, daß den wichtigsten Gruppen die überlieferte Verfasserschaft der Lieder zur Grundlage dient. Demgemäß heißt jede der zehn Hauptabteilungen der Rig-Veda-Samhita ein Mandala oder Kreis. Dafür, nicht ohne das nötige Bestimmungswort zu ergänzen, braucht Geldner das unbequeme Kompositum (Lieder-)kreis; und, der Kürze halber und trotz der falschen Nebenbedeutung, braucht er auch das deutsche Wort Buch, welches, wie das englische Book, in diesem Sinne schon lange gang und gäbe ist.

Erster Liederkreis: das Buch verschiedener Liedverfasser.

| Gruppe  | Liedverfasser | Vorfahr     | Lieder  | (Summen    |
|---------|---------------|-------------|---------|------------|
| 1.      | Madhucchandas | Viávāmitra  | 1-11    | (11        |
| . 2.    | Medhätithi    | Kanva       | 12-23   | (12        |
| 8.      | Sunaháepa     | Ajigarta    | 24-30   | (7         |
| 4.      | Hiranyastūpa  | Angiras     | 8135    | ( 5        |
| 5.      | Kanva         | Ghora       | 36-43   | (8         |
| 6.      | Praskanva     | Kanva       | 44-50   | ( 7        |
| 7.      | Savya         | Pajra       | 5157    | ( 7        |
| 8.      | Nodhas        | Gotama      | 58-64   | ( <b>7</b> |
| 9.      | Paräšara      | Śakti       | 65-73   | (9         |
| 10.     | Gotama        | Rahugana    | 74—98   | (20        |
| 11.     | Kutea         | Angiras     | 94-115  | (22        |
| 12.     | Kakşivat      | Dirghatamas | 116—126 | (11        |
| 18. ` , | Parucchepa    | Divodāsa    | 127-189 | (18        |
| 14.     | Dirghatamas   | Ucathya     | 140-164 | (25        |
| 15.     | Agastya       | Māna        | 165-191 | (27        |
|         |               |             |         | 191        |

58

#### Zweiter Liederkreis: das Buch der Grtsamada's.

| Gruppe | Gottheit                          | Lieder        | (Summen |
|--------|-----------------------------------|---------------|---------|
| 1      | Lieder an Agni                    | 1-10          | (10     |
| 2.     | Lieder an Indra                   | 11-22         | (12     |
| 3      | Lieder an Brahmanaspati           | 23 <b>—26</b> | (4      |
| 4      | Lieder an die Aditya's            | 27-29         | ( 8     |
| 5      | Lieder an verschiedene Gottheiten | 30-43         | (14     |
|        |                                   |               | 43      |

#### Dritter Liederkreis: das Buch der Visyamitra's.

| (iruppe | Gottheit                      | Lieder | (Summen |
|---------|-------------------------------|--------|---------|
| 1       | Lieder an Agni                | 1 - 29 | (29     |
| 2       | Lieder an Indra               | 30-53  | (24     |
| 3       | Lieder an die Visvedeva's     | 5457   | (4      |
| 4       | Lieder an verschiedene Götter | 58-62  | ( 5     |
|         |                               |        | 62      |

#### Vierter Liederkreis: das Buch der Vamadeva's.

| Gruppe | Gottheit                   | Lieder          | (Summen      |
|--------|----------------------------|-----------------|--------------|
| 1      | Lieder an Agni             | 1—15            | (15          |
| 2      | Lieder an Indra            | 16-32           | (17          |
| 3      | Lieder an die Rbhu's       | 3337            | (5           |
| 4      | Lieder an Dadhikra         | 38-40           | ( <b>3</b> ' |
| 5      | Lieder an Indra und Varuns | 41-42           | ( 2          |
| 6      | Lueder an due Aévin        | 43-45           | ( 8          |
| 7      | Lieder an Väyu und Indra   | 46-48           | <b>( 3</b>   |
| 8      | Lieder an Brhaspatı        | 4950            | ( 2          |
| 9      | Lieder an Usas             | 5152            | ( 2          |
| 10     | Lieder an Savitr           | 53-54           | ( 2          |
| 11     | Einzellieder               | Anhang 4, 55—58 | <u>(4</u>    |

An alle Götter An Himmel und Erde

An Flurgottheiten (Flursegen)

Auf das Ghrta (Schmalz)

#### Funfter Liederkreis: das Buch der Atri's.

| Gruppe | Gottheit                          | Lieder       | (Summen |
|--------|-----------------------------------|--------------|---------|
| 1.     | Lieder an Agni                    | 1-28         | (28     |
| 2.     | Lieder an Indra                   | 29-40        | (12     |
| 3.     | Lieder an die Aligötter           | 4151         | (11     |
| 4.     | Lieder des Syāvāéva an die Marut  | <b>52—61</b> | (10     |
| 5.     | Lieder an Mitra-Varuna            | 62-72        | (11     |
| 6.     | Lieder an die Asvin               | 73—78        | (6      |
| 7.     | Lieder an verschiedene Gottheiten | 79—87        | ( 9     |
|        |                                   |              | 87      |

#### Sechster Liederkreis: das Buch der Bharadvaja's.

| Gruppe | Gottheit                          | Lieder | (Summen |
|--------|-----------------------------------|--------|---------|
| 1.     | Lieder an Agni                    | 1—16   | (16     |
| 2.     | Lieder an Indra (Anhang: 6,48)    | 17-48  | (32     |
| 3      | Lieder an alle Götter             | 49-52  | (4      |
| 4.     | Lieder an Püşan                   | 53-58  | (6      |
| Б.     | Lieder an verschiedene Gottheiten | 5975   | (17     |
|        |                                   |        | 75      |

#### Siebenter Liederkreis: das Buch der Vasistha's.

| Gruppe | Gottheit                   | Lieder  | (Summen    |
|--------|----------------------------|---------|------------|
| 1.     | Lieder an Agni             | 1-17    | (17        |
| 2.     | Lieder an Indra            | 18-33   | (16        |
| 3.     | Lieder an alle Götter      | 3455    | (22        |
| 4.     | Lieder an die Marut        | 56-59   | (4         |
| 5.     | Lieder an Mitra und Varuna | 60-66   | (7         |
| 6.     | Lieder an die Asvin        | 6774    | (8         |
| 7.     | Lieder an Usas             | 75-81   | (7         |
| 8.     | Lieder an Indra und Varuna | 8285    | (4         |
| 9.     | Lieder an Varuna           | 8689    | (4         |
| 10.    | Lieder an Götterpaare      | 9098    | ( <b>9</b> |
| 11.    | Lieder an Visnu            | 99-100  | ( 2        |
| 12.    | Lieder an Parjanya, Anhang | 101-104 | (4         |
|        |                            |         | 104        |

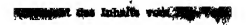
#### Achter Liederkreis: das Buch kleiner Dichtergruppen.

#### I. Die Lieder der Kanva's, 8,1-68.

| Gruppe | Dichternamen                              | Lieder         | (Summen    |
|--------|-------------------------------------------|----------------|------------|
| 1.     | Lieder der Priyamedha's, Medhyātithi usw. | 15             | ( 5        |
| 2.     | Lieder des Vates                          | 6-11           | ( 6        |
| 8.     | Lieder verschiedener Kanviden             | 12-18          | į 7        |
| 4      | Lieder des Sobhari                        | 19-22          | (4         |
| ō      | Lieder des Vyaéva                         | 23—26          | (4         |
| 6      | Lieder des Manu Vaivasvata                | 27-31          | ( <b>5</b> |
| 7      | Lieder des Medhätithi u. a Kanviden       | 32-34          | (8         |
| 8      | Lieder des Śyāvāśva                       | <b>3538</b>    | (4         |
| 9      | Lieder des Näbhäka                        | 39-42          | (4         |
| 10.    | Lieder des Virupa, Vasa und anderer       | 43-48          | (6         |
| 11     | Die Välakhilya-Lieder                     | 4959           | (11        |
| 12.    | Lieder des Pragatha u a Kanviden          | 6066           | (7         |
|        | II. Anhang, 8,67—108 [37 Lieder].         |                |            |
| 13.    | Lieder des Priyamedha und anderer         | 67 <i>—</i> 71 | ( 5        |
| 14.    | Lieder des Gopavana u. a. Atriden         | 72-74          | (8         |
| 15     | Lieder des Virûpa und anderer             | 75— <b>79</b>  | ( 5        |
| 16     | Lieder des Ekadyû, Krana u. a. [cf 10,42] | 80-87          | (8         |
| 17     | Lieder des Nodhas                         | 8891           | ( 4        |
| 18     | Lieder des Śrutakakşa und anderer         | 92-94          | ( 3        |
| 19     | Tirasci und andere Dichter                | 95—108         | ( 9        |
|        |                                           |                | 103        |

#### Neunter Liederkreis: die Soma-Pavamana-Lieder.

| _      |                           | tels. die Some-I avamau    |           |         |
|--------|---------------------------|----------------------------|-----------|---------|
| Grappe | Metrum                    | Silben                     | Lieder    | (Summon |
| 1      | Die Gäyatri-Gruppe        | 8:8 8                      | 1-67      | (67     |
| 2      | Die Jagati-Gruppe         | 12:18 12:12                | 68 - 86   | (19     |
| 8      | Die Tristubh-Gruppe       | 11.11[11:11                | 87-97     | (11     |
| 4.     | Die Anustubh-Gruppe       | 8:8[8:8                    | 98-101    | (4      |
| 5      | Die Uspih-Gruppe          | 8:8 12                     | 102-106   | ( 5     |
| 6.     | Die Pragatha-Gruppe       | •                          | 107 - 108 | ( 2     |
|        | a) Brhati                 | 8:8[12:8                   |           | •       |
|        | b) Sato-brhati            | 12:8 12:8                  |           |         |
|        | c) Kakubh                 | ; 8:12[8                   |           |         |
|        | In 107, meistens Stropher | - paare, abweehselnd - a u | nd b      |         |
|        | In 108, Stropher          | a-peare, abwechselnd c u   | nd b      |         |
| 7.     | Verschiedene Metren. Az   | hang                       | 109-114   | (6      |
|        |                           | 37.                        |           | 114     |
|        | 109 Dvipadā virāj         | 5:5:5:5                    |           |         |
|        | 110, 1-8 Pipilika-madhys  |                            |           |         |
|        | 4—9 Ürdhva-brhati         | 19:19 19                   |           |         |
|        | 10-12 Viral               | 11:11 11                   |           |         |
|        | 111 Atyaşti               | 12:12:8 8:8 12:8           |           |         |
|        | 112-114 Pankti            | 8:8 8:8                    |           |         |





## Zehnter Liederkreis. Der große Nachtrag\*. \*Siehe Einleitung Buch 10, Seite 121

#### I. Die Gruppenlieder, 10,1-84.

| Gruppe | Dichternamen    | Gottheit oder dergleichen       | Lieder  | (Summen |
|--------|-----------------|---------------------------------|---------|---------|
| 1.     | Trita Aptya     | Agni, Gewässer                  | 19      | ( 9     |
| 2.     | Yama-Lieder     | Leichenfeier, Manen, Kühe usw   | 10-19   | (10     |
| 3.     | Vimada-Lieder   | Agni, Indra Soma, Püsan         | 2026    | (7      |
| 4.     | Vasukra-Lieder  | Indra, Zwiegespräch             | 27-29   | ( 8     |
| ð      | Kavasa Ailūsa   | Gewässer, das Lied des Spielers | 30-34   | ( 5     |
| 6      | Luia            | Alle Götter, Sürya, Indra       | 35-38   | ( 4     |
| 7.     | Ghosā           | Aśvin                           | 39 - 41 | ( 3     |
| 8.     | Krsna           | Indra                           | 42-44   | ( 3     |
| 9.     | Vatsapri        | Agni, Indra                     | 45-47   | ( 3     |
| 10     | Indra-Vaikuntha | Indra's Selbstlob, Indra        | 4850    | ( 3     |
| 11     | Agni-Saucika    | Gespräche, Opferlied            | 5158    | ( 3     |
| 12.    | Brhaduktha      | Indra, Rennpferd-Leichenrede    | 54 - 56 | ( 3     |
| 13.    | Gaupāyana       | Alle Götter, Beschwörungen, usw | 57 - 60 | (4      |
| 14.    | Nābhānediştba   | Alle Götter, Danksagung usw.    | 61 - 62 | ( 2     |
| 15     | Gaya Plāta      | Alle Götter                     | 63-64   | ( 2     |
| 16     | Vasukarņa       | Alle Götter                     | 65-66   | ( 2     |
| 17.    | Ayasya          | Brhaspati                       | 67 - 68 | ( 2     |
| 18     | Sumitra         | Agni, Aprı-Lied                 | 69 -70  | ( 2     |
| 19.    | Brhaspati       | Weisheitslied, Schöpfungslied   | 71—72   | ( 2     |
| 20     | Gauriviti       | Indra                           | 73-74   | ( 2     |
| 21.    | Zwei Einzelnc   | Flüsse, Prefisteine             | 75—76   | ( 2     |
| 22.    | Syumarasmi      | Marut                           | 77—78   | ( 2     |
| 23.    | Saucika-Lieder  | Agni                            | 79 80   | ( 2     |
| 24     | Visvakarman     | Visvakarman                     | 81-82   | ( 2     |
| 25     | Manyu           | An Manyu (den Zorn)             | 83-84   | ( 2     |
|        |                 |                                 |         | 84      |

#### II. Einzellieder, 10,85-191.

| Lied           | Gottheit oder dergleichen                            | Rik's          | Lied              | Gottheit oder dergleichen                                    | Rik's          |
|----------------|------------------------------------------------------|----------------|-------------------|--------------------------------------------------------------|----------------|
| 85             | Hochzeitalied                                        | 47             | 98                | Devāpi's Bitte um Regen                                      | 12             |
| 86             | Vrsākapi (Familienleben Indra's)                     | 28             | 99                | Indra                                                        | 12             |
| 87             | Agni, Rakşastöter                                    | 25             | 100               | Alle Götter                                                  | 12             |
| 88<br>89<br>90 | Sūrya und Vaišvānara<br>Indra<br>Puruşa, das Urwesen | 19<br>18<br>15 | 101<br>102<br>103 | An die Opferpriester<br>Die Wettfahrt der Mudgaläni<br>Indra | 12<br>12<br>18 |
| 91             | Agni                                                 | 15             | 104               | Indra                                                        | 11             |
| 92             | Alle Götter                                          | 15             | 105               | Indra                                                        | 11             |
| 98             | Alle Götter                                          | 15             | 106               | Die Asvin                                                    | 11             |
| . 9%           | Preficteine                                          | 14.            | 107               | Die Dakşinā (Sängerlohn)                                     | 11             |
| . 95           | Pururavas-Urvasi, Ballade                            | 18             | 108               | Saramă und die Paņi's (Ballade)                              | 11             |
| 96             | Lob der Falben Indra's                               | 18             | 109               | Alle Götter                                                  | 7              |
| . AV.          | Lob der Heilkräuter                                  | 28             | 110               | Apri-Lied                                                    | 11             |



| Lied | Southeit oder dergleichen      | Bik's | Lied | Gettheit oder durgleichen                 | Rich       |
|------|--------------------------------|-------|------|-------------------------------------------|------------|
| 111  | Indra                          | 10    | 151  | An den Glauben                            | 5          |
| 112  | Indra                          | 10    | 152  | Indra                                     | 5          |
| 118  | Indra                          | 10    | 158  | Indra                                     | 5          |
| 114  | Alle Götter                    | 10    | 154  | An den Toten                              | 5          |
| 115  | Agni                           | 9     | 155  | Gegen eine Hexe                           | 5          |
| 116  | Indra                          | 9     | 156  | Agni                                      | 5          |
| 117  | Lob der Wohltätigkeit          | 9     | 157  | Alle Götter                               | 5          |
| 118  | Agni, Rakşastöter              | 9     | 158  | Sürya                                     | 5          |
| 119  |                                |       | 159  | Triumphlied einer Frau                    |            |
|      | eines Somatrunkenen            | -     | 160  | Indra                                     | 5          |
| 120  | Indra                          | 9     | 101  | Comp. Acres Acres Acres 4                 |            |
|      |                                |       | 161  | Gegen Auszehrung                          | 5          |
|      | Welcher Gott                   | 10    | 162  | Gegen den Beschädiger<br>der Leibesfrucht |            |
|      | Agnı                           | 8     | 163  |                                           |            |
|      | Vena                           | 8     | 164  | Gegen Auszehrung Absolution von Sünden    |            |
| 124  | Verschiedene Götter            | 9     | 165  | Gegen den Unglücksvogel                   | ##<br>8.2  |
| 125  | Vac (Rede)                     |       | 166  | Gegen Nebenbuhler                         | -          |
|      | Vorstufe der Atman-Lehre       | 8     |      | Indra                                     | 5          |
|      | Alle Götter                    | 8     | 167  |                                           | <b>A</b> , |
|      | An die Nacht                   | 8     | 168  | An Vata (den Sturmwind)                   | 4          |
|      | Alle Götter                    | 9     | 169  | Segen über die Kühe                       | T.         |
|      | Der Ursprung der Dinge         | 7     | 170  | Sûrya                                     | 4          |
| 130  | Erschaffung des Opfers         | 7     | 171  | Indra                                     | 4          |
|      |                                |       | 172  | An >                                      | 4          |
| 131  | Indra                          | 7     | 173  | Königsweihe (Stichwort dhruva)            | Øs.        |
|      | An Mitra und Varuna            | 7     |      | Segen über den König (abhi ort)           | 5          |
| 133  | Indra                          | 7     |      | An die Pressteine                         | 4.         |
|      | Indra                          | 7     | 176  | Agni                                      |            |
|      | Der Knabe und der Wagen        | 7     |      | An Patanga (Vogel)                        | ä          |
| 136  | Der Muni (Trance-Zustand)      | 7     |      | An Tärksya (vergötti Rennpferd)           | 8,         |
| 187  | Alle Götter                    | 7     |      | Indra                                     | 4          |
| 188  | Indra                          | 6     |      | Indra                                     | 8          |
| 139  |                                | 6     |      |                                           |            |
| 140  | Agni                           | 6     |      | Alle Götter                               | 8          |
|      |                                |       |      | An Brhaspati                              | 8          |
| 141  | An die Allgötter               | 6     |      | Um die Geburt eines Sohnes                | 8          |
| 142  | An Agni (Khāṇdava-Waldbraud ') | 8     | 184  | Gebet um gute Empfängnis                  | - 1        |
|      | Die Asvin                      | 6     | 407  | und Geburt                                | 8          |
| 144  | Indra                          | 6     |      | An die Adıti                              | 3          |
| 145  | Gegen die Nebenbuhlerin        | 6     |      | An Vāyu                                   |            |
|      | Aranyani (Frau des Waldes)     | 6     |      | Agni                                      | 5          |
|      | Indra                          | 5     |      | An Agnı Jätavedas                         | 8          |
| 148  | Indra                          | 5     |      | An ?                                      | 8          |
| 149  | Savity                         | ð     | 190  | Das Tapas                                 | 8          |
| 150  | Agni                           | 5     | 191  | Eintrachtslied                            | 4          |
|      | ~                              |       |      |                                           |            |

#### Erster Liederkreis.

1. Gruppe. Lieder des Madhucchandas, Sohnes des Visvamitra, 1, 1-11.

Madhucchandas wird Ait. Br. 7, 18, 1 als Sohn des Visvämitra genannt. Der Dichter der ersten Gruppe nennt sich nirgends. Kausika in 1, 10, 11 spricht für engere Beziehung zu Visvämitra. Nach der Anukramani wird auch im neunten Liederkreis die Sammlung mit dem Dichter Madhucchandas eröffnet.

#### 1, 1. An Agni.

Agni wird als der göttliche Priester zur Leitung des Opfers bestellt, vielleicht nur für die einfache Morgen- und Abendandacht. Str. 7—9 wurden später bei der Verehrung des Feuers (agnyupasthäna), einem Anhängsel zum Agnibotra, verwendet, VS. 3, 22—24.

1. Agni berufe ich als Bevollmächtigten, als Gott-Priester des Opfers, als Hotr', der am meisten Lohn einbringt's.

1, 1.

Metrum Gāyatri Dreistrophische Gliederung.

1. Vgl 3, 10, 2, 8, 44, 6. agnim ist das Objekt, purchitam — rtvijam — hōtāram sind prādikative Akk s. Es fragt sich, ob diese drei Worte einen einheitlichen Begriff bilden, oder ob es drei getrennte Begriffe sind. Für die Einheits spricht die Verbindung purchitav rtvija yajāc 10, 70, 7; hōtā purchitah 3,11,1; hōtāru prathamā purchitā 10,66,13; hōtāram rtvijam 1,44,11; 45,7; 8,44,6; Pl. 9,114, 3; dagegen für drei koordinierte Begriffe 1,58,3ab; 1,128,4a; 3,3,2b; 8,27,1a; 10,1,6c. Agni ist darnach der bevollmächtigte Vorsteher des Opfers (a) und als solcher Opferpriester (b), d. h. Hotr (c).

1a: 10, 20, 2. id 'anrufen, berufen' ist synonym mit hoe nach 4, 24, 2; 5, 69, 3; 10, 104, 10b; vgl. 1, 14, 5a mit 8, 5, 17c, ferner 7, 8, 1; 53, 1; 94, 5; 8, 74, 6. 12 mit 7, 26, 2; 61, 6; 8, 66, 1, 8, 31, 14 mit 5, 20, 3 und 10, 66, 14b mit 1a. id— 4ru 8, 43, 24; 44, 6; 1, 139, 7 wie sonst hoe— 4ru 1, 104, 9; 2, 32, 4; 10, 39, 6; id—or 8, 19, 2—3. — purchita steht hier jedenfalls nicht im engeren Sinne des Hauspriesters, sondern ist an den sonstigen Gebrauch von

puro-dhà anzuschließen. Dieses ist gans das spätere puras-kr und bedeutet: (a) an die Spitze stellen, sum Führer bestellen bei irgend einem Unternehmen, den Brhaspati (4, 50, 1; 2, 24, 9), Indra (1, 131, 1; 6, 17, 8; 8, 12, 22, 25; 1, 55, 3); (b) den Agni als Priester oder Boten an die Spitze stellen, bestellen, beauftragen, bevollmächtigen (1, 139, 1; 3, 2, 5; 6, 10, 1; 8, 44, 3). Dazu obiges purohitah (Bevollmächtigter, bestellter Vormund, Anwalt); (c) bei der Vorehrung den Vorreng lassen, 2, 32, 1; 6, 70, 4; 5, 86, 5; 7, 53, 1 (= pra-kr in 2), (d) überhaupt 'bevorzugen' (5, 16, 1; 4, 20, 3); (e) zum Purohita bestellen (6, 25, 7).

1b. yajādsya gehört nach seiner Mittelstellung zu purohitam (5,11,2; hota purohito 'dhvardsya 3,11,1 und 1,44,10) wie zu rtvijam (8,38,1s; rtvijam adhvardsya 10,7,5; yajādsv rtvijam 10,21,7;3,10,2). devdm rtvijam (such 5,22,2;26,7) ist loses Kompositum.

1c. ratnadhátamam wird durch 7,16,6 erklärt. rátna 'Kleinod' besonders im älteren Sinn dieses Wortes (= Siegespreis, Belohnung\*). Damit wird oft der Lohn, den der Opfernde oder Sänger erwartet, umschrieben.

¹ Der vornehmste Opferpriester. ² Dem Opfernden. ° Ebenso bei kavdsmake 1,7,5. ¹ In diesem Falle su übersetzen: sum bevollmächtigten Opferpriester Hotz. ° Luther übersetzt βραβαίον mit Kleinod.

- 2. Agni war von den früheren Rşis und ist von den jüngsten zu berufen; er möge die Götter hierher fahren.
- 3. Durch Agni möge er' Reichtum und Zuwachs Tag für Tag erlangen, ansehnlichen, der die meisten Söhne zählt.
- 4. Agni! Nur die Anbetung und das Opfer, das du ganz zusammenhältst, gelangt zu den Göttern.
- 5. Agni, der wahre Hotr mit Sehersinn' und am meisten ruhmglänzend, der Gott soll mit den Göttern herkommen.
- 6. Wenn du wirklich dem Spender Gutes tun willst, Agni, so wird bei dir das wahr, o Angiras\*.
- 7. Dir, Agni, nahen wir Tag für Tag, du Dunkel-Erheller, mit Andacht, Huldigung darbringend,
- 8. Dem Walter der Opferhandlungen, dem Hüter des rechten Brauches, dem leuchtenden, der im eigenen Hause heranwächst.
- 9. Sei du Agni uns zugänglich wie ein Vater dem Sohne! Sei mit uns zum Heile!

#### 1, 2. An Vāyu, Indra und Vāyu, Mitra und Varuņa.

- 1. Vayu! Komm her, du Gerngesehener; diese Somasäfte sind fertig. Trink davon, erhöre den Ruf!
- 2. Väyu! Mit Lobgedichten singen die Sänger dir zu bei ausgepreßtem Soma der Zeiten kundig.
- 3. Vāyu! Deine Lippe kommt würzend(?) zum Opferspender, sich breit machend, um Soma zu trinken.

2c = 4, 8, 2c.

46 = 1, 97, 6b; vgl. 2, 2, 5; 1. 91, 19.

5c: 3, 10, 4b. 6c: 1, 98, 3a.

8a = 1, 45, 4c; vgl. 1, 27, 1.

Sc. Das Haus, in dem Agni unterhalten wird, heißt oft sein eigenes Haus.

9c: 5, 28, 2b.

1. 2.

Gāyatrī. Dreistrophische Gliederung. Einladung zum Somaopfer nach einem bestimmten Götterturnus. Jede Gottheit oder jedes Götterpaar hat eine Triade (trca). Das Lied bildet im späteren Ritual mit 1,3 das sog. praugasastra des Hotz bei der Morgenlibation des großen Somaopfers, Haug, Ait. Br. II, 158; Hillebrandt, Ritual 181, Keith, Ait. Är. 166. Ähnlicher Götterturnus in 1, 23; 2, 41 und in den

sog. riavah 1, 15; 2, 36-37.

2a: 8, 2, 16. jarante tvám áccha vielleicht doppelsinnig. Zugleich: sie wachen dich heran.

- 3. Unsicher wegen der schwierigen Worte prapracati und dhénā. Sāy.: "Deine Stimme kommt, um Soma zu trinken, zum Opferspender: O Opferer, den von dir gespendeten Soma will ich trinken, so spricht Väyu. prapracats, die die Somamischung gut macht, d.h. sie beschreibt die Güte des Soma". urüci, 'die zu vielen Opferern gehende'.
- Sab. chénc wird in Naigh. 1, 11 unter den Wörtern für vac aufgestählt. "Stimme, Rede" paßt an vielen Stellen, wie 1, 55, 4; 141, 1; 4, 58, 6; 7, 24, 2 (vgl. 1, 101, 10; 3, 1, 9; Äp. Šr. 14, 28, 4); 7, 94, 4; 8, 32, 22; 10, 48, 6; 104, 8. 10; TBr. 3, 6, 5, 1 hier überall von der Stimme

¹ Der Opfernde. ² Seher heißt im Veda, wer die geheimnisvollen göttlichen Dinge mit dem inneren Auge erschaut. ² Die Angiras' waren das bedeutendste alte Sänger-, und Priestergeschlecht, das hier den Agni als ihren Stammesgott und Stammesgenossen in Anspruch nimmt. ⁴ Oder: Stimme. ⁵ dhénābhiệ kálpamānaḥ 'sich nach den Reden richtend'.

- 4. Indra und Vayu! Hier sind die gepresten (Tränke); kommet mit Freuden, denn die Somasäfte verlangen nach euch.
- 5. Vayu und Indra! Ihr versteht euch auf die ausgepreßten (Tranke), ihr Gewinnreichen(?). Kommet also eilig heran!
- 6. Vayu und Indra! Kommet zum Treffort des Somapressenden, alsbald, so recht nach Wunsch, ihr Herren!
- 7. Ich rufe den Mitra von lauterer Wirkenskraft und Varuna, den herrenstolzen(?), die beide das gesalbte¹ Gedicht gelingen lassen³.
- 8. Durch die Wahrheit\* habt ihr, Mitra und Varuna, ihr Wahrheitsmehrer, Wahrheitspfleger, hohe Einsicht erlangt.
- 9. Die beiden Seher Mitra und Varuna von starker Art, mit weitem Wohnsitz\*, verleihen uns geschickte Wirkenskraft.

#### 1, 3. An die Asvin, Indra, die Allgötter und Sarasvatī.

- 1. Asvin! Traget nach den von Opfergebeten begleiteten Labsalen Verlangen, ihr flinkhändigen Meister der Schönheit, ihr Vielnützenden!
- 2. Asvin, kunstreiche Herren, mit überlegenem Verständnis nehmet die Lobesreden gut auf, ihr ......
  - 3. Ihr Meister Nasatya's, euch gehören die Somatranke des (Opferers), der

oder Rede der Sänger-Priester), 3, 1, 9 (von der Donnerstimme) 10, 104, 3 steht dki, 7, 94, 4, 24, 2 sworkti und 1, 141, 1 mati in nächster Nähe Schwierigkeit machen aber 1, 2, 3, 101, 10, 3, 34, 3; 5, 30, 9; 62, 2; 7, 21, 3 (hier an die Träger der Stimmen zu denken), und viévadhena TBr. 2, 8, 4, 4 (von Visnu und Varuna), BV, 4, 19, 2, 6 (vom Fluß). Es fragt sich, ob 'Stimme' nicht selbst wieder ein Tropus und die ursprüngliche Bedeutung 'Lippe' sei, wie schon Benfey angenommen hat. Diese wurde in 1, 2, 8; 1, 101, 9 noch deutlich durchscheinen, ebenso da, wo dhena mit ava-kāi verbunden ist\* (8, 82, 22; 10, 43, 6; vgl. 5, 80, 9). Daneben könnte noch ein anderes dhing bestanden haben, das ein weibliches Wesen (Weibchen, Geliebte, Schwester) beseichnet. Die Grundbedeutungen wären dann: a) die Saugende = Lippe; b) die Saugende = Weib. Beides von Wz. dhe. Nach MS. 1 p. 182, 4 ist dhénā die Gattin des Brhaspeti, während Väc die Gattin des Väyu ist. — dēties macht Say, von jigāti abhängig. prapracati etwa nach 9,97,12b; 1.109,4d (laben, würzen) oder nach 1,47,8 (sam pracanta sukris) zu verstehen.

Sc. seraci ist 8, 31, 11 Beiwort der Kuh, 3, 57, 5 der Zunge Agni's.

bb. vārinivasu = vājinivat = vājin wie iiprinivat = iiprin?

6c. dhí ist vieldeutig und nicht durch ein Wort wiederzugeben: das Denken bald als Wunsch, Absicht, bald als Bedacht, Weizheit, Andacht, Dichtung. Vgl. auch 8, 61, 1 cd.

7ab: 7,65,1; 5,64,1.

8c. Vgl. 5, 68, 4b; 1, 15, 6.

Für die rechte Inspiration. Vgl. 7, 82, 12d;
 44, 9a; 1, 123, 13 b.

#### 1. 2.

Metrum wie 1, 2. Fortsetzung des vorigen

15. Möglicherweise steht dedvatpäes für dedvatpäey-aios 'mit flinkhufigen Rossen'.

Sc. dhippya?

Sa. Vgl. 3, 58, 9a,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Gesalbt" von einer Schmalsspende begieltet und zugleich so fitzsig wie Schmals.

<sup>8</sup> Durch Inspiration.

<sup>9</sup> rtd: die Wahrheit oder das Rechte (Gesetz, Ordnung), eine noch über den Göttern stehende unpersönliche Macht.

<sup>6</sup> Dem Himmel.

<sup>8</sup> Doch vgl. \*\*gas stöndes — daristhaß 8, 26, 4.

<sup>9</sup> Der etymologische Sinn des Wortes scheint noch in dem Kompos. vitotidhessa (4, 19, 2. 6) erhalten zu sein.

das Barhis' herumgelegt' hat. Kommt herbei, die ihr die Bahn des Rudra wandelt'!

- 4. Indra! Komm her, du prächtigglänzender; nach dir verlangen diese Somatränke, die von den zarten (Fingern) in einem Zuge geläutert werden.
- 5. Indra! Komm her, durch unsere Dichtung angespornt, von den Redekundigen zur Eile getrieben, zu den erbaulichen Worten des Priesters, der Soma bereitet hat!
- 6. Indra! Komm her, dich beeilend, zu den erbaulichen Worten, du Falbenlenker, trage nach unserem Soma Verlangen!
- 7. Schützende Völker-Erhalter, Allgötter, kommet her, als Spender zum Soma des Spenders!
- 8. Ihr Allgötter, kommet die Gewässer überschreitend eilig zum Soma wie die Kühe zur Frühweide!
- 9. Die Allgötter, ohne Fehl, willkommen und ungern fortgelassen, ohne Falsch, sollen den Lebenssaft' genießen, die Wagenführer.
- 10. Die lautere Sarasvati, an Belohnungen reiche, soll nach unserem Opfer verlangen, die durch Weisheit Schätze gewinnt.
- 11. Schenkungen anregend, auf Wohlwollen bedacht, hat Sarasvati das Opfer angenommen.
- 12. Mit ihrem Banner offenbart Sarasvati ihre große Wasserflut; sie beherrscht alle (frommen) Gedanken.

#### 1,4. An Indra.

1. Wenn er seine gute Gestalt annimmt, rufen wir ihn zum Beistand Tag für Tag wie die gute Melkkuh für den Melker.

Sc. rudrapanthānau Uv. zu VS. 33, 58. 4c. tánā pūtāsah vgl. 8, 94, 5; 9, 16, 8.

6a: 8.13, 11. 6b = 10, 104, 6a.

7b = 6.52, 7a.

8a. aptirah: (wie Wanderer) die Gewässer passierend und über alle Hindernisse ans Ziel kommend. Ein geläufiges Bild, vgl. 6, 68, 8; 7, 32, 27; 10, 61, 16.

 éhímáyásah Komp. wie Páli ehipassika, ehiságata. Sáy. richtig: ehi mű yásir iti yad avocan.

9c. médham Sāy. haviḥ. vahnayaḥ Wagenführer oder Lenker überhaupt.

Sarasvatī als Göttin der sakralen Rede,
 als Flußgöttin.

105. Vgl. 6, 61, 4; 1. 48, 16 und vájair vájinam 10, 39, 10.

10c. Über dhiydvasu s. zu 1,58,9.

11a. Vgl. 10, 39, 2.

116. Vgl. 2, 43, 3; 5, 1, 10; 10, 98, 5.

12ab. Ihre eigene Flut, vgl. 6, 61, 13.

#### 1, 4.

Gäyatri. Dreistrophische Gliederung.

- 1a. Modern ausgedrückt: der sich von seiner besten Seite zeigt. surapakrtnu zu rapam kr 'eine Gestalt annehmen'. Über seine Gestalten s. 3, 53, 8; 6, 47, 18.
- 1b. Oder nach dem Parallelismus: zum Melken (Gr.). Aber godak heißt sonst nur der Kuhmelker. Die Parallele 8, 52, 4 hat den Nom. pl., vgl. 1, 164, 26. Es scheint darum eher eine leichte Entgleisung aus dem Parallelismus membrorum vorzuliegen. Entweder sollte es

- 2. Komm zu unseren Trankopfern; trink, du Trinker des Soma! Rinderverschenkend ist der Rausch des Reichen.
- 3. Dann wollen wir deine vertraulichsten Gnadenbeweise erfahren. Übersieh uns nicht, komm her!
- 4. Geh hin, frag einen Weisen nach dem schnellen, unüberwindlichen Indra, wer dir lieber als (alle) Freunde ist.
- 5. Mögen doch unsere Tadler sagen: "Ihr habt euch um alles andere gebracht, indem ihr nur für Indra euch ereifert";
- 6. Und mögen Standesherr und gewöhnliche Leute uns glücklich nennen, du Meister: wir möchten nur unter Indra's Schutz sein.
- 7. Trag ihn auf, für den raschen (Indra) den raschen (Soma), der das Opfer verschönt, den männerberauschenden, eiligst den Freundergötzer!
- 8. Als du davon getrunken hattest, du Ratreicher, da wardst du ein Hammer der Feinde. Du halfst dem Sieggewinner (in den Kämpfen) um den Siegerpreis.
- 9. Wir treihen dich, den Sieggewinner in den Siegeskämpfen, zum Siegen, du Ratreicher, zum Gewinn von Schätzen, o Indra.
- 10. Der ein großer Strom des Reichtums ist, der gut ans andere Ufer (zu gutem Ende) führende Freund des Somapressenden, diesem Indra lobsinget!

#### l, o. An Indra.

1. Kommet doch heran, setzet euch hin, stimmet auf Indra den Gesang an, ihre Freunde mit zugkräftigem Loblied,

heißen, wie die Melker die Milchkuh oder wie die Milchkuh zum Melken Beides ist gemischt. An sich könnte godith zur Not nach Wackernagel II, 176 als nomen actionis gefaßt werden. Zum Bild vgl. noch 8,1,10; 10,42,2a.

8b Vgl. 10, 89, 17

4. Der Sänger wendet sich unmittelbar an den Opferveranstalter, der in 6 arch heißt.

4ab. pracck mit dopp. Akk.

4a vigra s. zn 6, 67, 7.

4c Eine in die direkte umschlagende indirekte Frage. Vgl. 9, 45, 2.

5-6 Der Sinn ist: Der Tadel entmutigt uns nicht und das Lob ist für uns nicht ein besonderer Ansporn. Vgl. Bhartr. Nit. 84 (Ind. Spr. 2 3723). 5a: 1,74,3.

5c. divas bedeutet 'Eifer' als 'Vorliebe, Gunst, Hulde, Ehrerbietung, Diensteifer' und wird bald von den Menschen gegenüber Gott, bald umgekehrt gebraucht; oft mit Lok. desjenigen, für den man Vorliebe oder Eifer hegt (1, 4, 5; 37, 14; 3, 16, 4; 4, 2, 9; 8, 6; 6, 14, 1; 7, 20, 6; 8, 31, 9; 1, 36, 14; 6, 15, 6) mit Dat. 9, 65, 8; Sänkh Sr. 8, 16, 1. Es ist mit dhe verbunden 1, 4, 5; 4, 8, 6; 7, 20, 6, mit kr 3, 16, 4; 4, 2, 9; 7, 22, 4; 8, 31, 9, mit vid 1, 36, 14, mit vass 6, 15, 6; 16, 18; Säy. paricarya. dwvasydti ist s. v. a. lat. colere.

6c = 8, 47, 5c.

7a. āšim vom Soma: rasch wirkend (oder Adj. für Adv. wie tüyan 10, 28, 3a) und zugleich Rennpferd, mit dem Soma oft verglichen wird.
7c. Oder patayát ist mit Gr. als Kürzung =

patayátsakkam 'zum Freunde fliegend', bez. für patayátsakkam 'den Freund beflügelnd' aufzufassen. Vgl. åidm in a. Ähnliche Kürzungen 8, 74, 10a; 8, 1, 2c.

8c = 1, 176, 5d. 9ab. Wortspiel mit vája. 10. Fast == 8, 32, 13.

10b. supard (εύπορος) bleibt im Bilde des Flusses. 10c = 1, 5, 4 c.

1, 5.

Gäyatri. 1b = 8,92,1b.

- 2. Auf den Ersten unter vielen, den Besitzer von allem Wünschenswerten, auf Indra bei ausgepreßtem Soma!
- 3. Er stehe uns in der Unternehmung bei, er zu Reichtum und Glück; er komme mit Belohnungen zu uns.
- 4. Dessen Falbenpaar die Feinde beim Zusammenstoß in den Schlachten nicht aufhalten, diesem Indra lobsinget!
- 5. Zu dem Somatrinker kommen diese ausgepreßten reinen und die mit saurer Milch gemischten Somasäfte, um ihn herzubitten.
- 6. Du wurdest sogleich erwachsen zum Trunke des Soma geboren, zur Oberhoheit, du wohlverständiger Indra.
- 7. In dich sollen die raschen Somasäfte eingehen, du lobbegehrender Indra; sie sollen dir, dem Verständigen, zusagen.
- 8. Dich haben die Lobgesänge erbaut, dich die Lieder, du Ratreicher; dich sollen unsere Lobreden erbauen.
- 9. Diesen tausendzählenden Siegespreis möge Indra gewinnen, der von unerschöpflicher Gunst, in dem alle Manneskräfte sind.
- 10. Mögen Menschen unseren Leibern nichts Böses antun, lobbegehrender Indra. Wehre die Todeswaffe ab, der du die Macht dazu hast!

#### 1, 6. An Indra.

Nach der Anukr. werden in 1—3.10 Indra, in 4.6.8.9 die Marut, in 5 und 7 die Marut und Indra angerusen. Indra's Genossen sind hier aber nicht die Marut, sondern die Angiras', wie schon Oldenberg erkannt hat. Neben Indra wird ein zweiter Gott angeredet, der nur Sürya sein kann. Die Angiras' werden mehr episodisch in der Anspielung auf den Valamythos erwähnt. Sürya aber wird — in diesem Falle ohne Namennennung — parallel mit Indra angerusen, wie dies 4, 31, 15 (vgl. 5.6); 8, 93, 1.4 (hier beide identifiziert); AV. 13, 3, 13 (vgl. RV. 10, 55) geschieht. Keinessalls lehnt sich das Lied an ein bestimmtes Ritual an. Der Gedankengang entwickelt sich logisch von Str. zu Str. Wie andere versucht auch dieser Dichter den Valamythos mit der Gegenwart zu verknüpfen. Der Inhalt ist: Es ist Morgendämmerung, die Sterne scheinen noch (1c). Die Sänger schirren das Sounenroß (1ab) und zugleich die Rosse des Indra an (2). Es ist dieselbe Sonne, die damals — nach Sprengung der Felshöhle — mit den Morgenröten zum Vorschein kam (3). Damals haben die Erzväter, die Angiras', den regelmäßigen Sonnenausgang und -untergang eingerichtet (4), dieselben die mit Indra die eingesperrten Kühe

2a = 6, 45, 29a. puratama ist an sich schon der Erste unter vielen.

2b = 1, 24, 3b. Say. macht aus ab falschlich einen Sats. 2c = 8, 45, 29c.

\*\*a. rāyé (Dat. für den fehlenden Lok.) wie 1, 10, 6. Vgl. auch 2, 1, 3; 6, 49, 14; 7, 9, 6.
\*\*c. vájebhíb in derselben Verbindung 1, 30, 8, 22; 117, 1; 4, 29, 1; 8, 2, 19; 102, 9; 103, 9.

4c = 1, 4, 10c. 5: 8, 98, 22.

**55**c. Verschiedene Arten der Somabereitung, vgl. 8, 2, 9; 52, 10; 1, 23, 1; 30, 2; 137, 1; 8, 101, 10.

55. ottáge was sonst decdottage, s. zn 9, 1, 4 b. of bedeutet 'haben wollen' in den verschiedensten Ausprägungen. Vgl. zu 1, 77, 2 c d.

5c = 1, 187, 2b u. ö. 6b. Vgl. 6, 19, 2.

6c. sukrato, oder: wohlgesinnter.

7b. girvanah, oder: lobverdienend.

8c = 8, 44, 19c.

9—10 bildet mit Str. 8 die eigentliche Bitte.
9a. saned imam vajam: den erwarteten Sängerlohn. Oder bildlich: soll das erreichen, worauf wir abzielen.

9c. In Indra, vgl. 6, 86, 3. Sāy. aber bezieht ydsmin auf vdjam und dies auf den Soma. 10ab. abhi-druk mit Gen. wie das einfache druk. 10c. iianah wie 5, 71, 2c.

1, 6,

- befreiten (5), und die damais Indra angerufen hatten (6). Mit 7 kehrt das Lied zur Gegenwart zurück. Die Sonne soll mit Indra zusammen erscheinen. Indra stimmt in den Gesang der Sängerschar ein (8). Der Schluß entbält die eigentliche Bitte. Zugleich aber können 7—10 den Angiras' in den Mund gelegt werden als Inhalt von anasata in 6.
- 1. Sie schirren den rötlichen Falben (?) an, der um die Feststehenden wandelt. Es leuchten die Lichter am Himmel.
- 2. Sie schirren seine' beiden geliebten Falben an den Wagen, die auseinanderstrebenden(?), die rötlichen, mutigen, die den Herrn fahren.
- 3. Dem Richtlosen die Richte gebend, dem Farblosen Farbe, ihr Männer, wurdest du' mit den Morgenröten zusammen geboren.
- 4. Dann haben sie es ja zustande gebracht, daß er nach eigenem Gesetz (immer) wieder neugeboren wird, und haben sich einen opferwürdigen Namen gemacht.
- 5. Mit den (Opfer)leitern, die sogar das Feste erbrechen, fandest du sogar im Versteck die Kühe wieder. Indra.
- 6. Wie Gottverlangende, die das Lied (vortragen), so haben die Lobreden den großen, berühmten Schätzefinder hergerufen.
- Auf die Sonne schon im Sat 13, 2, 6, 1 zu VS 23, 5 und von TBr 3, 9, 4, 1 zu TS 7, 4, 20, 1 gedeutet.
- 1a. yunjanti in 1 und 2 die Sänger nach dem geläufigen Bilde (vgl. 8, 98, 9; 1, 82, 6; 3,35,4;
  7, 19, 6) bradhná ist unsicher.
- 1b. tasthüşah hier nicht der Gegensatz zum Beweglichen auf Erden, sondern von den Dingen auf der Erde, die im Vergleich mit dem Sonnenlauf stehen bleiben. Ludwig faßt es als Abl.
- 1c. rocaná Say. richtig die Sterne, nach Mah. zu VS. aber der Sonnenglanz.
- 2b. vipakeasā unsicher. vgl. 10, 105, 2. Sāy.: zu beiden Seiten des Wagens geschirrt.
- 2c tông wie 3, 35, 3 von den Rossen des Indra. 8a. ketú das, wonach man sich orientiert, Banner oder Lichtseichen, von der Sonne 7, 63, 2.
- maryah wie der Vok. janasah (2, 12, 1fg.;
   28, 5;
   35, 23;
   47, 5)
   an die Zuhörerschaft der Sänger gerichtet.
- 8c. Sonne und Morgenröte waren in der Felshöhle eingesperrt, 1, 62, 5; 2, 24, 8; 6, 32, 2; 10, 67, 5; 68, 9 (alle Stellen aus dem Valamythos).
- Subjekt die Angiraa' oder Ersväter, die nach Öffnung der Höhle die Neuordnung der Welt vollzogen (10, 68, 11). Was mit geröhateden

- gemeint ist, spricht deutlich AV. 13,2,25 aus:
  "Er (Rohita = Sonne) geht in den Mutterschoß ein, derselbe wird wieder geboren."
  Die erste Geburt aus der Felshöhle wiederholt sich seitdem täglich mit jedem neuen Sonnenaufgang, während die untergehende wieder Embryo wird. Der wechselnde Stand der Sonne wird in Indien oft den Lebensaltern gleichgesetzt, vgl. bālāditya (die junge, neue Sonne).
- 4a. svadhám ánu: von der Sonne ebenso svadhá ánu 10, 37, 5; svadháyā 4, 18, 5; AV. 13, 2, 3.
- 45. Zu eriré vgl. 3, 60, 3; 10, 40, 10. Der Aksent ist vielleicht durch dha veraniast (Oldenberg).
- 4c. Dasselbe wird von den Erzwätern auch 1, 72, 3; 6, 1, 4 gesagt.
- 5. Deutlich der Valamythos.
- 55. vakne der Führer des Opferwagens, der ungleich der Wagen der Götter ist. vakner ded (1, 76, 4 u. 5.) der Wortführer und in diesem Sinn wird oft das einfache veiknet von Agni und von den Sängern gebraucht.
- 6s. Die Konstruktion ist nicht durchsichtig. Zu massm ist wohl bharantah oder bharants zu ergänzen. massm bhr 1, 186, 1; 143, 1; 57, 1; 7, 4, 1; 88, 1; 1, 114, 1.
- gérah wohl das Subjekt. Vgl. 3, 51, 1; 8, 9,
   19; 9, 104, 4; 1, 7, 1; 10, 48, 1.

- 7. "So mögest du denn mit Indra zusammen erscheinen, mit dem Furchtlosen zusammenkommend, beide erfreulich(?) und von gleicher Schönheit."
- 8. Mit den untadeligen, himmlischen, bei Indra beliebten (Sänger)scharen singt der Freigebige das sieghafte (Lied).
- 9. Komm von dort her, du Umherziehender, oder von des Himmels Lichtreich! Ihm streben die Lobreden gemeinsam zu.
- 10. Wir bitten Indra um Lohn, sei es von hier oder vom Himmel. vom irdischen oder vom großen (Luft)raum.

#### 1,7. An Indra.

- 1. Indra haben laut die Sänger, Indra mit Preisliedern die Preisenden, Indra die Stimmen angerufen.
- 2. Indra, der an dem Falbenpaare hängt, (möge) die aufs Wort sich schirrenden be(steigen), Indra der Keulenträger, der goldige.
- 3. Indra ließ zu langdauerndem Schauen die Sonne am Himmel aufsteigen. Er sprengte den Fels mit den Rindern auf.
- 4. Indra, steh uns in den Kämpfen um den Siegerpreis, und wo Tausend auf dem Spiele steht, bei als Gewaltiger mit gewaltigen Hilfen!
- 5. Indra rufen wir im großen Kampf, Indra im kleinen zum Bundesgenossen in der Feindeschlacht den Keulenträger.
- 6. Du Bulle, du Vollauf-schenker, deck für uns jenen Speisetopf ohne Widerstreben auf!
- 7. Wenn bei jeder Schenkung die Loblieder auf den Keulenträger Indra immer höher gehen, ich kann mir doch in seinem Lobe nicht genug tun.

8a. abhidyu s. zu 1, 33, 11d.

- 8c. Die Ganas sind die Angiras, bez. deren Nachkommen, die gegenwärtigen Sänger. Der Gedanke ist derselbe wie 1, 10, 4; 6, 40, 1; 8, 81, 5 u. 5.
- 96: 1, 49, 1; 5, 56, 1; 8, 8, 7.

  10a. satt doppelsinnig: bei den Angiras' die zurückgewonnene Kuhherde, bei den Sängern der Dichterlohn (Dakṣiṇā). ttak gehört zu pārthivāt.

1, 7.

Gayatri.

- 1. Vgl. 1, 10, 1; 8, 9, 19.
- 1c. vánh nicht mehr sicher zu ermittelnder Kunstausdruck. Wörtlich: die Stimmen, entweder Gesang und Rede in ab zusammenfassend (Ludwig Komm.) oder vom Chorgesang.
- 2ab. Gewöhnlich wird rāthena zu vacoynijā ergänzt ('Indra mit den Falben zusammen und dem auf das Wort sich schirrenden [Wagen] gesellt'), aber vacoynijā ist stehendes Beiwort der Hari. So auch Say. Es ist also zu ā ein passendes Verb zu ergänzen, etwa tinihatu. —

- Vgl. sammišio haryoh 8, 33, 4 und sacayoh (sc. haryoh) 10, 105, 4. In 1, 7, 2 sind beide Konstruktionen vereinigt.
- 2c. Goldig: vgl. 5, 38, 2: 10, 96, 1.
- 85. Vgl. 1, 51, 4.
- Sc. Zum Instr. gdbhih vgl. 1, 62, 5. Ähnlicher Gebrauch 8, 87, 8; 8, 18; 13, 24, 33; 5, 40, 3; 6, 59, 3; 3, 32, 13; 10, 70, 5c; 4, 7, 3; 8, 6, 15; Mbh. 1, 41, 16.
- 5c. ortrésu Kürzung für ortrakátyesu, ebenso 6, 26, 2; 46, 1; ortré 6, 25, 6.
- Der Speisetopf ist Bild für alles Kostbare, das Indra in Verwahrung hat. Såy. und Durga zu Nir. 6, 16 verstehen die Wolke.
- 65. sátrādāvan (vgl. sádānah 7,88,12), oder Aufeinmalschenker. Sáy. sakalam saha dadāti.
- 7a. tunjélunje dänedāne Yāska 6, 18. Der Sinn ist jedenfalls getroffen. Vielleicht ist tunjé Infin. Die Satzkonstruktion ist der in 1, 8, 6. 7; 48, 14 ähnlich.
- 7c. vindhe: Dieses vidh, vindhdie ist nur eine Abzweigung des gewöhnlichen vidh es jmdem recht machen, ihm dienen.

- 8. Wie ein Büffelbulle die Herden, so treibt er mit Gewalt die Völker, mächtig, ohne Widerstand.
- 9. Indra, der alleinig über die Völker, über die Schätze gebeut, über die fünf Stämme,
- 10. Den Indra rufen wir für euch von allen Stämmen her; er soll uns ganz allein gehören.

#### 1, 8. An Indra.

- 1. Indra! Bring uns den einträglichen, allbesiegenden, allezeit überlegenen, höchsten Schatz' zu unsrem Schutze,
- 2. Mit dem wir unter deinem Schutze uns im Faustkampf und gegen Feinde und zu Roß wehren können.
- 3. Indra! Unter deinem Schutze wollen wir mit dem Schlägel die Donnerkeule ergreifen und im Kampfe die Nebenbuhler allesamt besiegen.
- 4. Wir wollen mit tapferen Schützen, mit dir, Indra, im Bunde die Angreifer bezwingen.
- 5. Groß ist Indra, und noch darüber hinaus soll dem Keulenträger Größe zuteil werden. Wie der Himmel an Ausdehnung ist seine Kraft.
- 6. Was auch die Männer im Schlachtgewühl erreicht haben oder bei der Gewinnung von Nachkommenschaft oder die sinnigen Redner —
- 7. Dessen Bauch, der am meisten Soma trinkt, wie das Meer anschwillt und sein Schlund wie ein breites Gewässer.
- 8. Denn wahrlich seine Huld ist überreich, Rinder einbringend, groß, wie ein reifer Zweig für den Spender.
- 9. Denn wahrlich deine Gnaden sind für meinesgleichen ausreichend, sind für den Spender alsbald zur Hand.

8c 1,84,7c. 9a = 1,176,2b.

 8b. 8, 46, 16a. Ebenso gut möglich: über die Schätze (aller) Völker, der fünf Stämme.
 10c = 1, 13, 10.

1, 8.

Gāyatri.

 Nach den Beiwörtern ist der Schatz an Männern und Söhnen — der rage virdvat oder suvira — gemeint wie bes. 10, 47.

2a. Säy. 'mit welchem Schatz an aufgestellten Soldaten'.

86. D. h. der Schlägel soll in unseren Händen zur richtigen Indrakeule (edira) werden. Ähnlich AV. 6, 185, 1; 134, 1 von dem Zauberstab. 4c = 8, 40, 7d; 9, 61, 29c. 5c = 8, 56, 1c. 6a. yé ist eigentlich Vertauschung des Kasus

5a. yé ist eigentlich Vertauschung des Kasus für yád (vgl. 1, 7, 7) und der Sats elliptisch: so geschieht es durch die Macht Indras. Olden-

berg will Str. 6 enger mit 5 verknüpfen: Indras Kraft soll groß sein für die, welche — 65. Der Gewinn von Nachkommenschaft wird

oft in unmittelbarem Zusammenhang mit den Kämpfen erwähnt: 6, 18, 6; 10, 25, 9; 2, 30, 5; 4, 24, 3; 7, 82, 9; 8, 23, 12; 1, 112, 22; tokdsya tdnayasya jeşē 1, 100, 11; 6, 44, 18 (vgl. 6, 19, 7), als Streitanlaß 6, 25, 4; 31, 1. Geht wohl auf die Erbeutung von Frauen<sup>2</sup>.

7a. ydb eine Art Attraktion für ydeya.

7b = 8, 12, 5b.

7c. Nochmals pinvante zu denken.

8a. eas/ts ist die Großmut, Güte, Gunst, Huld, wie liberalitas meist nach der Seite der Freigebigkeit hin, pl. die Gunstbeweise, Geschenke; person. die Göttergunst (1, 40, 8; 10, 141, 2), das Glück.

9a. Say. fast othatagah als Subst. 'bes. Art

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Viele Söhne. 
<sup>2</sup> In Übereinstimmung mit der Theorie von Hoernle, Grierson u. a., Imperial Gazetteer of India <sup>3</sup> I, 808.

10. Denn wahrlich, ihm sind Preislied und Lobgedicht lieb, die für Indra zum Somatrunk aufzusagen sind.

#### 1,9. An Indra.

- 1. Indra! Komm herbei, berausche dich am Trank an allen Somafesttagen, du der Große, an Stärke überlegen!
- 2. Lasset ihn los auf den Preßtrank, (lasset) den berauschenden für den rauschliebenden Indra (strömen), den wirksamen für den alles Wirkenden!
- 3. Berausche dich du Schönlippiger, an den berauschenden Lobliedern, du Allvolkstümlicher, bei diesen Somaopfern!
- 4. Die Loblieder auf dich, Indra, sind jetzt losgelassen, sie sind dir entgegengeeilt, die unbefriedigten dem Stiergemahl.
- 5. Treib deine ansehnliche, auserwählte Ehrengabe her, o Indra! Sie sei ausreichend, reichlich.
- 6. Eifere uns dabei fein zum Reichtum an, Indra, uns Ungeduldige, Ehrenwerte, du Glanzvoller!
- 7. Häuf auf uns, Indra, den Ruhm vieler Rinder und Belohnungen, der breit, hoch, fürs ganze Leben, unerschöpflich ist.
- 8. Verschaff uns hohen Ruhm, Glanz, der Tausende einbringt, die Labsale wagenvoll, o Indra!
- 9. Den Herrn des Guts, den preiswürdigen Indra mit Reden lobend, der auf den Ruf kommt, um Gunst zu erweisen —
- 10. Der sich bei jedem Preßtrank zu Hause fühlt, auf den hohen Indra singt sogar der Standesherr' ein hohes (Lied) als Ansporn.

#### 1, 10. An Indra.

1. Dich besingen die Sänger, die Preisenden stimmen den Preisgesang an. Die Beschwörer haben dich, du Ratreicher, emporgehoben wie einen Dachbalken.

tibernatürlicher Kräfte'. Darnach auch möglich: deine Machtäußerungen, deine Gnaden. Aber ofbkatt ist sonst im RV. nur Adj.

1, 9.

Gâyatrî.

- 1b. somaparoabkib., nach Uv. zu VS. 33, 25 
  'aus Anlaß der Opferzeiten', nach Mah. 'und an den Somastengeln'. Vermutlich Wortspiel mit beiden Bedeutungen. Vgl. 1, 94, 4.
- Die Loblieder werden in durchgeführtem Bilde mit Kühen verglichen, die zum Bullen
   gelassen werden. erf doppelsinnig wie lat. admittere.
- 4b. Wörtlich: sind dir entgegen heraus (aus dem Pferch oder Stall) geeilt.
- 4c. Vgl. 1, 173, 8.

- 5. Die Ehrengabe für den Dichter besteht aus Kühen.
- 6ab. Vgl. 7, 18, 2. 6c. Vgl. 3, 16, 6.
- 7. Immer an die geschenkte Herde zu denken.
- 8a = 1,44,2d;8,65,9c.
- 9. Elliptischer Satz.
- Sāy. faßt hóma als Verb: wir rufen an.
   Vgl. 1, 17, 2.
- 100. arch hier der Opferherr und Patron.
- 10c: 10, 96, 2; 188, 1.

#### 1, 10.

Anuştubh. Bitte um reiche Dakşinä.

- Als Zitat mit Variante in Mbh. 12, 984, 78.
   Vgl. RV. 1, 7, 1.
- 1d. vaméd nach AV. 8, 12, 6. Say. 'wie Gaukler

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Opferherr.

- 2. Als er' von Höhe zu Höhe gestiegen war (und) vieles, was noch zu tun, ersah, da merkt Indra die Absicht\*. Als Leithammel setzt er sich mit der Herde' in Bewegung.
- 3. Schirr also deine mähnigen Falben, die Hengste, die die Gurte füllen, an und komm, du Somatrinker Indra, um unsere Lobreden anzuhören!
- 4. Komm zu den Lobliedern, stimm mit ein, stimme zu, schreie mit und verstärke, du gütiger Indra, im Verein mit uns das Segenswort und Opfergebet!
- 5. Ein Lied soll dem Indra vorgetragen werden als Stärkung für ihn, dem man vielen Dank schuldet, auf daß der Mächtige an unserem Preßtrank und in unserer Gesellschaft sich vergnüge.
- 6. Ihn nur bitten wir zur Freundschaft, ihn um Reichtum, ihn um die Meisterschaft er ist der Mächtige und er soll sich für uns anstrengen, Indra, der das Gut verteilt:
- 7. Ihn, der (den Pferch) gern aufschließt, (die Rinder) gern herausläßt. Von dir, Indra, wird die Auszeichnung verliehen. Schließe den Pferch der Kühe auf, übe Freigebigkeit, Herr des Preßsteins!
- 8. Denn nicht bringen dich beide Welten zum Weichen, wenn du drohst. Erobere die Gewässer samt der Sonne; schütte über uns die Kühe aus!
- 9. Scharfhöriger! Erhöre den Ruf, nimm doch ja meine Lobreden an. Dies Preislied von mir schließ noch mehr ins Herz als selbst einen Genossen, Indra!
- 10. Wir kennen dich ja als den Stiergewaltigsten, der in den Preiskämpfen den Ruf erhört. Wir rufen des Stiergewaltigen Beistand an, der Tausend gewinnt.
- 11. Trink doch, Indra, Gott des Kusika', unseren Soma, dich berauschend! Verlängere sein aufs neue unser Leben, laß den Rşi Tausend gewinnen!

auf der Spitze eines Bambusstabes tanzend einen starken Bambus emporheben'.

 Nämlich der Opferer, der die Somapfianzen für das Opfer sammelt (Säy.).
 Tänd. 17, 4, 2.

2d. ejati wie 8, 6, 29; Mbh. 1, 3, 138.

4ab. Vgl. 1, 6, 8; 173, 2; 4, 16, 8; 17, 5; 6, 40, 1; 8, 8, 12; 81, 5; 10, 44, 8; 112, 9; SV. 1, 5, 2, 1, 9. ZDMG. 71, 825. 5a = 5, 39, 5b.

6. Vgl. 1, 5, 3. 6c. Vgl. 8, 32, 12.

7a: imake gilt aus 6a fort. In a und cd wird auf die für den besten Dichter eingehegte Herde — ähnlich wie in Brh. Up. 8, 1, 1 — angespielt, aber in der Sprache des Valamythos.

7b = 8, 40, 6c. Ein Satz für sich. Ob tvddāta = tvādatta? Eher eine Ws. dā mit festem ā (in kasyddāti, dātivēra und dātu). Dieselbe Ws. in dāti vāryam 5, 48, 5; 7, 42, 4; 7, 15, 11.12 und darnach auch 10, 17, 7
váryam wird nie mit dá 3 verbunden: wohl
aber mit day: 5, 49, 1; 9, 90, 2. Also wohl
eine Wz. da, dati, p. p. data, die mit day
sinnverwandt ist. Zu tvádatam ydšah vgl.
7, 15, 12, wo ydšah neben dati váryam. ydšah
(Auszeichnung) ist hier Umschreibung der
Dakpinā, vgl. die Verhindung von ydšas und
yašds mit yd: 10, 106, 11; 64, 11; 4, 1, 16.
Auch AV. 6, 58, 1 wird yašds (ausgezeichnet)
mit der Dakpinā in Zusammenhang gebracht.
7d = 8, 64, 1b. 8b. Vgl. 1, 176, 1.

8c: 8, 40, 10. Wieder die Sprache des Mythos.
9b. dadhieva, Sāy. 'behalte im Sinn'. sui cid
ist im Eingang des Stollens überwiegend
negativ. Gerade das Gegenteil von 1, 10, 9
wäre der sonst anklingende Vers 7, 82, 5.

10c = 5, 85, 8b.

11a. Mit Kausika soli Indra als Familien-

Der Opfernde.

Szu opfern.

Den Maruts.

Stammwater des Visvāmitra.

Vgl. data = khaedita AK. 8, 1, 108.

12. Diese Lobreden sollen dich ganz umfangen, du Lobbegehrender. Als Stärkungen sollen sie dem Lebensstarken recht sein, als Gefälligkeiten ihm wohlgefällig sein.

#### 1, 11. An Indra.

- 1. Indra, der so viel wie das Meer faßt, haben alle Lobreden erbaut, den ersten der Wagenlenker, den wahren Herren der Siegerpreise.
- 2. In deiner, des Sieghaften, Freundschaft, Indra, wollen wir nicht zagen, du Herr der Stärke. Zu dir schreien wir, zu dem unbesiegten Sieger.
- 3. Viele sind des Indra Gaben, seine Gnaden versiegen nicht, wenn er von der Siegesbeute an Rindern den Sängern eine Gabe gibt.
- 4. Der Burgenbrecher, der jugendliche Seher wurde mit unermeßlicher Kraft geboren, Indra, der jegliches Werk durchsetzt, der vielgepriesene Keulenträger.
- 5. Du hast des rinderreichen Vala Höhle aufgeschlossen, du Herr des Preßsteins. Dir haben die Götter beigestanden vor dem Furchtlosen erschreckend.
- 6. Mit deinen Gaben, o Held, kehrte ich zurück, dem Strom es meldend. Sie standen dabei, du Lobbegehrender, die Dichter sind dir des Zeugen.
- 7. Mit Listen hast du den listigen Śuṣṇa überwunden, Indra. Das wissen von dir die Weisen; deren Ruhm erhöhe du!
- 8. Indra, der durch seine Stärke mächtig, haben die Loblieder angerufen, dessen Gaben tausend oder noch mehr sind.
- Gruppe. Lieder des Medhātithi aus dem Geschlecht des Kanva, 1, 12—23.
   Medhātithi nennt sich nirgends als Dichter, doch rechnet sich Jieser in 1, 14, 2.5 zu den Kanva's.

#### 1, 12. An Agni.

- 1. Agni erkuren wir zum Boten, zum Hotr dieses Opfers, den Allwissenden, Klugsinnigen.
- 2. Agni und Agni rufen sie stets mit Anrufungen, den Clanherrn, den viellieben Opferführer.

gottheit des Kusika-Viśvāmitrageschlechts bezeichnet werden. Sāy. verweist auf die spätere Legende, wonach Kusika sich einen indragleichen Sohn wünschte und den Gāthin, den Vater des Viśvāmitra als Sohn bekam. Wieder anders ist die Verbindung von Indra und Kausika in der Subrahmanyāformel Şaḍv. Br. 1, 1, 22. 12ab: 7, 104, 6.

#### 1, 11.

Anuştubh. Dichter nach Anukr. Jetr, Sohn des Madhucchandas.

1b. Vgl. 1, 30, 3. 2ab. Vgl. 8, 4, 7. 1c: 8, 45, 7c.

2d = 5, 25, 6a.

55. Oder: Herr des Felsens.

δcd. Der Furchtlose wäre Vala. Säy. aber faßt dbibkyuşah als unregelmäßigen Nom. pl. und bezieht es auf die Götter. Dann wäre gemeint: die sonst Furchtlosen. tujyamānusah = ἀτυζόμενοι.

Der Dichter hat die durch Indra's Vermittlung erhaltenen Geschenke wie sonst in den D\u00e4nastutis (8, 74, 15) dem heimatlichen Flußgemeldet.
 7ab. Vgl. 5, 31, 7.

8a = 8,76,1b. 8b = 6,60,7b.

1, 12.

Gayatri. Dreistroph. Gliederung.

1. Vgl. 1, 36, 3; 44, 7. 1c = 8, 19, 3a.

- 3. Agni! Fahr (eben) geboren die Götter zu dem, der Barhis herumgelegt hat! Du bist unser berufener Hotr.
- 4. Ermuntere die verlangenden (Götter), wenn du, Agni, den Botengang gehst! Mit den Göttern setz dich auf das Barhis!
- 5. Schmalzbegossener, Leuchtender, versenge doch ja die Schädiger, du Agni, die Unholde!
- 6. Agni wird an Agni entzundet, der weise junge Hausherr, der Opferführer, dessen Mund seine Zunge ist.
- 7. Preise Agni, den Seher, dessen Vorschriften gültig sind beim Opfer, den Gott, der die Krankheit vertreibt!
- 8. Welcher Opferherr dich, Gott Agni, den Boten in Ehren hält, dessen Förderer sei du!
- 9. Wer mit Opferspenden Agni herbittet zur Götterladung, dem sei gnädig, du Lauterer!
- 10. Fahre du lauterer, leuchtender Agni, uns die Götter her zu Opfer und Spende!
- 11. Mit dem neuesten Gesangeslied gepriesen bring du uns einen Schatz, das Labsal vieler Söhne!
- 12. Agni! Mit heller Glut genehmige nebst allen Götteranrufungen dieses Loblied von uns!

#### 1, 13. Aprilied.

Die Äprilieder enthalten die Liturgie des alten Tieropfers, das entweder selbständig oder in Verbindung mit dem Somaopfer dargebracht wurde Alle Äprilieder sind nach fester Schablone gedichtet und z T aus einander ergänzt Jede Str. hat ihr Stichwort. Vgl. 1,142.188; 2,3,3,4,5,5; 7,2; 9,5; 10,70 110 und die äpriartigen Abschnitte im 20 21 27.28.29. Buche der VS. Obigem Liede steht 1,142 am nächsten

1. Wohlentzundet fahr uns die Götter her zum Opferspender, o Agni, und vollziehe die Opferweihe, du lauterer Hotr!

8a = 10b; 1, 15, 4a.

4b — 1, 74, 7c. 4c = 5, 26, 5c; 8, 44, 14c. 6a. Von dem suerst erzeugten Feuer werden die anderen entnommen (Tänd. 16, 1, 3), vom Gärhapatya der Ähavaniya (Śāńkh. Śr. 2, 6, 2).

6b = 7, 15, 2c; 8, 102, 1c.

TS. 3, 5, 11, 5. Dann ist 6, 7, 1; 1, 75, 1 zu vergleichen. Säy. zu RV.: mit löffelförmigen Munde versehen.

9a. devaotti s. zu 9, 1, 4b und vergleiche 10, 53, 3a mit d und 10, 18, 3b.

9c = 8, 44, 28c. 10b = 1, 12, 3a: 15, 4a. 11ab. Vgl. 9, 61, 6. 11a = 8, 24, 3a.

12: 7, 14, 1. 12a = 8, 44, 14b; 10, 21, 8a. 12c = 8, 43, 16c

1, 18,

Gayatri.

<sup>6</sup>c. jukvdsyak: Agni's Mund besteht nur aus seinen Zungen: — Flammen. Er ist die Zunge und der Mund der Götter 2, 1, 18; 1, 14, 8. Doch wäre nach der geläufigeren Bedeutung von juhü auch möglich: dessen Mund der Opferlöffel ist. So wohl auch die Komm. su

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Äpri ist eigentlich Bitt- oder Einladungsvers. In der zweiten Str. wird entweder Tanünapät oder Naräsamsa (s. Index) angerufen. Im ersten Fall heißt in der Anukr. das Lied spriyah, im sweiten spram. In obigem Liede werden ausnahmsweise beide angerufen.

- 2. (Mach) unser Opfer stiß und bring es heute zu den Göttern, daß sie (es) gern annehmen, o Weiser!
- 3. Den lieben Narzsamsa lade ich hierher zu diesem Opfer ein, den Opferbereiter mit der Honigzunge.
- 4. Agni! Fahr auf leichtestem Wagen die Götter her, dazu berufen! Du bist der von Manu eingesetzte Hotr.
- 5. Leget, ihr Andächtigen, das Barhis, mit Schmalz obenauf, in der richtigen Reihe aus, auf dem die Götterwelt erscheint!
- 6. Die göttlichen Tore sollen sich auftun, die das rechte (Werk) stärken, die unversieglichen, heute und künftig zum Opfern.
- 7. Nacht und Morgen, die schönverzierten, lade ich zu diesem Opfer ein, sich auf unser Barhis zu setzen.
- 8. Die beiden schönzungigen göttlichen Hotr, die Weisen, lade ich ein; sie sollen dieses Opfer für uns opfern.
- 9. Ila, Sarasvati, Mahi, die drei erfreulichen Göttinnen sollen sich auf das Barhis setzen, die Unfehlbaren.
- 10. Den Tvastr lade ich als ersten hierher, der alle Formen besitzt; er soll uns ganz allein gehören.
- 11. Du göttlicher Baum', gib für die Götter die Opferspende frei! Das Ansehen des Gebers\* soll gelten.
- 12. Vollziehet mit Svaharuf das Opfer für Indra im Hause des Opferers! Dazu lade ich die Götter ein.

#### 1, 14. An alle Götter.

- 1. Mit all diesen Göttern komm, Agni, zu (unserem) Eifer, zu den Lobreden herbei, um Soma zu trinken, und vollziehe die Opferweihe!
- 2. Dich haben die Kanva's hergerufen; sie preisen deine (weisen) Gedanken, du Redekundiger. Komm, Agni, mit den Göttern!

2 wird durch 10, 110, 2 erklärt: madhod samakján svadaya .... devatrá ca krnuky adhvardm nah. Beide Satzteile sind oben in einen Satz zusammengezogen. madhumantam ist Schlagwort der Tanunapät-Str. 3, 4, 2; 1, 142, 2. Tan. soll diese Süßigkeit bewirken.

2c. vitáye sc. yajtám bez. havyám.

**5a**: 3, 41, 2; 8, 45, 1. 6: 1, 142, 6.

7a = 1, 142, 7b.7c = 8,65,6c

8. Die beiden göttlichen Hotr sind wohl mit bekannter Breviloquenz der menschliche und der göttliche Hotr, d. h. Agni, und da sie oft als die ersten bezeichnet werden (1, 188.7; 2, 3, 7; 3, 4, 7; 10, 110, 7) deren Urbilder, der erste menschliche Hotr und das erste Opfer8c = 1, 188, 7c.

9 = 5, 5, 8. Iļā s. zu 1, 128, 7. Mahī 'die Große' ist Beiwort der Bhāratī, die sonst als dritte Göttin genannt wird (1, 188, 8; 2, 3, 8; 3, 4, 8; 9, 5, 8; 10, 110, 8).

10a. Vgl. 9, 5, 9. Hier agriyam, dort agrajam. 10c = 1, 7, 10c.

12c. tdtra 'dazu', zum Opfer, oder 'dorthin', ins Haus.

#### 1.14.

Gâyatri. Die eigentliche Gottheit des Lieds ist Agni, der alle Götter zum Frühsomsopfer fahren soll.

la. Zu důvo gírah vgl. duvasyata — grojední 1b = 8, 21, 4d.6, 15, 6,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Opferpfosten.

Des Opferherren.

- 3. Indra und Vāyu, Brhaspati, Mitra (und Varuņa), Agni, Puşan, Bhaga, die Adityas, die Marutschar —
- 4. Für euch werden die ergötzenden, berauschenden Tränke aufgetragen, die Tropfen des Honigtranks, die in den Gefäßen sitzen.
- 5. Dich rufen die Kanva's um Gunst bittend; sie haben das Barhis herumgelegt, Spenden bringend, (das Opfer) rüstend.
- 6. Die schmalzrückigen, durch den (bloßen) Gedanken geschirrten Fahrrosse, die dich fahren, (mögen) die Götter zum Somatrunk her(fahren).
- 7. Die Opferwürdigen, die Wahrheitsmehrer mache beweibt<sup>1</sup>, Agni; gib ihnen, Schönzungiger, vom Süßtrank zu trinken!
- 8. Die Opferwürdigen, die Anzurufenden, die sollen mit deiner Zunge von dem Süßtrank unter Vasatruf\* trinken, o Agni.
- 9. Von der Lichtwelt der Sonne möge der redekundige Hotr alle frühwachen Götter hierher fahren.
- 10. Mit allen Verkörperungen des Mitra (der Freundschaft), mit Indra, Vayu trink, Agni, den somischen Honigtrank!
- 11. Von Manu als Hotr eingesetzt nimmst du, Agni, bei den Opfern Platz; weihe du dies Opfer für uns!
- 12. So schirr denn, o Gott, deine rötlichen, falben, roten Stuten an den Wagen; mit diesen fahr die Götter hierher!

#### 1, 15. Götterturnus.

Das Lied begleitet die sog. riugraha's (SBE. 26, 319; Hillebrandt, Ritual 181). Es wird in festem Turnus (pti), der fast personifiziert als Genius erscheint, bestimmten Gottheiten abwechselnd von je einem der alten Opferpriester ein Somaschoppen kredenst. Die Gottheiten sind. Indra (1), die Marut (2), Tvaştr (3), Agni (4). Indra (5), Mitra und Varuna (6), Dravinodas, der Reichtumgeber (7—10), die Aśvin (11), Agni (12). Die Zuweisung der Götter an die einzelnen Priester s. SBE. 26, 320. Vgl. 2, 36. 37 und su 1, 2.

1. Indra! Trink den Soma nach der Zeit<sup>4</sup>; in dich sollen die Säfte eingehen, ergötzend, daran gewöhnt.

8. Elliptisch: bring her oder verehre.

8a = 10, 141, 4a. 8c = 6, 16, 24b.

5. Vgl. 8, 5, 17.

6a. Die schmalsbegossenen Flammen.

6c = 6, 16, 44c.

 Vgl. 1, 19, 6ab. Der genaue Sinn von deime (nur hier) ist unbekannt.

10. ottoebhih ist wohl mit mitrdsyn dhimabhih su verbinden und dies ist ähnlich wie Säy. su fassen. Es sind die Götter gemeint als Repräsentationen oder Verkörperungen des Mitra (d. h. Freund oder Freundschaft), sofern sie alle mit Agni auf freundschaftlichem Fuße stehen. Etwas anderes ist mitrdsya dhdrmabhih 8, 52, 3.

11a = 6, 16, 9a. 11c = 1, 26, 1c.

· 12. Vgl. 5, 56, 6.

#### 1, 15.

Gäyatri.

Indra trinkt hier vom Hott. Vgl. 8, 17, 1.
 Von dort ist vielleicht der befremdliche Aksent auf pröß eingedrungen. prisieß, eigentlich: nach der richtigen Zeit, d. h. nach der Reihenfolge, im Turnus.

20 - 8, 92, 22 a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. bring thre Frauen mit. auf die Monate liegt im RV. nicht vor.

<sup>2</sup> Ein Opferruf, etwa: Pr

- 2. Ihr Marut, trinkt nach der Zeit aus dem Becher des Potr; machet das Opfer rein<sup>1</sup>! Ihr seid ja die Gabenschönen.
- 3. Stimm unserem Opfer zu, Herr der Götterfrauen, trink du Nestr nach der Zeit! Du bist ja der Kleinodbringer.
- 4. Agni, fahre die Götter her; laß sie sich an den drei Stätten niedersetzen; warte deines Amts, trink nach der Zeit!
- 5. Aus der Brahman-Spende trink, o Indra, den Soma nach den Zeiten! Deine Freundschaft ist ja nicht zu Fall zu bringen.
- 6. Ihr beide, Mitra und Varuna, die ihr die Gebote aufrecht haltet, ihr habt unbeirrte Wirkenskraft (und) nach der Zeit das Opfer erlangt.
- 7. Der Reichtumgeber des Reichtums (soll trinken); mit den Preßsteinen in der Hand berufen sie während der heiligen Handlung zu den Opfern den Gott.
- 8. Der Reichtumgeber soll uns Schätze geben, die berühmt werden. Diese erwirken wir von den Göttern.
- 9. Der Reichtumgeber will trinken; opfert und tretet vor, lasset (den Soma) nach den Zeiten aus dem Becher des Neşţr!
- 10. Wenn wir dir zum vierten Male nach den Zeiten opfern, du Reichtumgeber, so sei uns ein Schenker!
- 11. Ihr Asvin von lauterem Wandel, denen das Feuer leuchtet, trinkt nach der Zeit den Süßtrank, durch das Opfer angezogen!
- 12. In der Würde des Hausherrn bist du Wahrhafter nach der Zeit der Opferleiter. Opfere den Göttern für den Gottergebenen!

#### 1, 16. An Indra.

- 1. Dich den Bullen sollen die Falben zum Somatrunk herfahren, dich, Indra, die sonnenaugigen.
- 2. Zu diesen schmalztriefenden Malzkörnern\* sollen die beiden Falben Indra hierher fahren auf leichtlaufendstem Wagen.

2c = 6,51,15a; 8,7,12a; 83,9a.

Sab. Tvaştr ist gemeint, vgl. 2, 36, 3.

8b. Hier wird in der Anrede der Gott mit dem Priester vertauscht, aus dessen Schale er trinken soll, vgl. 4, 9, 4. Oder ist nestuh zu vermuten?

8c = 7, 16, 6b.

4b. Vgl. 2, 36, 4. Die drei Stätten sind eigentlich die drei Opferfeuer, an denen die Götter Platz nehmen sollen.

5. Die Brahmangabe ist Umschreibung für die Somaschale des Brahmanpriesters. Später tritt für den Brahman als Priester der Brähmanäcchamsin ein.

6ab. sc. asathe aus c, vgl. 5, 68, 4.

6c. Vgl. 1, 20, 2.

7a ist Ellipse oder starke Anakoluthie. Vgl 1, 96, 8. 7c = 5, 21, 3d; 6, 16, 7c.

96 == 10, 14, 14b.

10a. Es ist die vierte Schale (2, 37, 4) gemeint, die Dravinodas erhält und zwar später von dem Acchäväka-Priester.

11. Vgl. 8, 57, 2.

1, 16.

Gāyatrī. Einladung Indra's zum Somamorgenorfer.

Die Sonne ist das Auge der Götter (7,76,1;
 77, 3). So wird das Sonnenauge eine Eigenschaft aller göttlichen Wesen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. macht das Opfer sakrosankt oder gebt ihm die rechte Heiligkeit. <sup>8</sup> Als Zuspeise sum Soma.

<sup>4</sup> Auf jede Str. eine Schale.

<sup>\*</sup> Tvaştr.

- 8. Indra rufen wir am Morgen, Indra, wenn das Opfer beginnt, Indra zum Trunk des Soma.
- 4. Komm, Indra, her zu unserem Preßtrank mit den mähnigen Falben, denn wir laden dich zum Preßtrank.
- 5. Komm du her zu unserem Loblied, zu dieser ausgepreßten Trankspende; trink wie ein durstiger Büffel!
- Diese ausgepreßten Somasäfte sind auf dem Barhis, die trink zur Stärke, Indra!
- 7. Dieses vorzüglichste Loblied soll dein Herz rühren, dir recht zusagen. Dann trink den ausgepreßten Soma!
- 8. Zu jeder ausgepreßten Trankspende kommt Indra, um sich zu berauschen, der Vrtratöter zum Somatrunk.
- 9. Erfüll du diesen unseren Wunsch durch Rinder, Rosse, du Ratreicher! Wir wollen dich mit gutem Bedacht preisen.

## 1, 17. An Indra und Varuna.

- 1. Ich erbitte mir die Gunst der beiden Allherrscher Indra und Varuna; sie mögen unsereinem barmherzig sein.
- 2. Denn ihr pflegt zur Gunsterweisung auf den Ruf eines Redekundigen gleich mir zu kommen, ihr, die Regenten der Völker.
- 3. Freuet euch nach Herzenslust des Reichtums, Indra und Varuna; euch bitten wir um den nächsten.
- 4. Denn wir möchten eurer Künste, euer der Lohngebenden, Gnaden, teilhaft werden.
  - 5. Indra, Varuna sind der preisliche Rate der rühmlichen Tausendschenker.
- 6. Mit Vergunst beider wollen wir verdienen und zurücklegen und es möge ein Überschuß bleiben.
- 7. Indra und Varuna, ich rufe euch an um eine ansehnliche Ehrengabe; machet uns fein zu Siegern!
- 8. Indra und Varuna! Da die Gedichte euch recht bald zu gewinnen suchen, so gewähret uns euren Schirm!
- 9. Euch soll das Loblied erreichen, Indra und Varuna, das ich hinausrufe, der gemeinsame Lobpreis, den ihr erfolgreich machen sollet.

**3**b - 8, 3, 5b. **3**c = 3, 42, 4a u. ö. **4**a - 3, 42, 1a. **5**b - 1, 21, 4b; 6, 60, 9b. **9**ab: 6, 45, 21; 8, 64, 6.

#### 1, 17.

Gäyatri. Wettbewerb um die Gunst der Götter und um den Dichterpreis.

1c. Vgl. 6, 60, 5; 4, 57, 1; AV. 7, 109, 1. 7.

2c = 5, 67, 2c.

8. Der Sinn ist: Werdet selbst eures Reichtums froh und gebt auch etwas davon ab.

Oldenberg denkt an Dat. rāyé: 'Erlabet euch (uns) zum Reichtum'.

8c. nédifiham sc. rayim aus ab, vgl.1,127,11 und vájam nédifiham 8,1,4.

46c: 1, 4, 3; 10, 89, 17.

5c. krdtuş s. 10, 104, 10a.
6. Vgl. 8, 80, 19.
7c. In dem Wettstreit der Sänger um den Gott.
Das Bild wird in 8 fortgesetst.

8ab. Möglicherweise ein Verb wie avistam nach 7,67,6 zu ergänzen.

90. Ob ya su vermuten: 'die ich anrufe'?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Um den nächsten Reichtum, den ihr verschenkt. <sup>6</sup> D. h. Ratgeber, βουλυφόρος. <sup>8</sup> Der freigebigen Opferherren.

<sup>[</sup>H.O S. 88]

## 1, 18. An Brahmanaspati und Sadasaspati.

- 1. Mach, Brahmanaspati, den Somapressenden, Lautsingenden (?) zu einem (zweiten) Kakstvat, der der Sohn der Usij.
- 2. Er, der Reiche, der Krankheitvertreiber, der Schätzefinder, der Wohlstandmehrer soll mit uns sein, der Überlegene.
- 3. Nicht sollen uns das (harte) Wort eines Geizigen, (noch) die Tücke eines Sterblichen treffen. Schütz uns (davor), Brahmanaspati!
- 4. Der Mann kommt wahrlich nicht zu Schaden, welchen Sterblichen Indra, Brahmanaspati, Soma aneifern.
- 5. Du Brahmanaspati, Soma und Indra und die Daksina' sollen den Sterblichen vor Not schützen.
- 6. Den unsichtbaren Schutzgeist des Hauses, den geliebten Freund Indra's habe ich um Verdienst und Eingebung angegangen,
- 7. Ohne den die Anbetung selbst des Redekundigen nicht gelingt; er fördert die Anspannung des Gedanken.
- 8. Und er macht das Opferwerk erfolgreich, er bringt die heilige Handlung vorwärts; die Opfergabe gelangt (durch ihn) zu den Göttern.
- 9. Den Narāsamsa, den mutigsten, weitbekanntesten erschaute ich, der einen Wohnsitz beschert gleich dem im Himmel.

# 1, 19. An Agni und die Marut.

- 1. Zu diesem angenehmen Opfer wirst du geladen, um es in Schutz zu nehmen. Mit den Marut komm, o Agni!
- 2. Denn nicht übertrifft ein Gott noch ein Sterblicher deine, des Großen, Umsicht. Mit den Marut komm, o Agni!

1, 18.

Gavatri.

1. Die Komm. haben den Sinn der Str. getroffen. Der Sänger wünscht ein zweiter Kakşīvat zu werden. Dazu stimmt der Charakter des ganzen Liedes. Es ist eine Bitte um dichterischen Erfolg. Kakşīvat heißt 1.51, 13, vacasyú und sunvát, auch vipra und fsi (4. 26, 1), stotf (1, 112, 11). Die meisten Komm. (Say. zu RV. und TS., Mah. Dur.) ergänzen dem Sinn nach richtig mām, alle (auch Yāska 6, 10) in c ein éva. Es gentigt jedoch der doppelte Akk. — sománam sváranam: 'den Somapresser und Lobsänger' Uv. zu VS. 3,28. svdranam 'den Toner' Mah., 'den Lehrer' S. zu TS., 'den Erheller' Nir. 6, 10. TS. 1, 5, 6, 4 liest ausijam. S. dort entsprechend: 'Der du den K. zum Rsi gemacht hast, mache auch mich' usw.

- Ähnlich der Wortlaut in 1, 91, 12. Dort vom Soma, hier doch wohl von Brahmanaspati.
- Vgl. 7, 94, 8; 1, 36, 15; 7.1, 18; 8, 48, 3. Say.
   faßt dhartt als Adj. zu śdmsa, der Sinn sei Beschimpfung.

4c. Vgl. 8, 4, 16.

50c. Dieselben Gottheiten 10, 108, 8ab.

6b = 9,98,6c;100,1b.

6c. Ein Hysteronproteron, vgl. 2, 34, 7d; 5, 27, 4;
 9, 32, 6c und medhásátí.

7c. Vgl. 5, 81, 1. 8c. Vgl. 1, 1, 4.

Sa. Ob sudfstamam von sudfs?

#### 1, 19.

Gāyatrī. Eigentlich ein Lied an die Marut, die durch Agni zum Somaopfer geladen werden.

 gopitháya, Sãy.: um Soma su trinken. gopithá bedeutet aber nur 'Schutz'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der personifizierte Priester- und Sängerlohn.

- 3. Die den großen Luftraum kennen, die truglosen Allgötter, mit den Marut komm, o Agni!
- 4. Die gewaltigen, die den (Schlacht)gesang sangen, an Stärke unbezwinglich, mit den Marut komm, o Agni!
- 5. Die hellglänzenden, von furchtbarem Aussehen, die guten Herrscher, die tiber die Feinde triumphierenden, mit den Marut komm, o Agni!
- 6. Die über dem Lichte des Firmaments, im Himmel als Götter wohnen, mit den Marut komm, o Agni!
- 7. Die die Berge schaukeln, über das flutende Meer (kommen), mit den Marut komm, o Agni!
- 8. Die sich mit den Strahlen ausdehnen, mit Gewalt über das Meer (kommen), mit den Marut komm, o Agni!
- 9. Dich lasse ich zum somischen Honigtrank zu, damit du zuerst davon trinkest. Mit den Marut komm, o Agni!

#### 1, 20. An die Rbhu's.

- 1. Dem göttlichen Geschlecht ist von den Redekundigen mit dem Munde dies Loblied bereitet worden, das recht viel Lohn einbringt.
- 2. Die für Indra das aufs Wort sich schirrende Falbenpaar mit Verstand zimmerten, sie haben durch ihre Meisterwerke das (Recht auf) Opfer erlangt.
- 3. Sie zimmerten den Näsatya's den umherfahrenden, leichtlaufenden Wagen, sie bildeten die Kuh Sabardughä.
- 4. Worthaltend, mit redlichem Streben haben die Rbhus ihre Eltern durch Dienstleistung wieder jung gemacht.
- 5. Eure Trunkesfreude hat sich mit Indra in Begleitung der Marut und den Ädityas, den Königen, vereinigt.
- 6. Und jenen Becher, das neue Werk des Gottes Tvaşţr, habt ihr vierfach wiederholt.
- 7. Bringet uns Kleinode, dreimal siebenfältige dem Somapressenden, je eines für die schönen Preisworte!
- 8. Die (Opfer)fahrer behaupteten, empfingen durch ihre Kunstfertigkeit einen Opferanteil unter den Göttern.

8b = 9, 102, 5b.

4. Die Marut sind die Barden des Indra: 5, 29, 1. 6; 3,47,4; 8,18,17.28; 7,31,8; 1,166,11 u. 5. 8ab. Vgl. 4, 52, 7; 7,47,4. Wohl mit Becht versteht Sāy. unter den Strahlen die der Sonne. In a ergänst er den Luftraum. Die Marut machen nach dem Gewittersturm der Sonne wieder freie Bahn, vgl. 8, 7,8 und weiter 8, 7, 86; 1, 87, 6; 9, 86, 32.

9ab. Vgl. 8, 45, 22; 3, 7. Agni ist angeredet. 1, 20,

Gāyatri.

2+

1b. Vgl. 6, 82, 1; 7, 99, 7. 2ab. Vgl. 3, 60, 2. 2c. Diese verschiedenen Wunderwerke haben

sie im Auftrag der Götter geschaffen und dadurch göttlichen Rang und einen festen Anteil am Opfer erlangt, vgl. Str. 5.8 und 4, 38, 4; 1, 110, 4; 161, 6.

\$c. Wohl die göttliche Wunschkuh (vgl. Brh. Dev. 3, 85) oder die Kuh des Brhaspati, 1, 161, 6.

- Die Verjüngung der Eitern (1, 161, 3.7; 110, 8; 111, 1; 4, 35, 5; 36, 3) war mit gewissen Dienstleistungen verbunden nach 1, 161, 10; 4, 33, 2.4.
- D. h. sie nehmen susammen mit Indra merratrode und den Äditya's an der Abendspende des Soma teil, nähere Ausführung su 2c. Vgl. 4,34,1.2.
   75 dem Opferherrn, o den Sängern Sab. Hysterosproteron. Während sie selbst ur-

## 1,21. An Indra und Agni.

- 1. Indra und Agni rufe ich hierher; wir wünschen ihren Lobpreis; die beiden sind die größten Somatrinker.
- 2. Diese beiden preiset bei Opfern, verherrlichet Indra und Agni, ihr Männer; besinget sie in Sangesliedern!
- 3. Diese beiden gereichen Mitra zum Preise. Indra und Agni rufen wir, die beiden Somatrinker zum Somatrunk.
- 4. Die Gewaltigen rufen wir her zu dieser ausgepreßten Trankspende: Indra und Agni sollen hierher kommen.
- 5. Als die großen Schutzherren des (Opfer)hauses fanget den Unhold ein, Indra und Agni! Kinderlos sollen die Atrin's' sein!
- 6. So wahr ich dies sage, wachet beide über ihre kenntliche Spur! Indra und Agni gewähret Schirm!

#### 1, 22. An verschiedene Götter.

- 1. Wecke die beiden Frühanspanner auf: die Asvin sollen hierher kommen zum Trunke dieses Soma.
- 2. Die auf gutem Wagen die besten Wagenfahrer sind, die beiden Götter, die an den Himmel reichen, diese Asvin rufen wir.
- 3. Eure honighaltige, glückbringende Peitsche, ihr Asvin, mit der würzet das Opfer!
- 4. Für euch liegt ja nicht in der Ferne, wohin ihr zu Wagen fahret, das Haus des Somaopferers, ihr Aśvin.
- 5. Den Savitr mit goldener Hand rufe ich zur Guade her; er unter den Göttern kennt die Wegspur.
- 6. Besinge den Apam Napat, den Savitr zur Gnade! Nach seinem Dienste haben wir Verlangen.

sprünglich vähnayah (Opferleiter oder fahrende Sänger = väghätäh 1,110,4; 3,60,4) waren, erhielten sie schließlich eine Stelle im Kultus und behaupteten sie. Doch könnte man ädhärayanta nach Säy. (pränän dhäritavantah) übersetzen: 'sie fristeten (ihr Leben) als fahrende Sänger'.

8c. devéşu unter oder von den Göttern, vgl. 1,91,1

1, 21,

Gāyatrī

8a. Als Freundespaar machen gerade sie dem Mitra, dem Gott der Freundschaft, Ehre. Vgl. 1, 14, 10.
8b == 5, 86, 2d: 6, 60, 14d.

3c = 4,49,3c. 4b = 1,16,5b.

55. Vgl. 7, 104, 1.

66. Die Spur der Unholde. Vgl. 1, 22, 5.

6c = 7,94,8c.

#### 1, 22.

Gayatri.

- 2b = 1, 23, 2a. divispfil, nämlich auf der Fahrt, vgl. 10, 168, 1. In 4, 46, 4; 8, 5, 28 ist es Beiwort des Götterwagens.
- 8: 1, 157, 4. Zu der magischen Peitsche s. zu 9, 69, 2.
- sûnftävat ist: Gunst gewährend oder empfangend, beglückend und beglückt.
- \$c: 8, 10, 2a. mimikşatam, sc. mddhunā nach 1, 34, 8b; 47, 4b.
- 5a. Nach dem Komm.: der Gold in der Hand hält.
  5c. Vgl. 1, 21, 6b. Er findet also den Weg sum Opferer. céttä padám ist der padajad. devátā, oder wie Sāy.: er als die Gottheit (des Liedes).
- 6ab. Es ist ungewiß, ob Apam Napat neben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach dem Kommentar eine Bezeichnung der (menschen)fressenden Räksasa.

- 7. Wir rufen den Austeiler des Gutes, der ansehnlichen Ehrengabe, den Savitr mit dem Herrenblick an.
- 8. Ihr Freunde, setzet euch nieder, Savitr soll jetzt für uns der Preisliche sein! Der Geber macht die Ehrengaben schön.
- 9. Agni, fahr die willigen Göttergemahlinnen (und) den Tvaşţr zum Somatrunk her!
- 10. Die Götterfrauen fahr, o Agni, her zur Gnade, flotra, Bharati, Varutri, die Dhisana, du Jüngster!
- 11. Die Göttinnen sollen mit ihrer Gnade, mit ihrem großen Schirm uns zur Seite stehen, die Herrscherfrauen mit ungebrochenen Fittichen.
- 12. Ich rufe hierher die Frau des Indra, des Varuna zum Glück, die Frau des Agni zum Somatrunk.
- 13. Der große Himmel und die Erde sollen uns dieses Opfer würzen; sie sollen uns mit ihren Unterstützungen helfen.
- 14. Nach dieser beider schmalzigen Milch lecken die Redekundigen mit ihren Gedichten an der bleibenden Stätte des Gandharva.
- 15. Sei behaglich, Erde, dornenlos, eine Ruhestätte bereitend; gewähr uns deinen Schirm in ganzer Ausdehnung!
- 16. Von dort sollen uns die Götter huldreich sein, von wo Vişnu ausgeschritten ist durch die sieben Formen der Erde.
- 17. Vișnu hat dieses (All) ausgeschritten, dreimal hat er seine Spur hinterlassen. In seiner staubigen (Fußspur) ist es zusammengehäuft.
- 18. Drei Schritte schritt er aus, der untrügliche Wächter Visnu, von dort die Gesetze festsetzend.
- 19. Schaut die Werke des Vișņu, von wo aus er auf seine Gebote acht gibt, des Indra treuer Freund!
- 20. Immerdar schauen die freigebigen Patrone diese höchste Fußtapfe' des Vișnu, die wie das Auge am Himmel weithin reicht.

Savit; augerufen oder ihm gleichgesetzt wird. Vgl. 10, 149, 2. 6c: 1, 21, 1.

8a. Die Sänger angeredet, vgl. 9, 104, 1.

18c. Vgl. 10, 64, 14. 14. Vgl. 10, 128, 1.

14a 1)as pdyas vom Himmel und Erde AV. 6, 62,1.

14c. Der Gandharva hier wohl der Urseher wie in AV. 2, 1, 2, resp. auf die Sonne zu beziehen.
 15. Die Str. steht AV. 18, 2, 19 im Totenbuch.

16a. Vom Himmel, vgl. 5, 87, 4.

16c. Die sieben Formen(?) der Erde sind wohl mit bekannter Breviloquens die drei Erden, Luftreich und die drei Himmel. Instr. der Raumerstreckung. Möglich auch: von der Erde aus (so Säy.) mit sieben Kräften. Dann dtab zu prikioyöb. 17c. Subjekt das Weltall. Die ganze Welt ist gleichsam nur die staubige Fußtapfe (koll.) Vişnu's. So fassen auch Mah. zu VS. 5, 15; Sāy zu AV. 7, 27, 4 und zu RV. den Vers auf. 18a: 8, 12, 27.

18c. dtah nach den Komm. (Uv. Mah. zu VS. 34, 43; Sāy. zu TBr. 2, 4, 6, 1) von den drei Fußtapfen. Es ist aber wohl wie in dtah — ydtah 16 und ydtah 19 die höchste Fußtapfe, d. h. der Himmel, bes. die mit ihr identifizierte Sonne gemeint.

19b. ydtah nimmt dtah in 18 wieder auf.

So Bhāsk. zu TS. 1, 3, 6, 2; Uv. zu VS. 6, 5;
 Sāy. zu AV. 7, 27, 7. Der höchste Himmel
 Viṣnu's wurde als das Paradies der Frommen

Die Sonne.

21. Die laut preisenden Redner, die frühwachen, entstammen jene höchste Fußtapfe<sup>1</sup> des Vișnu.

## 1, 23. An verschiedene Götter.

Die Gottheiten sind die des Praugasastra (s. zu 1,2—3), nur fehlen die Asvin und an sechster Stelle kommt Püşan, während für die Sarasvatī hier die Gewässer im Allgemeinen eintreten. Der erste Teil ist die Einladung zum Somaopfer. Es werden geladen: Väyu (1), Indra und Väyu (2—3), Mitra und Varuna (4—6), Indra mit den Marut (7—9), die Marut als Allgötter (10—12), Püşan als Vermittler des Somaopfers und der Dakşinā (13—15). Der atharvaartige Schluß (16—24) begleitet ein Opfer für die Flüsse und das Reinigungsbad, das wie der spätere avabhytka die heilige Handlung beschließt.

- 1. Herb ist der Soma, komm herbei, dieser Preßtrank ist mit Milch gemischt. Vayu! Trink den vorgesetzten!
- 2. Die beiden Götter, die an den Himmel reichen, Indra und Vayu rufen wir, daß sie diesen Soma trinken.
- 3. Indra und Vāyu, die gedankenschnellen rufen die Beredten zur Gnade, die tausendäugigen Meister des (frommen) Gedankens.
- 4. Mitra rufen wir und Varuna zum Somatrunk, die mit lauterer Wirkenskraft geboren sind.
- 5. Die durch Wahrheit Wahrheitsmehrer sind, die Herren der Wahrheit, des Lichts, Mitra und Varuna, diese beiden rufe ich.
- 6. Varuna, Mitra mit all ihren Hilfen mögen Helfer sein. Sie sollen uns reichbelohnt machen.
- 7. Indra in Begleitung der Marut, rufen wir her zum Somatrunk; mit seiner Gefolgschaft zusammen soll er sich gütlich tun.
- 8. Ihr Götter mit Indra an der Spitze, mit den Marut als Gefolgschaft und mit Püşan als Gönner, höret alle auf meinen Ruf!
- 9. Erschlaget den Vrtra (Feind), ihr Gabenschönen, mit dem starken Indra als Bundesgenossen! Nicht soll der Verleumder über uns Macht haben.

gedacht (1,154,5). Den Himmel, bez. die Sonne, sehen die freigebigen Opferer im Geiste, oder nach dem Tode, vgl. 1,125,5.6. pasyant: vergegenwärtigen sich, Säy. zu AV. 7,27,7, sehen im Herzen, Bhäsk. zu TS. 1,8,6,2. 20c gehört zu padam. Hier deutlich der Übergang zur Sonne in 21.

 Die Priester sünden mit dem Opferfeuer sugleich die Sonne, das Symbol Vignu's an.
 klingt sehr an den Agnivers 3, 10, 9 an.

1, 28.

Meist Gāyatrī.

1: 8, 82, 2. Wohl zwei verschiedene Sorten von Soma, der starke und der gemischte. twed:

ugragandha S. zu TS. 1,8,21,1; TBr. 2,6,1,1; 'scharf, schnellberauschend' Uv. zu VS. 19, 1. Der ungemischte, klare, frischgekelterte Soma hieß stord nach 8,2,10; 9,65,15. Er war also wohl im Geschmack und Geruch herber und in der Wirkung stärker als der durch Milch temperierte. 6,47,1 wird der stord neben dem süßen genannt. In 5,37,4 heißt der stord-Soma 'der Milch gesellt', was für 1,23, 1ab einen einzigen Satz mit Parenthese empfehlen würde. So auch Säy.; s. Bd. 3, 8. 6. 2a — 1,22,2b.

5a: 1, 2, 8. 5b. AV. 6, 36, 1.

6c: 3, 53, 13. 7ab: 8, 76, 6. 8 = 2,41,15d. 9b: 10, 83, 1. 9c = 7, 94, 7c; 10, 25, 7d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier die Sonne.

- 10. Die Allgötter rufen wir, die Marut zum Somatrunk, denn gewaltig sind die Söhne der Pránimutter.
- 11. Ungestüm ergeht der Marut Donner wie (der Donnerruf) der Sieger, wenn ihr Herren im Prunkzug ausfahrt.
- 12. Aus dem Lachen des Blitzes geboren sollen sie uns davor schützen; die Marut sollen uns gnädig sein.
- 13. Puşan, du .....! Treib (den Soma), der einen bunten Teppich<sup>1</sup> hat, den Träger des Himmels, heim wie ein verlorenes Stück Vieh!
- 14. Puşan, der ....., fand den verborgenen, versteckten König (Soma), der einen bunten Teppich hat.
- 15. Und er soll mir, indem er durch die Somasäfte sechs Gespanne erzielt, gleichsam Korn mit Rindern erpflügen.
- 16. Die Mütter der diensttuenden (Priester), die Schwestern ziehen ihre Wege, ihre Milch\* mit Süßigkeit durchtränkend.
- 17. Jene Gewässer, die bei der Sonne sind oder mit denen die Sonne ist, die sollen unsere Opferhandlung fördern.
- 18. Die göttlichen Gewässer rufe ich her, aus denen unsere Kühe trinken. Den Flüssen soll ein Opfer bereitet werden!
- 19. In den Gewässern ist Lebensbalsam, in den Gewässern Arzenei, und zu Ehren der Gewässer seid, ihr Götter, siegesstark!
- 20. Soma belehrte mich, daß in den Wassern alle Arzeneien und der allerersprießliche Agni sei, und daß die Wasser allheilend sind.
- 21. Ihr Gewässer, spendet reichlich eure Arzenei als Schutz für meinen Leib, und daß ich noch lange die Sonne sehe!
- 22. Ihr Gewässer führet all das fort, was von Fehle an mir ist, sei es daß ich treulos war, oder daß ich geflucht habe und jede Unwahrheit!
  - 23. Die Gewässer habe ich heute aufgesucht; wir sind mit ihrem Naß in

126 Ob dtah (sc. dem Blitz) von avantu abhängig? Abl. bei av auch VS. 5, 9 (und vielleicht in ttast?).

 Nämlich den Soma (Säy.), was durch Str. 14 bestätigt wird. dharwan divdh vom Soma (= Mond?) auch 9, 72, 7; 86, 8.

18c. Zum Vergleich s. 6, 54, 10.

15. Das Somaopfer, für das der Sänger sechs Gespanne als Lohn erwartet, ist gleichsam der Pflugstier, mit dem man Korn erpflügt. Jedenfalls Anspielung auf die Daksinä.
15c: 1,176,2.

16. Die Fittse. 16ab. So konstruiert Säy.
17a. amüh 'jene', vom Standpunkt des Opferplatzes aus. Auch im späteren Ritual wird das zur Somabereitung notwendige Wasser

noch vor Sonnenuntergang geschöpft (Ind. St. 10, 368), vgl. 10, 30, 2; 7, 47, 4.

196c. Die Götter kämpfen bes. im Indramythos um das Wasser.

20—28 kehren 10, 9, 6—9 wieder. 20d fehlt dort wie in AV. 1, 6, 2, nicht aber in TBr. 2, 5, 8, 6.

**20c.** Say. ergänst hier apen, nicht aber su TBr. 21c = 10, 57, 4c.

AV. 5, 80, 3. Zu abhi-druh vgl. bes. T8.
 2, 2, 6, 2 und das Zitat der Kāś. zu Pāņ. 2,
 1, 64: kiṃsakhā yo bhidruhyati.

22c. Agni als Apām Napāt. Das pdyas der Wasser ist gemeint (vgl. AV. 4, 8, 6). "Da Agni im Wasser sich aufhält, so ist er payas- begabt" Sāy. vdrcasā pdyasā stehen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Barhis. <sup>2</sup> Das Wasser.

Als eine Eingebung.

Berührung gekommen. Komm Milch' bringend, Agni; begabe mich hier mit Ansehen!

- 24. Begab mich, Agni, mit Ansehen, mit Nachkommenschaft und langem Leben! Die Götter mögen mir dessen Zeugen sein, Indra möge mit den Rsi's Zeuge sein.
  - 3. Gruppe. Lieder des Sunahsepa, des Sohnes des Ajigarta, 1,24-30.

Fast die ganze Serie ist in die rituelle Fassung der Sunahsepageschichte hineingearbeitet (Ait. Br. 7, 16). Sunahsepa kommt aber ursprünglich weder als Sprecher der Lieder in einer Erzählung noch als Dichter in Betracht. Es wird nur einmal (1, 24, 12, 13) auf sein Beispiel hingewiesen. Der noch rechtzeitig durch göttliches Eingreisen verhinderte Opfertod der späteren Legende wird im RV. nirgends direkt bezeugt, höchstens könnte man ihn aus yūpāt 5, 2, 7 schließen. Aus 1, 24 ersahren wir nur, daß er gesangen und gebunden war. TS. 5, 2, 1, 3; Kath. 2 p. 13, 16 erzählen, daß Sunahsepa selbst varunagrhita, von Varuna (mit Krankheit) gepackt war. Dies setzt eine andere Version der Sage voraus, die besser zu RV. 1, 24 passen würde.

## 1, 24. An Agni, Savity und Varuna.

Bitte für einen Schwerkranken, der nach geläufiger Vorstellung für seine Sünden von Varuna ergriffen, d. h. mit Krankheit geschlagen ist (6-15). Voraus geht eine captatio benevolentiae an Agni und Savit (1-5).

- 1. Wer ist der Gott, welcher unter den Unsterblichen, an dessen teuren Namen wir jetzt gedenken? Wer gibt uns der großen Aditi\* zurück? Möchte ich Vater und Mutter sehen!
- 2. Gott Agni ist der erste der Unsterblichen, an dessen teuren Namen wir gedenken. Er soll uns der großen Aditi zurückgeben. Möchte ich Vater und Mutter sehen.
- 3. Dich, Gott Savit; den Besitzer alles Wünschenswerten, du stets Helfender, bitten wir um einen Anteil.

AV. 6, 53, 3 nebeneinander. VS. 20, 22; AV. 7, 89, 1 wird *ägamam* für *ä gahi* gelesen: ,Ich bin mit Wasser (benetzt) gekommen, o Agni". *påyas* ist vieldeutig: Milch, Saft, Wasser.

24c. Nämlich von dem neuen Glanze. Vgl. 1, 105, 1 (wo vittám me asyá, oben aber asya).

#### 1, 24.

Triştubh, 3-5 Gayatri.

1. Vgl. 10, 64, 1; VS. 7, 29; AV. 4, 23, 1.

1b. nama mit man 10, 64, 1; 68, 7; 4, 39, 4; 8, 11, 5; durmantu — sumantu nama 10, 12, 6; 64, 1; 6, 18, 8.

1c. aditi schwankt zwischen Personifikation und

Abstraktbedeutung (nach Roth und Oldenberg: das Nichtgebundensein durch Schuld, also Unschuld, integritas). Die Str. läßt offen, ob es sich um wirkliche Gefangenschaft oder um Schuld und Krankbeit handelt.

1d spricht für Erstes, der Schluß des Lieds und die Rolle des Varuna darin für Letztes. Vater und Mutter sehen ist dann wie sonst die Sonne sehen (6, 52, 5; 10, 59, 4), d. h. noch länger leben.

8—5. Diese drei Str. heben sich in Ton und Metrum von dem übrigen Liede ab.

86 = 1.5.2b.

\$c. Oder eddavan gegen Pp. als ein Wort: du Freigebiger?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Milch des Wasser, d. i. ihr Saft oder ihre Essenz.

<sup>\*</sup> Oder: der Unschuld.

- 4. Denn was auch der so bereite Bhaga für dich, vor Tadel geschützt, unangefochten, in den Händen hält,
- 5. Möchten wir mit deinem Beistand hinaufreichen, um das Oberste des von Bhaga ausgeteilten Reichtums zu erfassen.
- 6. Niemals erreichen sie ja deine Herrschaft und Macht und deinen Eifer, nicht einmal jene fliegenden Vögel, noch diese rastlos fließenden Gewässer, noch die, welche die Gewalt des Windes hinter sich lassen.
- 7. Im bodenlosen Raume hält König Varuna von lauterer Willenskraft die Krone des Baums oben fest. Nach unten senken sie sich, oben ist ihre Wurzel. In uns mögen die Strahlen befestigt sein.
- 8. Denn König Varuna hat der Sonne den weiten Weg bereitet, um ihn zu wandeln. Der Fußlosen hat er Füße gemacht zum Aufsetzen. Und er ist der Lossprecher selbst des ins Herz Getroffenen.
- 9. Du hast, o König, hundert, tausend Ärzte. Weit, unergründlich soll deine Gnade sein. Jage weit in die Ferne die Todesgöttin! Auch die getane Sünde nimm von uns!
- 10. Jene Sterne, die oben befestigt des Nachts erschienen sind, sie sind am Tag irgendwohin gegangen. Unverletzlich sind Varuna's Gesetze: Des Nachts wandelt Umschau haltend der Mond.
- 4a bhágah ist der in 5 erwähnte Gott ydh ist eine durch Attraktion hervorgerusene Entgleisung des Relativs! für ydt oder ydm sc. nayim itthä gehört ebenso wie purä niddh auch 8, 78, 6) enger zu śaśamandh, vgl. 4, 41.3, 8, 101.1 und 5, 42, 10. Bhaga hält die Glücksgüter für Savit; bereit und dieser bestimmt sie den Menschen. śam parare, śaśamandh = paratus.
- 5ab. te tdva wie vām yuvábhyam 7,
  68, 4; nah asmákam 1, 27, 2; 4, 32, 1.
  5c Vgl. 9, 73, 1c.
- Alle diese kommen niemals an die Grenze seiner Macht. Genauer 1, 100, 15; 167, 9; 10, 54, 3; 7, 99, 2; 1, 52, 14.

66. Vgl. 1, 155, 5.

- 6d. Der Sinn ist jedenfalls: Auch die nicht, die noch schneller als der Wind sind. Vgl. hd-rayo yé ts ojo vátasya piprati 8,50,8. Ludwig aber: die selbst des Windes Macht vermindern [die Berge]. Dagegen spricht bes. vátapramiyah 4,58,7.
- Der Himmel unter dem Bild des Nyagrodhabaumes. Die Luftwurzeln, die sich von dem Himmelsbaum herabsenken, sind die Lichtstrahlen, die für den Menschen, das Lebens-

- licht bedeuten. Sie sollen in dem Kranken festwurzeln. Vgl. die ketdvo jananam 1, 191,4 und 5,66,4; AV. 10,2,12 sowie RV. 1,132,3. Einen ahnlichen Gedanken spricht Sat. 2,3,3,7 aus: "Durch ihre (der Sonne) Strahlen sind alle diese Geschöpfe an die Lebensgeister gebunden. Deshalb senken sich ihre Strahlen herab zu den Lebensgeistern".
- 8c Säy. und die Komm. zu VS. 8, 23 nehmen ein apdda an: in der Luft, wo man keine Fußspur hinterläßt<sup>3</sup>. An sich wohl denkbar, aber gegen den Akzent.
- 8d. kṛdayāvīdh wie AV. 8, 6, 18 der Todkranke. Faßt man es aber als 'Herstreffer', so ist nach AV. 6, 90, 1 Rudra, der den Krankheitspfeil schießt, darunter zu verstehen. Dann ist zu übersetzen: 'Er beschwört selbst den Herztreffer (Rudra)'. Säy. versteht darunter den Feind, Uv. zu VS. 8, 23 den Verleumder.
- 9a. Vgl. AV. 2, 9, 3. Sāy.: Arzeneien oder Ärzte. Auch die heilenden Gewässer werden als Ärste beseichnet RV. 6, 50, 7; AV. 6, 24, 2.

9c: 6, 74, 2c.

105. Vgl. Mbhāşya II p. 21, 24 und Schol. bei Böhtlingk zu Pāņ. (1840) II S. 114.

10c = 8, 54, 18b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie 1, 8, 7; 129, 1; 135, 8; 5, 53, 6; 6, 29, 2; 7, 84, 4; 85, 2 u. a. m. Wie 1, 24, 4 ist auch 4, 54, 6 und 1, 48, 14; 8, 9, 8; 6, 18. 12; 1, 7, 7; 7, 22, 9; 1, 80, 16 zu beurteilen. Vgl. auch 1, 25, 7.

- 11. Das erbitte ich, mit beschwörendem Worte freundlich zuredend, das wünscht sich der Opfernde mit seinen Opferspenden: Sei hier ohne Groll, Varuna! Du, dessen Worte weithin gelten, raub uns nicht das Leben!
- 12. Das versichern sie mir bei Nacht, das am Tag, das sagt mir aus dem Herzen die Erwartung: Er, den der in Bande geschlagene Sunahsepa angerufen hat, der König Varuna muß uns freilassen.
- 13. Denn Sunahsepa hat in Bande geschlagen, an drei Blöcke gebunden den Aditischn angerufen, König Varuna möge ihn freigeben. Der Kundige, Untrügliche soll die Schlingen lösen.
- 14. Wir bitten dir den Groll ab, Varuna, mit Verbeugungen, mit Gebeten, mit Opferspenden. Du, der die Macht hat, einsichtsvoller Asura, König, erlaß uns die getanen Sünden!
- 15. Löse die oberste Schlinge von uns, o Varuna, löse die unterste ab, löse die mittlere auf! Dann wollen wir, Sohn der Aditi, in deinem Dienste vor Aditi sündlos sein.

## 1, 25. An Varuna.

Ähnlicher Inhalt wie 1,24, Versöhnungslied an Varuna und Bitte um längeres Leben. Die Schlußstrophe berührt sich mit 1,24,15.

- 1. Wenn wir gleich Tag für Tag wie die Untertanen' dein Gebot übertreten, Gott Varuna,
- 2. So gib uns nicht deiner tödlichen Waffe preis, wenn du ärgerlich bist, nicht deinem Zorn, wenn du unmutig bist.
- 3. Wir möchten mit Lobreden wie der Wagenfahrer ein angehundenes Roßso deinen Sinn (vom Groll) losmachen zur Barmherzigkeit, o Varuna.
- 4. Denn es fliegen meine zornablenkenden (Worte) fort, ihr Glück zu suchen, wie Vögel zu den Nestern.
- 5. Wann werden wir den Herrn Varuna, der die Herrschaft zu Ehren bringt, zur Barmherzigkeit bewegen, den Weitschauenden?
- 6. Diese (Herrschaft) haben beide gemeinsam inne. Sorgend werden sie nicht gleichgültig gegen den Opferspender, der die Gebote hält.

11a. bráhmana vándamánah auch 3, 18, 3d.

<sup>11</sup>c. bodhi könnte auch zu budh gehören, vgl. 10, 167, 2 und 2, 83, 15; 3, 19, 5; 10, 100, 1.

<sup>11</sup>d. Zu uruśdmsa vgl. 10, 7, 1.

<sup>12</sup>a. Die Sachkundigen (Säy.).

<sup>125.</sup> Vgl. 8, 100, 5; 10, 5, 1.

<sup>185.</sup> drupada (eigentlich wohl Fußgestell) ist der Block, in den der Gefangene gelegt wurde (AV. 19, 47, 9; 50, 1), in AV. 6, 63, 3 das Fußeisen.
15cd. Vgl. 5, 82, 6 und 1, 24, 1.
15d. Zugleich: sündlos der Schuldlosigkeit angehören.

<sup>1, 25,</sup> 

Gäyatrī. Dreistrophische Gliederung.

<sup>1.</sup> Vgl. 4, 12, 4.

<sup>4</sup>a. vímanyavah nach L. v. Schroeder; vgl. vímanyuka AV. 6, 48, 1. Ebenso später víšoka 'von Kummer befreiend'.

<sup>5</sup>a. kşatrairiyam: Die Komp. mit -iri besagen wesentlich dasselbe wie die mit su-. kşatra-iri ist synonym mit sukşatra (7, 64, 1; 89, 1 von Varuna), adhvarairi = svadhvara, yafnairi = suyafna, agniiri = svagni.

<sup>6.</sup> Mitra und Varuna. In a ist aus 5b und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nämlich die Gebote des Königs.

- 7. Der die Spur der Vögel weiß, die in der Luft fliegen, er weiß die des Schiffes als Meeres(gott).
- 8. Er kennt die zwölf Monate mit ihrem Nachwuchs, der Gesetzvollstrecker; er kennt den, der nachgeboren wird¹.
- 9. Er kennt die Bahn des Winds, des breiten, hohen, großen; er kennt die, welche darüber thronen.
- 10. Varuna, der Gesetzvollstrecker, hat sich in den Gewässern niedergelassen zur Ausübung der Herrschaft, der Umsichtige.
- 11. Von dort überschaut er aufmerksam alles Verborgene, was geschah und geschehen soll.
- 12. Dieser umsichtige Sohn der Aditi möge uns jederzeit gute Wege bereiten; er möge unsere Lebenstage verlängern.
- 13. Ein goldenes Gewand trägt Varuna und legt ein Prachtkleid an. Rings herum sitzen seine Späher.
- 14. Den weder die Schadenfrohen noch die Arglistigen unter den Menschen zu schädigen wünschen, noch die Nachsteller, ihn den Gott.
- 15. Und der sich bei den Menschen ganz ungeteilten Respekt verschafft hat (und) in unseren Leibern.
- 16. Meine Gedanken ziehen fort wie Kühe die Weidwege entlang, den Weitschauenden suchend.
- 17. Wir wollen jetzt beide abermals miteinander darüber reden, da mir der Süßtrank gebracht ist, um wie der Hotr den lieben vorzukosten:
- 18. Sehen möchte ich jetzt den von allen gern gesehenen, sehen seinen Wagen auf Erden; er möge an diesen Lobreden von mir Gefallen haben.
- 19. Erhör, o Varuna, diesen Ruf von mir und sei heut barmherzig! Nach dir verlange ich hilfesuchend.

nach 1, 136, 3; 5, 66, 2; 8, 25, 8 kşatrám zu ergänzen. 6b. Vgl 10, 65, 5ab.

 Nur Varuna nimmt die unsichtbare Spur dieser wahr. Vgl. Ind. Spr. 6342; Dhammap. 93. 254. 255; Mänd. Kär. 4, 28; Sprüche Salom. 30, 19 und Weisheit Sal. 5, 10—11.

7c. naváh sc. padám (Sāy.). Faßt man näváh als Akk. pl., so ist es eine Brachylogie. samudríyah ist jedenfalls Nom. sg. Vgl. rájā deváh samudríyah 9, 107, 16.

8c. Der Schaltmonat, vgl. Kaus. Up. 1, 2; Mbh.

9c. Die Götter, die im Himmel thronen (Säy.), apexiell wohl die Marut\*. Vgl. 1, 19, 6. 10: 8, 25, 8. 11b =- 8, 6, 29b. 11c: 8, 63, 6b.

14b. jánānām Gen. partit. (vgl. 6, 22, 8) oder obj. (3, 18, 1).
15b. Vgl. 10, 22, 2

15c. Durch die Wassersucht. udard bedeutet speziell den Wasserbauch.

17b. Vgl. 2, 36, 5. Der Soma ist gemeint, den der Patient trinkt. Es handelt sich nicht um ein rituelles Somaopfer, sondern um den Somatrank zur Sühne und als Arzenei. Daher auch der Vergleich mit dem Ritual in c. Vgl. 10, 83, 7; 1, 179, 5.

17c. Der Hot; trank in alter Zeit zuerst vom Soma, vgl. 5, 43, 8; 8, 94, 6; 10, 94, 2; 8, 12, 33c.
18a. Vgl. AV. 5, 1, 8 (wo mit Weber dariane not zu lesen).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Schaltmonat. <sup>2</sup> Schwerlich: die auf den (Windrossen) sitzen, d. h. reiten. Das würde man eher durch sad ausgedrückt haben.

- 20. Du Weiser gebeutst über das All, über Himmel und Erde. Schenk also Gehör auf deiner Fahrt!
- 21. Löse die oberste Schlinge von uns auf, mach die mittlere los, (streif) die untersten (Schlingen) ab, damit ich lebe!

## 1,26. An Agni.

- 1. So zieh denn deine Gewänder an, du festlicher Herr der Kräfte, bringe du dieses Opfer für uns dar!
- 2. Nimm als unser auserwählter Hotr Platz, mit Dichtungen, mit glanzvoller Rede (geladen), du jüngster Agni!
- 3. Denn es bringt der Vater für den Sohn ein Bittopfer, der Freund für den Freund, der auserwählte Genosse für den Genossen.
- 4. Auf unser Barhis sollen sich Varuna, Mitra, Aryaman, die herrenstolzen, setzen wie auf das des Manu.
- 5. Du erster Hot; freue dich auch dieser Freundschaft mit uns, hör fein auf diese Lobrede!
- 6. Wenn wir gleich in vollständiger Reihenfolge Gott um Gott verehren, so wird nur in dir die Spende geopfert.
- 7. Er soll uns ein lieber Clanherr sein, der wohlredende, auserwählte Hoty; auch wir (möchten) lieb (sein), die wir ein gutes Opferfeuer haben.
- 8. Denn wenn die Götter ein gutes Opferfeuer haben, so bringen sie auch uns Erwünschtes. Wir glauben ein gutes Opferfeuer zu haben.
- 9. So soll zwischen uns beiden, du Unsterblicher, (zwischen den Unsterblichen) und den Sterblichen, gegenseitig Anerkennung sein.
- 10. Mit allen (anderen) Agni's nimm, Agni, dieses Opfer, dieses Wort gern an, jüngster (Sohn) der Kraft!

# 1,27. An Agni.

1. Wie ein wertvolles Roß will ich unter Verbeugungen dich, den Agni, loben, der über allen Opferhandlungen waltet.

20b: 5, 38, 3. 21. Vgl. 1, 24, 15. 1, 26.

Gayatrī. Dreistrophische Gliederung.

1ab. Das Festgewand für das Opfer. Gemeint sind die Flammen (1,95, 7.8; 10, 1,6). Auch das Gebet wird mit einem Kleid verglichen 1,140,1.
1c == 1,14,11c.

2b. sáda ist gegen Pp. und Sāy. als 2. Imp. zu dassen, vgl. 7, 11, 1.

Agni als Vater (des Opfernden) 1, 31, 10; 5, 4, 2; als Vater, Bruder, Freund 10, 7, 3 und noch als Sohn 2, 1, 9.

5b. Wie der des Manu.

5c = 1, 45, 5b; 2, 6, 1c.

6c. Vgl. 1, 36, 6; 94, 3; 2, 1, 13. 14; 9, 3.

7-9. Wenn Agni gut ist, so wird das gegen-

seitige Verhältnis zwischen Göttern und Menschen ein gutes.

7b. hóta mandráh: in diesem Zusammenhang — mandrájihoah, vgl. 5,25,2c und mandrábhir jihoábhih 6,16,2 u. 5.

8c. Nämlich durch dich, vgl. 7, 15, 8; 8, 19, 7.

9b ist Worthaplologie für amptanum ampta.

10a. Vgl. 6, 12, 6 b.

10b = 1,91,10a; 10,150,2a.

1. 27.

Meist Gäyatri. Dreistrophischer Versbau. Den Anlaß des Liedes bildet eine Daksinā (Str. 4—6), die nach dem zweiten Teil (7—9) der Siegesbeute entnommen ward.

 Oder: das den Preis gewinnt, vgl. puruodra 1,119,10;139,10;4,39,2;9,98,2;96,24. Nach

- 2. Er, unser Sohn durch (unsere) Kraft, der breitbahnige, freundliche sei uns ein Belohner.
- 3. Schütze du uns fern und nah vor dem böswilligen Sterblichen, immerdar, lebenslänglich!
- 4. Diese unsere neueste Gabe, das Gesangeslied, melde du, Agni, fein den Göttern!
- 5. Gib uns Anteil an den höchsten' Siegerpreisen, an den mittleren, bemühe dich um das nächste Gut!
- 6. Du bist der Verteiler, du Buntglänzender. (Wie) auf der Sindhu Woge strömest du alsbald in nächste Nähe dem Spender zu.
- 7. Welchen Sterblichen du, Agni, in den Schlachten begünstigen wirst, wen du in den (Kämpfen um die) Preise anspornst, der wird alle Genüsse in der Hand halten.
- 8. Keiner überholt ihn, wer er auch sei, o Gewaltiger. Ruhmbringender Gewinn ist (sein).
- 9. Er soll, in allen Landen bekannt, mit seinen Rennpferden den Siegerpreis erringen, durch seine Wortführer soll er (den Preis) gewinnen.
- 10. Du Frühwscher, bring das zustande: ein schönes Loblied auf Rudra, der für jeden Clan verehrungswürdig ist!
- den Komm. mit starkem Schweifhaar versehen, vgl. D. zu Nir. 1, 20 Das Roß wird bes bei der Wettfahrt durch Lob ermuntert, vgl 10,22,4; 8,102,12; 103.7; 4,3,12; 5,36.2. 2a Vgl. 1,62,9.
- Oder: Diese unsere neueste Belohnung melde fein in Gesangsform den Göttern, Agni!
- 4b Say, bezieht sanim auf die Gabe für die Götter, während das Wort sonst die Belohnung von Seiten der Götter oder die Paksinä bezeichnet. Der Schluß des Lieds legt allerdings die letztere Deutung nahe. gäyatram muß dann Adj. sein. Säy. stuttrüpan vacah.
- 6bc. Agni wird wie 1, 44, 12cd; 95, 10ab(s.d.); 10, 142, 2a mit einem Strom verglichen. Seine Freigebigkeit kommt als Strom (vgl. rayd 'vds: 1, 4, 10; 8, 32, 13) unmittelbar zu dem Spender. Säy. sucht ohne Not in d die Vergleichspartikel. sindhor ürmdu kear sonst vom Soma 9, 21, 3; 39, 4.
- 7c. ydntā 19ah wohl in etwas anderem Sinn als sonst 19ah pra-yam oder yam (1,48,15; 3,1,22; 6,24,9; 4,32,7). Die 19ah sind das-

- selbe wie *rája* in Str. 8 (vgl. dieselbe Zusammenstellung in 1, 53, 5; 117, 1.10; 121, 14, 167, 1; 6, 24, 9).
- 8a. asya des von Agni Begünstigten oder seines Reichtums (d h. vája in c), letzteres besser nach 7, 40, 3.
- 9. Subjekt: der in 7-8 erwähnte Günstling. Vgl. 8, 19, 10 und 1, 129, 2. 9c. Vgl. 8, 81, 8.
- 10. Mādhava im Vivaraņa zu SV. 1, 15 sieht in der Anrufung des Rudra einen besonderen Zug der Sunahšepasage, der im Ait. Br. fehlt.
- 10a. Mit järäbodka ist nach Mädhava und Säy.

  Agni angeredet. Oder es ist nach M. Selbstanrede und Rudra Agni. järäbodka ist
  wohl kaum N. pr. des Dichters (Ludwig). Es
  kann Anrede des Dichters oder des Agni sein.
  8, 96, 12 spricht für Selbstanrede. Der Sinn
  von järäbodka ergibt sich aus der Etymologie: durch den Frühruf (jarå) erwacht
  (budk). jr und budk stehen sich nahe, vgl.
  7, 73, 3.
- 10c. Das Hereinsiehen des Rudra ist unerklärt. dfölkam, sonst immer Subst. soll bier nach Yäska 10,8 = dartassiya sein.

- 11. Er, der Große ohnegleichen, mit dem Rauch als Banner, der Glanzreiche soll uns zu (frommem) Gedanken und Sieg anspornen.
- 12. Er soll wie ein reicher Clanherr auf uns hören, das göttliche Banner, Agni, der bei unseren Lobliedern hell erglänzt.
- 13. Verneigung vor den Großen, Verneigung vor den Kleinen, Verneigung vor den Jungen, Verneigung vor den Betagten! Wir wollen die Götter verehren, wenn wir es vermögen. Nicht möchte ich die Rede eines Höheren' vorwegnehmen, ihr Götter.

## 1,28. Die vereinfachte Somapressung.

Die vereinfachte oder sofortige Somapressung (anjahsava) mit dem in jedem Hause befindlichen Mörser und Kolben. Es war dazu kein umständliches Zeremoniell nötig. Die Hausfrau half selbst mit (Str. 3; 8, 31, 5). Ihre Anwesenheit veranlaßte den schlüpfrigen Ton des humoristischen Lieds.

- 1. Wo der Stein mit breitem Fuß zum Ausschlagen aufgerichtet wird, da mögest du Indra den im Mörser ausgeschlagenen Soma hinunterschlingen.
- 2. Wo die beiden Preßbretter wie zwei Schamteile geformt sind, da mögest du usw.
  - 3. Wo die Frau das Hinstoßen und Herstoßen einübt, da mögest du usw.
- 4. Wo sie den Stößel festbinden wie die Zugel zum Lenken, da mögest du usw.
- 5. Wenngleich du Mörserchen in jedem Hause angespannt wirst, so erklinge hier am hellsten wie die Pauke der Sieger!
- 6. Und um deine Spitze, o Holz, weht(e) der Wind. Nun schlag den Soma für Indra zum Trinken aus, du Mörser!
- 7. Bittopfer vollziehend, vielen Gewinn einbringend, sperren ja beide den Rachen nach oben<sup>a</sup> auf, die Somapflanzen schlampfend wie Indra's Falben.

11a. animāndh zu ni-mā 3,88,7d.

11c. D. b. zum Siege unseres Lieds im Wettkampf um die Götter, vgl. 1, 111. 4.

12c. uktháth ev. wie die Inst. in 1, 26, 2.

13. Den Göttern.

18ab stehen im Widerspruch mit 8, 30, 1. Vgl.
MS. 2 p. 124, 3; Kāth. 1 p. 256, 13.

126. Diese Worte fehlen VS. 16, 26; TS. 4, 5, 4, 1. asinsbhyah, Säy.: āsinā vayasā vyaptā vrādhah.

18d. á orkei zu vrj; nach Sāy. zu a-oraéc (das aber anderen Sinn hat, s. zu 10, 87, 18). jyáyasah Gen. subj.. oder als Abl. Gen. von á orkei abhängia.

1, 28.

Anuştubh 1—6, Gayatrī 7—9.

1. Der hölzerne Mörser mit dem Kolben wird

hier als Presstein angesprochen. Vgl. VS. 1, 14. Ebenso sind die vānaspatyā grāvāņah AV. 3, 10, 5 zu verstehen.

- pṛthubudhnaḥ: durch den Mörser, der einen breiten Fuß hat, vgl. Lāṭy. 10, 15, 14; TS. 7, 2, 1, 3; Tāṇḍ. 25, 10, 5; Āś. Śr. 12, 6, 4.
- An Stelle der beiden Preßbretter\* (adhişavane phalake Ait. Br. 7, 31, 4) treten hier Mörser und Kolben, die den Genitalien Ehnlich sind. S. den Vergleich 3, 29, 1fg.
- 4a. Den Stößel. Der Vergleich ist schief gestellt. Der Strick wird zur besseren Handhabung an dem Rührstock befestigt wie die Zügel an dem Pferd.
- Wind wegen der raschen Stöße des Kolbens, zugleich mit Anspielung auf den Wind, der früher die Krone des Baumes bewegte.
- 7c. Man dachte auch Indra's Falben als Teil-

- 8. Ihr zwei Hölzer', presset uns heute aufgerichtet mit den aufgerichteten Auspressern den süßen (Saft) für Indra aus!
- 9. Nimm den Rest in der Somapresse heraus, schütte den Soma auf die Seihe, leg (den Rest) auf die Rindshaut nieder!

# 1, 29. An Indra.

Als Sprecher des atharvaähnlichen Lieds ist, wie scheint, ein Sänger zu denken, der auf ein gutes Honorar ausgeht und unterwegs allerlei felndliche Mächte oder ominöse Wesen abwenden möchte

- Wenn wir auch wie Hoffnungslose sind, du bewährter Somatrinker, so mach uns doch Hoffnung auf tausend schmucke Kühe und Rosse, o freigebiger Indra!
- 2. Du lippenöffnender Meister der Gewinne, du Kraftbegabter, du hast ja die Machtvollkommenheit; mach uns doch Hoffnung usw.
- 3. Schläfere die beiden verschieden Aussehenden ein; ohne zu erwachen sollen beide schlafen. Mach uns doch usw.
- 4. Schlafen sollen jene Unholdinnen, wachen sollen die Huldinnen, du Held. Mach uns doch usw.
  - 5. Zerdrisch den Esel, Indra, der gar so übel schreit! Mach uns doch usw.
  - 6. Mit der Kundrpaci fliege der Wind weit weg vom Baum. Mach uns doch usw.
- 7. Erschlag jeden Beschreier, erwürge den Krkadasu. Mach uns doch Hoffnung auf tausend schmucke Kühe und Rosse, o freigebiger Indra!

# 1, 30. An Indra; der Schluß an die Asvin und Usas.

1. Indem wir euren ratreichen Indra wie einen Falben anspornen, begieße sich den Freigebigsten mit Somagüssen.

nehmer am Soma (1, 101, 10, 3, 43, 6). Sie bekamen das Somakraut oder die Trester, vgl. den Praişa 66 und bei Yaska 5, 12 und RV. 10, 94, 9.

9a camvòh: camú Du. wird hier von der richtigen Somapresse (vgl. Band 3 S. 7) auf Mörser und Stößel übertragen.

96 - 9, 16, 3b; 51, 1b.

9c. Gemeint 1st das adhipavavacarma (Ait. Br. 7, 32, 4), das ausgebreitete Leder, auf dem die Pressung stattfand, im RV. meist toac, vgl. 9, 65, 25.

1, 29,

Pankti.

1b: 2, 41, 16c.

2a. Über siprin s. zu 1, 101, 10.

8a. Nach Say die beiden Botinnen des Yama. Es ist doch wohl an swei weibliche Vögel su denken, nicht an Yama's Hunde, vgl. Pär. Gs. 3, 15, 20 und BV. 10, 165, 4. mithadiáa nach Say. 'miteinander erscheinend' und von ihm mit mithuna zusammengestellt: 'als Paar sehend'. Möglich wäre auch: 'falsch blickend' vom bösen Blick. Dies paßt aber 2, 31, 5 nicht. Man sollte dort eher mithoditä erwarten.

5ab. Als böses Omen, vielleicht auch Anspielung auf einen Konkurrenten.

6a. Wohl ein best. Unglücksvogel, den der Wind vom Baume mitnehmen soll. Nach den Komm. zu VS. 24, 87 ein best. Waldtier, nach Säy. zu TS. 5, 5, 16, 1 die Hauseidechse.

'7a. parikroid s. Hir. Gs. 1, 14. 4.

75. Ob der Haushahn?

#### 1, 30,

Meist Gāyatrī. Strophenbau. Bitte um Dakşiṇā und Gewährung einer solchen. Am Schluß sind je drei Strophen an die Asvin (17—19) und die Uṣas (20—22) angehängt, also an die Gottheiten, zu deren Stunde die Daksiņā den Sängern übergeben wurde.

1. Bild aus dem Rennsport. Die erhitzten Rosse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mörser und Kolben aus Hols.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oder: nüsternöffnender.

- 2. Der hundert (Spenden) des reinen oder tausend des milchgemischten (Soma trinkt). Er rinnt wie (Wasser) in die Tiefe.
- 3. Wenn sie zu heftigem Rausche zusammen(strömen), so bekommt er ja dadurch in seinem Bauch einen Umfang wie das Meer.
- 4. Dieser (Soma) ist dein. Du schießest darauf los wie der Täuberich auf sein Weibchen. Diese Rede von uns weißt du gewiß zu würdigen.
- 5. Du Held, für den das Preislied ist, du Herr der Gaben, für den die Lobrede eine Anziehung ist, deine Großmut soll ausgiebig sein.
- 6. Steh aufrecht uns zum Beistand bei diesem Entscheidungskampf, du Ratreicher! Über die andern wollen wir beide uns (noch) verständigen.
- 7. Indra, der bei jedem Unternehmen der Stärkere ist, bei jedem Entscheidungskampf, ihn rufen wir Genossen zum Beistand.
- 8. Er komme doch, wenn er es hört, mit seinen tausendfältigen Hilfen, mit den Siegergewinnen auf unseren Ruf.
- 9. Ich rufe nach alter Gewohnheit den Herrn, der viele aufwiegt(?), den früher dein¹ Vater rief.
- 10. Dich erbitten wir, du allbegehrter, vielgerufener, guter Genosse der Sänger;
- 11. Du Genosse von uns Genossen, den lippenöffnenden Somatrinkern, du Somatrinker. Keulenträger.
- 12. So soll es sein, du Somatrinker, Genosse und Keulenträger, so richte es ein, daß du rasch kommst, wie wir von dir wünschen!
- 13. Reiche (Geschenke) sollen uns bei dem Mahlgenossen Indra werden, lohnvolle, an denen wir im Besitz von Vieh uns gütlich tun können.

wurden nach dem Lauf mit Wasser begossen, vgl. 2, 13, 5; 34, 3; 4, 43, 6; 5, 59, 1. vāja-yántah — since Anakoluthie wie strņānásah — vrājē 1, 142, 5; gáyantah — huvē 8, 66, 1; ile — saparyántah 8, 31, 14. Doch könnte oben vājayántah nur in den Vergleich gehören: Euren Indra begieße ich ... wie Wettfahrende den Falben.

1a. krivi scheint feuerfarben zu bedeuten und ein feuerfarbenes Roß, engl. sorrel. Möglich auch: hitzig, erhitzt.

2ab. Vgl. zu 1, 5, 5.

Der Soma, vgl. 1, 57, 2; 4, 47, 2 wo der Vergleich vollständig ist.

Sc. Vgl. 1, 11, 1; 6, 69, 6.

5c. Vgl. 1, 8, 8 und 9.

6c = Ait. År. 4, 1, 9c. 'Über die anderen' Preiskämpfe. Säy.: über die anderen Angelegenheiten. 7c = 8, 21, 9c.

9a. Vgl. 8, 69, 18.

9b. tuvipratím? Vgl. apratí Adj. Sāy.: zu vielen Opfernden zurückkehrend.

10c = 8,71,9c, vgl. 3,51,6.

11a. siprin, siprini (oder siprini, vgl. navyasinām 5, 53, 10; 58, 1) als m. und siprinivat
(vgl. vājinivat\*) sind gleichbedeutend. siprin
steht oft in Verbindung mit dem Somatrinken
(6, 44, 14; 8, 17, 4; 82, 24; 53, 7; 92, 4), ebenso
sipra n. (1, 101, 10; 8, 32, 1; 5, 36, 2; 8, 76,
10; 10, 96, 9).

12c. Vgl. 5, 74, 3.

18a. Zu revdish ist ein passendes Subst., etwa püramdhih nach 1, 158, 2 zu ergänzen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Opferherr ist angeredet. wie in vafrivat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In diesem Wort steckt das Possessivsuffix doppelt

- 14. Wenn einer wie du, Mutiger, der den Sängern persönlich bekannt ist. darum gebeten wird, solltest du gleichsam die Achse in die Räder einfügen.
- 15. Indem du, Ratreicher, auf den Eifer, auf den Wunsch der Sänger (eingehst), fügst du nach Kräften gleichsam die Achse (in die Räder).
- 16. Immer wieder hat Indra mit den prustenden, wiehernden, schnaubenden (Rossen) Reichtümer erobert. Der Meisterkünstler hat uns einen Wagen voll Gold (geschenkt), er als unser Lohner zum Lohn, er hat (ihn) uns geschenkt.
- 17. Ihr Asvin, kommt mit überlegenem Gut an Rossen! Rinderbesitz, ihr Meister, Goldbesitz (sei uns)!
- 18. Denn euer unsterblicher Wagen fährt in einer Fahrt auf dem Meere. ıhr Meister Aśvin.
- 19. Ihr hieltet das Rad des Wagens auf dem Haupte des Stiers an; das andere fährt um den Himmel.
- 20. Welcher Sterbliche soll deinen Genuß haben, unsterbliche, freundesuchende Uşas? Zu wem kommst du Erglänzende?
- 21. Denn wir haben nah und fern deiner gedacht, du wie eine Stute Prangende, Rötliche.
- 22. Komm du mit jenen Belohnungen her, Tochter des Himmels; hinterlaß bei uns den Reichtum!
- 4. Gruppe. Lieder des Hiranyastupa aus dem Geschlechte der Angiras', 1.31-35.

Der Name des Hiranyastupa wird darin nicht genannt. 10, 149, 5 beruft sich ein Nachfahre auf ihn als Dichter

# 1.31. An Agni.

1. Du Agni warst der erste Angiras und Rsi, du der Gott der Götter guter Freund. In deinem Dienste wurden die Seher, die mit Weisheit wirken, geboren, die Marut mit funkelnden Speeren.

14c und 15c erklären sich gegenseitig.

16a. Vgl. 6, 32, 3; 9, 66, 16; 10, 69, 11.

16cd: 2, 6, 5.

17c. Oder nach 1, 92, 16; 8, 22, 17 zu ergänzen: Rinder und Gold bringend (sei eure Rundfahrt). 18a. D. h. ohne die Zugtiere su wechseln. Vgl. 7, 67, 8; 1, 92, 3. wojana ist die Fahrdauer von einer Anspannung bis sur nächsten, ebenso yóga 7, 67, 8. 18b = 5,75,9d.

18c: 4, 48, 5; 5, 78, 8; 8, 10, 1.

19. Während die Asvin auf der Erde bei dem Opfernden Halt machen, läuft das andere Rad ihres wunderbaren Wagens am Himmel weiter. Vgl. 5, 78, 8; 8, 22, 4. Der Ausdruck 'Haupt des Stiers' ist nicht klar. Nach Pischel ist die Erde gemeint, was dem Sinn nach richtig ist. Nach Säy. der Berg. Vgl. 10, 46, 8b.

20a. Vgl. su 1, 38, 1a.

21c. Vgl. 4, 52, 2. 22c = 10.24.1c.

#### 1, 81.

Meist Jagati, einige Tristubh. Gebet fahrender Sänger zu Beginn der Opferhandlung. 1d. Die Marut im Agnilied wie 8, 16, 2 und 3, 26.

<sup>15</sup> ist ein unübersetzbares Wortspiel. ā-ar heißt: die Achse in die Räder einfügen und kamam a-ar auf einen Wunsch eingehen (5, 74, 5).

- 2. Du Agni, der erste, der oberste Angiras, wartest als Seher des Dienstes der Götter, für die ganze Welt hinreichend, weise, zweier Mütter Kind, in vielen liegend für Äyu.
- 3. Du Agni, werde zuerst dem Matarisvan offenbar, mit gutem Bedacht dem Vivasvat! Es bebten beide Welten bei der Hotr-Wahl, du warst der Bürde gewachsen, du opfertest den Großen, o Guter.
- 4. Du Agni brachtest für Manu den Himmel zum Brüllen¹, für deinen Wohltäter Purüravas ein noch größerer Wohltäter. Sobald du mit Kraft in den Eltern entbunden wardst, führten sie dich her, vorwärts und wieder zurück.
- 5. Du Agni bist ein Stier, der die Aufzucht mehrt, ruhmbringend wirst du dem, der den Opferlöffel hebt, der die Opferung, den Vasatruf genau kennt, (der) du im Anfang im Alleinbesitz des Äyu die Stämme zu gewinnen suchst.
- 6. Du Agni hilfst dem in der Freundschaft, im Opfer auf krumme Wege geratenen Mann heraus, du Ausgezeichneter, der du im Kampfe um den Tapfern, um den umstrittenen Siegerpreis, in der Schlacht selbst mit Wenigen die Überzahl schlägst.
- 7. Du Agni bringst den Sterblichen zur höchsten Unsterblichkeit, zu Ruhm Tag für Tag, der du selbst durstig beiderlei Volk Erquickung schaffst und dem freigebigen Patron ein Labsal.
- 8. Du Agni mach, gepriesen, unseren Dichter geehrt, daß er Reichtumer gewinne! Möchte uns durch das neue Machwerk<sup>a</sup> die Opferhandlung gelingen. Himmel und Erde, helfet uns mit den Göttern weiter!

2a. Vgl. Str. 11.

2d. Ein Paradoxon. Agni hat zwei Mütter (die Reibhölzer), ruht aber in vielen Mutterleibern (= Hölzern). Vgl. 3, 55, 6; zu śayń auch 8, 60, 15 śése vánesu matróh und 3, 55, 4.

Sab. Der Mythos (1, 143, 2) wird in lebhafter Rede in die Gegenwart versetzt, bez. die gegenwärtigen Feueranzünder mit Mätariśvan und Vivasvat als den ersten Feuererzeugern und Opferern vertauscht.

Sc wird durch 1, 151, 1; 6, 70, 4 erklärt. Beide Rodasī sind bei der Hotr-Wahl des Agni beteiligt als die Leiterinnen und zittern vor Aufregung oder freudigem Schreck.

4ab. Unbekannter Sagenzug.

4c. Die Eltern sind die Reibhölzer, svatra die auf das Reiben verwendete Kraft (vgl. sahasah sünüh). Über svatra s. bes. 8, 4, 9. Die Komm. erklären svätra nach Nir. 5, 3 mit schnell, schnellwirkend, zu VS. 6, 34 mit ksipra oder siva (vgl. MS. 1 p. 12, 1, wo svatrah). Den Sinn der obigen Stelle hat Säy. richtig getroffen. Er verbindet aber svätréna mit pitroh ('durch

das schnelle Reiben der Reibhölzer'), während der Lok. pitröh eher zu mücyase päri gehört. Es ist derselbe Lok. wie bei jäyate. Ad bezieht sich auf das Hintragen des ausgeriebenen Feuers an die Feuerstellen. Säy.: Ostwärts der Vedi als Ähavanīyafeuer und wieder westwärts als Gärhapatyafeuer.

5c. Vgl. 6, 1, 9c.

5d. ékāyu, wörtlich: den Äyu als einzigen habend. äyü ist ein hervorragender arischer Stamm und Stammvater und scheint oft fast gleichbedeutend mit Arier gebraucht zu sein.

6ab. Nicht ganz klar. Vielleicht ist 10,71, 5—6.8 und mit Baunack (ZDMG. 50,274) 10,143,4 zu vergleichen.

6d: 7, 82, 6; 4, 82, 8.

7a. Vgl. 5, 55, 4c.

7c. tätryandh, obwohl selbst gierig, erquickt er andere. Ob tätrpändh zu vermuten: wenn er selbst gelabt wird? ubhdydya jdnmane: Götter und Menschen oder Sänger und Opferherren. Wieder anders 10, 87, 11.

Sc. MS. 4 p. 161, 2 liest takėma statt rdhydma. Sd = 9, 69, 10d; 10, 67, 12d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Donnern. 

Das neue Lied.

- 9. Du Agni (sei) uns im Schoße der Eltern als Gott über die Götter wachend, du Untadeliger! Sei dem Dichter leiblicher Erzeuger und Vorsehung! Du Glückbringender hast alles Gute ausgeschüttet.
- 10. Du Agni bist uns Vorsehung und Vater, du bist der Ernährer, wir sind deine Verwandten. Zu dir kommen die Reichtümer hundertfältig, tausendfältig zusammen, zu dem Meister, dem Gesetzeshüter, du Untrüglicher.
- 11. Dich Agni machten die Götter zum ersten Ayu für den Ayu<sup>\*</sup>, zum Stammesfürsten des Nahuşa<sup>\*</sup>. Sie machten die Ila zur Lehrmeisterin des Menschen, wenn meiner Wenigkeit als dem Vater der Sohn (Agni) geboren wird.
- 12. Du Agni beschütze mit deinen Wächtern, o Gott, die Lohnherren und uns selbst, du Löblicher! Du bist der Schirmer des Samens in der leiblichen Nachkommenschaft und der Rinder, wachsam, ohne in deinem Dienste die Augen zu schließen.
- 13. Du, Agni, wirst entzundet als der vertraute vieräugige Wächter für den unbewehrten Opferer. Wer Opfer spendet, um sich Sicherheit zu schaffen auch des an Geist Armen Dichterspruch den begehrst du.

9a Himmel und Erde (Sāy.), vgl 1, 146, 1; 10, 8, 7, 7, 6, 6; 3, 5, 8 (die Reibhölzer); 6, 7, 5. 9b Vgl 9, 44, 3; 3, 26, 3; 28, 5. devo deveşu der Gotte über die Gotter oder unter den Gottern. Die angeführten Stellen sprechen für ersteres

9c. tanuk/t — pitā in der gleichen Verbindung Str 10. 14 16; 7, 29, 4; 10, 100, 5. Genauer: der leibliche Vater, vgl. tanuk/thå.

10ab Vgl. 10, 23, 7c; 2, 29, 2.

10cd 10, 6, 6; 6, 1, 5; 6, 15, 12d; 1, 59, 3; 3, 16, 2.
 11ab. Vgl. 9, 67, 8c. Der erste Äyu steht dem viépáti in b parallel. Auch náhuja bezeichnet hier einen arischen Stamm.

11cd. Unter den verschiedenen Vätern, die dem Agni beigelegt werden, wird der Opfernde selbst genannt (2, 1, 9; 1, 27, 2; 2, 13, 4; 5, 3, 9, 10). Idä, die Göttin des Opfers, deren Sohn nach 3, 29, 3 Agni ist, die also die fehlende Mutter ersetzt, gibt zugleich dem menschlichen Priester die nötige Anweisung. mamaka ist doch nicht ohne weiteres — mämaka (Säy.). Nach Pän. 4, 8, 3 ist mamaka Substitutstamm. Im Veda ist mamakasya — mama und mamakäya 1, 34, 6 makyam, aber mit verkleinerndem Sinn — von meiner Wenigkelt, meinesgleichen. Zu bemerken ist, daß das dasu gehörige Subst. beide Male figürlich gebraucht wird.

12c. Oder: des Samens, der leiblichen Nachkommenschaft (Lok. = Gen.). Nach Säy. ist toká der Sohn, tánaya Enkel usw. Ganz sicher ist der Sinn der beliebten Wortfügung nicht zu ermitteln.

12d. Oder ist rákşamāņas tāva oraté was sonst rakş. oratām (1,62,10; 90,2; 93,8; 8,67,13; 10,37,5): "über dein Gebot wachend"?
13b. Unbewehrt, wörtlich: ohne Köcher. Der

18cd. Der Satzbau ist nicht ganz klar. Jedenfalls ist wie in dem ähnlich gebauten V. 14b vor vanósi ein Satzeinschnitt. kirés . . . . manasa sind eine Art Satzparenthese und tam bezieht sich auf yak wie in 14 tat auf ydt. Andere Erwägungen bei Oldenberg ZDMG. 60, 734. ydh könnte wie in Str. 5cd doppelt zu denken sein. Oder es sind zwei Konstruktionen verwirrt worden: yo ratahaoyah . . . . kīríš cin mántram (sc. aufsagt), vandşi tam und ye râtakavyak . . . . kirés cin mantram ... vanosi (unbetont) tdm. Einfacher wäre, trots 8, 108, 18, yo ratdhavyah 1 auf Agni selbst zu beziehen wie in 4, 7, 7: 'Der du, wenn die Opfer gespendet werden, um . . . auch dieses Dichterwort des an Geist Armen begehrst'. av. dhäyase Attraktion an den Inf. dhdyase s. su 2,17, 2. 18d. Vgl. 8,103,13; 10,41,2. kterf s. su 5,40,8b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> rātāhavya gehört su den Bahuvr, die verschieden, mit yena oder yasmai, aufzulösen sind, wie kṛtābrahman, yatderuc, sutdeoma.

- 14. Du Agni gewinnst für den Sänger, dessen Worte weit reichen, das was wünschenswerter höchster Besitz ist. Du heißest die Vorsehung, der Vater auch des Armen. Du belehrest den Unerfahrenen, du (gibst) Weisungen als der Kundigere.
- 15. Du Agni schützest den Mann, der Dichtersold gewährt, nach allen Seiten wie ein festgenähter Panzer. Wer süße Speise vorsetzt¹, in seiner Wohnung ein gutes Lager bereitet und ein lebendes Tier opfert, der kommt zu oberst im Himmel.
- 16. Verzeih uns, Agni, diesen Ungehorsam, den Weg, den wir von Ferne gekommen sind! Du bist Freund, Vater, Vorsehung der Somapfleger, du bist der eifrige Raimacher der Sterblichen.
- 17. Wie bei Manu, o Agni, wie bei Angiras, du Angiras, wie bei Yayati, wie früher an deinem Sitze, du Reiner komm herbei, fahre das güttliche Volk her, laß es sich auf das Barhis setzen und opfere dem lieben!
- 18. Erbaue dich an dieser Beschwörung, o Agni, die wir dir nach bestem Können oder Wissen gemacht haben. Und geleite uns zum Glück, begabe uns mit lohnbringender Gnade!

## 1, 32. An Indra.

- 1. Des Indra Heldentaten will ich nun verkünden, die ersten, die der Keulenträger getan hat: Er erschlug den Drachen, erbrach die Gewässer; er spaltete die Weichen der Berge.
- 2. Er erschlug den Drachen, der sich auf dem Berge gelagert hatte. Tvaşţr hatte ihm die sausende Keule geschmiedet. Wie die brüllenden Kühe (zu den Kälbern) eilend liefen die Gewässer stracks zum Meere.
  - 3. Gierig wie ein Stier erwählte er sich den Soma; in den Trikadruka's

14a. uruśdnsa soll wohl der Gegensatz zu kiri iu 18 und páka in 14d sein.

15c. Säy. bezieht dies auf die Gäste. Es sind die fahrenden Sänger als Gäste des Opferherrn gemeint.

16. Hier spricht der Dichter in eigener Sache und für seine Kollegen. Er entschuldigt seine Pflichtversäumnis, die Vernachlässigung des Agnidienstes mit der weiten Reise, die er — offenbar von der Heimat zum Opferherrn — soeben gemacht hat. Die Str. spricht später nach beendetem Opfer ein Priester, der anähitägni ist, vor seiner Abreise, während er im Hausfeuer opfert, Äs. Gs. 1, 23, 25. Die erste Verszeile wird AV. 3, 15, 4 in dem Gebet für den ausziehenden Kaufmann verwendet. Dort ist dardt sachgemäß in dardm verändert.

16a. śaráním deutet Sāy. als vratalopa (Bruch des Gelübdes). Der Sinn ist damit richtig getroffen. AV. 6, 48, 8 ist śarání Ungehorsam oder Eigensinn<sup>a</sup>. Im RV. die eigenmächtige Pflichtversäumnis. mɨmrɨnɨ könnte auch richtiges Kaus. sein wie marşanani MS. 1 p. 81. 5.

16b. Hier deutlich von Sängern, die aus der Ferne zugereist sind.

#### 1, 82,

Tristubh. — Der Vytrakampf, episches Lied. 1ab: 2, 21, 3d; 10, 112, 8a.

Vgl. 1, 57, 6. vakędvak nach Sāy. zu TBr.
 5, 4, 2 die Flügel.

 $8b = 2, 15, 1b; \forall gl. 2, 22, 1. trikadrukeşu ist$ 

Dem als Gast kommenden Dichter.
Diesem wird das Verhalten des avasa, 'der keinen eigenen Willen hat', gegenübergestellt. Ich möchte in c na als Vergleichspartikel fassen.

trank er vom ausgepreßten. Der Gabenreiche ergriff das Wurfgeschoß, die Keule; er erschlug ihn, den Erstgeborenen der Drachen.

- 4. Als du, Indra, den Erstgeborenen der Drachen erschlugst und da die Listen der Listigen noch überlistetest, da du Sonne, Himmel, Morgenröte zum Vorschein brachtest, da hast du fortab (?) nimmer deinen Meister gefunden.
- 5. Indra erschlug den Vrtra, den größten Feind, den Schulterlosen (?) mit der Keule, seiner großen Waffe. Wie Baumstämme, die mit der Axt gefällt sind, liegt der Drache platt auf der Erde.
- 6. Denn er' hatte wie ein des Kämpfens Unkundiger in trunkenem Übermut den großen Helden, den Starkbedrängenden, Trestersomatrinkenden herausgefordert. Er hat den Anprall seiner Waffen nicht ausgehalten; der Nasenbrecher' (?) wurde zerschmettert, als er in Indra seinen Meister fand.
- 7. Ohne Hand und Fuß kämpfte er gegen Indra. Der schlug ihm die Keule in den Nacken. Der verschnittene (Stier), der dem Bullen gewachsen sein wollte, der Vrtra lag zerstückt an vielen Stellen da.
  - 8. Über ihn, der wie geschnittenes Rohr nur so dalag, gingen aufsteigend\*

dunkel, vielleicht N. einer bestimmten Somafeier (später die ersten drei Tage einer Sechstagfeier) oder einer Örtlichkeit. Man beachte bes. 8, 45, 26 *dpibat kadrūvah sutām*.
Wiederholt wird erzählt, daß Indra vor dem
Vṛtrakampf drei Seen voll Soma austrank
(5, 29, 7. 8; 6, 17, 11).
4b: 3, 34, 3b.

4c. Dieser Zug in Verbindung mit der Vrtratötung auch 6, 30, 5; 2, 19, 3; 8, 3, 20. Es ist die Wiederherstellung der Welt nach der Herrschaft des Dämons. jandyan, aus dem Bauche des Dämons, der die Welt verschlungen hatte, s. zu 10, 48, 2b.

4d: 10, 54, 2d. taditnā ist unsicher.

5a vyàmsa hier Beiwort des Vṛṭra. Vgl. apād ahastāḥ Str. 7; 3, 30, 8 und 10, 22, 14.

 skåndhämsi wohl doppelsinnig: Baumstämme und Schultern, vgl. skandhän AV. 6, 185, 1.

5d: 10, 89, 14. Wenn sayate als Konj. gefaßt wird, ist der Satz als Absicht des Indra su denken.

6d. Subjekt kann nur Vrtra sein. rujánah wird in Naigh. 1, 13 durch 'Flüsse' erklärt. Das scheint unpassend. Ist sampipise passivisch, so muß rujánah Nom. sg. eines s-St. sein. Ohne Aksentänderung ließe sich nur rujánas oder rujá-nas teilen, als ein Kompos. wie trasá-dasyu, radávasu (Pp. rada-vasu). 'Karrenserbrecher' als Beseichnung eines bösartigen Zugochsen, der in blinder Wut seinen

Karren zerschlägt, ist zu gesucht. Mit diesem wäre Vytra verglichen wie in Str. 7 mit dem vädhri. Im Uşasmythos wird sam-piş auf das anas selbst angewendet, 2, 15, 6; 4, 30, 10.11. rujā-nās aber wäre der Nasenbrecher, der dem Indra die Nase zerbricht, wobei an 4, 18, 9 (aber 10, 105, 7c!); 1, 32, 12; AV. 2, 29, 7a zu erinnern ist. Einfach wäre die Lösung, wenn rujā- passivisch gefaßt werden dürfte, oder für rujānā-nās (mit gebrochner Nase) stünde. Die Haplologie würde die Akzentverschiebung erklären. Dann bezöge sich das Wort auf die Verwundung des Vytra, von der 1, 52, 6; 56, 6d; 10, 152, 3 spricht. Vgl. Bloomfield und Oldenberg in dessen Komm.

8b. máno rúhánáh: Folgt man dem Pp. (mánah | ruhānāh), so muß man übersetzen: 'ihren Sinn ersteigend', d. h. sich ein Herz fassend, oder sich fühlend. Vgl. Kävyäd. 1,71 , drokati satām manak, Buddhacar. 4,24 samārurukur ātmānam, 12,59 faānam drokati prajkak. Ferner ilókam á rokase RV. 1, 51, 12. Das Einfachste ist aber gegen Pp. mánoh | rúkánáh su trennen und mánoh mit dpak zu verbinden = mänugir apak 9, 68, 7; 6, 50, 7. Vgl. 7, 90, 4d tiptm (der Angiras') dnu pradívah sasrur ápah. Vgl. 1.52.8b; 130.5f.; 165.8c; 4.28.1b; 5.81.6d; 10, 49, 9d. Schwierigkeit macht nur das Medium, das bei dem einfachen ruk sonst nicht vorkommt. So bleibt noch Pischels Konjektur die Gewässer des Manu hinweg. Die ein Vrtra in seiner Größe umlagert hatte, zu deren Füßen lag der Drache.

- 9. Zur Neige ging die Lebenskraft der Mutter des Vrtra; Indra hatte die Waffe auf sie geschleudert. Obenauf lag die Erzeugerin, zuunterst der Sohn. Die Danu' liegt wie die Kuh bei ihrem Kalbe.
- 10. Inmitten der nie stillstehenden, nie rastenden Wasserläufe war sein Leib begraben. Die Gewässer fließen über Vrtra's Heimlichkeit hinweg. In langes Dunkel versank der Indrabemeisterte.
- 11. Als Frauen des Dasa\* vom Drachen bewacht, waren die Gewässer eingesperrt wie die Kühe von dem Pani. Den Ausfluß der Gewässer, der verstopft war, hat er nach Erschlagung des Vrtra geöffnet.
- 12. In ein Roßhaar verwandeltest du dich da, Indra, als er dich gegen die Zacke schlug. Der einzige Gott erobertest du die Kühe, du erobertest, o Held, den Soma; du ließest die sieben Ströme frei, daß sie laufen.
- 13. Nicht fruchtete ihm Blitz und Donner, nicht Nebel und Hagel, den er ausstreute. Als Indra und der Drache kämpften, da blieb der Gabenreiche auch für alle Zukunft Sieger.
- 14. Wen sahst du, Indra, als Rächer des Drachen, daß Furcht dein, des Töters, Herz befiel, als du über die neunundneunzig Ströme, wie der Adler erschreckt die Räume durcheiltest?
- 15. Indra ist König über den Fahrenden, den Rastenden, über Zahmes und Gehörntes, der die Keule im Arm trägt. Er gebietet als König über die Völker; wie der Radkranz die Speichen umfaßt er das (alles).

#### 1, 33. An Indra.

#### 1. Kommt, wir wollen Indra angehen, die wir auf Kühe aus sind. Er möge

(ZDMG. 35, 723) übrig, der manor ühanah annimmt. Dann 8, 40, 8 ühana yanti sindhavah zu vergleichen. In diesem Fall: die fließenden Gewässer des Manu.

9b: 10, 113, 5c. 9d: 3, 30, 8.

10b: 10, 102, 9. kásthanam eigentlich der Rennbahnen, Say.: apam.

10c. ninyám = guhyam, the privities. Dazu 10.124,8d zu vergleichen.

11b: 1,61,10c.

12a. Jedenfalls eine der Listen oder Zauberkünste des Indra (Str. 4). Er machte sich so dünn wie ein Schweifhaar. Vgl. TBr. 1,1,8,3.

12b. devá ékah scheint unter Vernachlässigung der Zäsur zum folgenden zu gehören. Vgl. 10, 81, 3d; 104, 9b; 121, 8c; AV. 8, 18, 4c. Oder die Worte sind mit a zu verbinden und ydt tos pratydhan sind Zwischensatz. Wenn b einen Satz bildet, so wäre der 'eine Gott' ein Parteigänger des Vrtra. Vgl. 10, 51, 1 d. Für srké ist vielleicht srkké oder srkvé (= srkvan 'Mundwinkel') zu vermuten: 'Als er dich in den Mundwinkel schlug'. Vgl. 4, 18, 9 und AV. 2, 29, 7a. 12d: 2, 12, 12b.

18a: 1, 80, 12. 18b: 2, 80, 3; 10, 73, 5.

14. Vgl. Kāth. 2 p. 73, 8; TS. 6, 5, 5, 2; Sat. 1, 6, 4, 1.

14d. Anspielung auf den Mythos vom Falken 4, 26, 5; 9, 77, 2.

15a: 4, 25, 8. 15b. Vgl. zu 1, 83, 15.

15d: 1, 141, 9. pari ta babbava 10, 121, 10.

#### 1, 88.

Tristubh. — Ein an seltenen, s. T. nur hier berührten Mythen reiches Indralied.

1c. Zu anamynd vgl. 4, 20, 7b; 81, 9b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Mutter des V;tra. <sup>2</sup> Des V;tra. verborgenes Grab.

Oder: das Geheimnis des Vrtra, d. h. sein

fein seine Fürsorge für uns mehren. Vielleicht daß er, der kein Hindernis kennt, dann unserem höchsten Wunsch nach diesem Reichtum, nach Kühen geneigt sein wird.

- 2. Ich fliege hin zu dem Schatzspender, dem unwiderstehlichen, wie ein Adler zum gewohnten Horst, dem Indra mit höchsten Preisliedern huldigend, der für die Sänger auf seiner Fahrt anzurufen ist.
- 3 In voller Wehr hat er die Köcher umgehängt. Die Rinder des Protzen treibt er zu, wem er will. Viel Gut aufstöbernd, sei kein Paṇi [Geizhals] gegen uns, du starker Indra!
- 4. Denn du erschlugst den reichen Dasyu mit dem Schlägel, allein ausziehend mit deinen Gehilfen, Indra. Von ihrem Versteck (?) flohen die nach allen Seiten; die opferlosen Sanaka's gingen in den Tod.
- 5. Sie verspielten ihre Köpfe, o Indra, die Opferlosen, die mit den Opfernden sich in Wettstreit einließen. Als du, gewaltiger Falbenherr und Rosselenker vom Himmel (bliesest), da bliesest du die Unfrommen in beiden Welten fort.
- 6. Sie wollten die Wehr des Untadeligen bekämpfen; die Navagvastämme übten Vergeltung. Wie verschnittene (Stiere), die mit einem Bullen kämpfen, flohen sie gezeichnet in eiligem Laufe vor Indra, zur Einsicht kommend.
- 7. Du Indra stelltest jene Weinenden und Lachenden zum Kampfe am anderen Ende der Welt. Oben vom Himmel warfst du Feuer auf den Dasyu. Das Wort des Somapressenden und Preisenden hast du begünstigt.
- 2d. Die Ausfahrt (yāman) Indra's ist zugleich die richtige Stunde, in der man ihn anrufen soll. So vereinigen sich diese beiden Bedeutungen Fahrt — rechte Stunde. Vgl. bes. 10, 117, 3.
- 8a. Für sénā ist absichtlich ein mehrdeutiges Wort gewählt worden, da Roths Annahme, daß sénā (Heer) in der ältern Sprache auch die Waffe bedeute, doch nicht ganz von der Hand zu weisen ist. Vgl. su 2, 33, 11. Wehr aber bedeutet Waffe wie Streitmacht.
- Zu ergänzen ist der nicht bildbare Infin. von as.
- 4. Der mindestens bis Str. 7 reichende Mythosist dunkel. Säy. bringt ihn mit dem Vrtramythos in Verbindung. Es ist immer nur von dem Dasyu die Rede. Eher liegt eine bes. Fassung des Panimythos vor, vorbereitet durch 8d.
- 4b. upašākšbith nach Sāy. von den Marut (vgl. šākā 4, 17, 11; 5, 80, 10; 6, 19, 4). Wohl die Navagvas in 6, also die Angiras'.

- 4c. dhánu (ob absichtlich als Wortspiel mit dhanin in a gewählt?) nach den übrigen Stellen vielleicht s.v.a. Ursprungsort, Quelle (ob zu lat. fons?) und Versteck. Schon Pischel (Ved. Stud. 2, 69) hat dhánu als Wasser gedeutet. Für Quelle spräche die Etymologie und die enge Verbindung mit pravdt 1, 144,5; 10, 4, 3; vgl. pravddbhis 1, 33, 6. Man wird hier zunächst an die Berghöhle denken. Säyaber sieht darin die gewöhnliche Bedeutung Bogen = dhánus.
- 4d. sanakde faßt Säy. als N. pr. Wohl sugleich: die Greise. préti mag ebenfalls doppelsinnig sein wie unser 'Hingang'. Also: 'die S. machten sich fort' und sugleich: 'die Greise gingen in den Tod' (so Säy.).

5c: 6, 41, 3. 5d: Str. 9 und 10, 55, 8.

6c: 1, 32, 7.

Wohl die Panis, die vorher im Übermut Indra verlachten und nachher aus Reue weinten (vgl. 10, 67, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dann käme der Panimythos nicht in Betracht. Schwerlich ist *dhdess* 'Höhe' (Neisser in der Festschrift für Hillebrandt S. 153). <sup>2</sup> pravat drückt die Richtung von pra aus, also nicht Abhang oder Tiefe (Neisser a.a.O.), sondern die Richtung vorwärts, Bahn, Lauf, insbes. Flußlauf, Fluß.

- 8. Sie hatten die Einhüllung' der Erde bewirkt, sich mit goldenem Zaubergehenk schmückend. Obwohl sie sich sputeten, entgingen sie nicht dem Indra. Er umkleidete seine Späher mit Sonne(nlicht).
- 9. Als du, Indra, beide Welten von allen Seiten mit deiner (ganzen) Größe umschlossen hattest, da bliesest du die Ahnungslosen durch die Ahnenden, den Dasyu mit den Segensprechern fort, o Indra.
- 10. Die das Ende von Himmel und Erde nicht erreichten, noch mit ihren Listen den Schatzgeber umgarnten Indra, der Bulle, hatte die Keule zu seinem Verbündeten gemacht; durch Licht hat er die Kühe aus dem Dunkel gezogen.
- 11. Nach seinem Belieben strömten die Gewässer, er stärkte sich inmitten der schiffbaren (Ströme). Indra erschlug diesen angespannten Sinnes mit stärkstem Schlage für die Himmels(götter).
- 12. Indra warf die Festen des Ilībiśa nieder, er zerhieb den gehörnten Śuṣṇa. Mit ganzer Wucht, mit ganzer Kraft hast du Gabenreicher mit der Keule den kampflustigen Feind erschlagen.
- 13. Erfolgreich ging er auf seine Feinde los, mit dem spitz(hörnigen) Bullen zerbrach er die Burgen. Indra ließ den Vrtra seine Keule fühlen. In seinem Selbstvertrauen steigerte er die (hohe) Meinung von sich.
- 14. Du Indra nahmst für Kutsa, an dem du Wohlgefallen fandest, Partei; du halfst dem kämpfenden Stier Dasadyu. Von seinen Hufen aufgeworfen drang der Staub zum Himmel. Der Svaitreya erhob sich zur Männerbezwingung.
- 15. Du halfst dem zahmen Stier in den tugrischen (Kämpfen?), bei der Landeroberung dem Śvitrya-Rind, du Gabenreicher. Schon lange hatten sie

8a. parinah 'die Verhüllung' (vgl. Äp. Śr. 1, 17, 9) steht MS. 4 p. 7, 9 neben tamas.

Wohl um im Dunkel selbst sehen zu können.
 Zu dieser Rolle des Sürya im Kampf gegen die Dasyu s. 10, 139, 4; 2, 11, 4; 10, 148, 2; vgl. auch 8, 12, 9; 10, 138, 4d.

9ab: 1, 100, 14.

9cd. Die brahmanah sind die Späher in 8, die Angiras' usw. (10, 10, 2).

10d. Wie im Panimythos.

11a. asya, des Indra. Möglich auch: seine Gewässer flossen nach eigenem Antrieb.

11b. Sāy. macht hier Vṛṭra zum Subjekt. Für Indra spricht 10, 43, 8.

11c. tám, den Dasyu.

11d. abhí dyûn auch 1,190,4d. Es ist schwierig diese Redensart mit dem bekannten Adj. abhídyu zu vereinigen und für beide die passende Bedeutung zu finden. abhí, das jedenfalls das Hinterglied regiert, könnte — 'für, zu Gunsten von' sein wie 3,16,4; 8,23,26. dyûn

hat in 1,190,4 das Beiwort áhimayān, wie 6,52,15; 10,63,4 die Götter heißen. Die dyūn sind also auch hier die Himmelsgötter. Und abhidyu 'fürhimmlisch, für die Himmelswelt, himmlisch', von Menschen — 'dem Himmel zugetan, gottergeben', von Göttern — 'für den Himmel bestimmt'. Das Lied 1,33 handelt ja größtenteils vom Kampf der Himmelsmächte gegen die himmelfeindlichen Mächte. Säy. zu TBr. 2,8,3,4 erklärt abhi dyūn als pratidinam.

12b. éraginam vgl. av. sruvara.

12c: 7, 91, 4.

18b. Ein abgerichteter Kampfstier. Derselbe 10, 99, 11. Nach Säy. der Vajra.

18d. matt wie später mana.

14a: 1, 174, 5.

14b. Nochmals ein Kampfstier namens Daśadyu von der Rasse der Svitrya-Rinder. Vgl. 6, 26, 4 und Käth. 1 p. 188, 10; MS. 2 p. 59, 15.

15a. Auf den Gegensatz von samam oreabham

hier verweilend gesäumt. Du hast die Besitztümer der Feindseligen dir untertan gemacht.

## 1.34. An die Asvin.

- 1. Dreimal seid heute unser eingedenk! Ausgedehnt (sei) eure Fahrt und Gabe, ihr Asvin! Denn euch hält man fest wie das Kleid zur Winterszeit. Nach euch sollen die Andächtigen verlangen.
- 2. Drei Radreifen sind an eurem Süßigkeit führenden Wagen. Alle kennen (eure) Sehnsucht nach Soma. Drei Stützen sind befestigt um sich daran zu halten. Dreimal des Nachts und dreimal am Tage fahret ihr Asvin aus.
- 3. Dreimal am gleichen Tag, ihr Fehlerverdeckende, dreimal würzet heute das Opfer mit Süßigkeit! Dreimal, ihr Asvin, schwellet alle Nächte und Morgen für uns die belohnenden Labungen an!
- 4. Dreimal machet eure Umfahrt, dreimal zu dem gehorsamen Manne, dreimal bemüht euch gleichsam dreifach für den, der gut zuredet! Dreimal bringet, ihr Aśvin, Freude mit, dreimal schwellet unsere Lebenskräfte an wie die unversiegliche Kuh!
- 5. Dreimal führet uns. ihr Asyin. Reichtum zu, dreimal bei (versammelter) Götterschar und dreimal begünstiget die Gebete! Dreimal (bringet) Glück und dreimal uns Ruhm! Euren dreiständigen' Wagen besteigt die Tochter des Sūrya.
- 6. Dreimal gebt uns, Asvin, himmlische Arzeneien, dreimal irdische und dreimal aus den Gewässern! Das Schutzmittel des Heilsamen bringet meiner Wenigkeit als (eurem) Sohne mit, dreifachen Schirm, ihr Meister der Schönheit!

und tigména vrsabhéna in 13 scheint schon 1, 32, 15 b hinzudeuten. Ähnlich der Gegensatz von tupard und duahérnga in MS. a.a.O. tugryasu ganz zweifelhaft, vgl. 6, 26, 4; 10, 49, 4. Say. nach Naigh. 1, 12: in den Wassern.

#### 1, 84,

Jagati, zweimal Tristubh. Die Spielerei mit der Dreizahl ist im Liede die Hauptsache.

1a. navedasa ist pradik. Vok. navedas = gewahr werdend, eingedenk, Zeuge.

1c. himyéva, Say.: wie in der kalten Nacht. 1d. Zu abhya-yam (verlangen, suchen) vgl. Kāth. 1 p. 188, 17; 2, 86, 18; MS. 2 p. 10, 2 (s. 3, 87, 4); 4, 90, 12.

2b. Say. bezieht somasya vendm auf die Geliebte des Soma. Das ware die Sürya, die Frau der Aśvin und Geliebte des Soma (10. 85, 9). Diese Deutung, bei der vend konkret als Gegenstand der Sehnsucht zu nehmen wäre, ist vielleicht richtig. Süryä wäre in-

mitten der Schilderung des Wagens besonders erwähnt, weil sie neben dem Asvinpaar die Dritte ist, vgl. 4, 45, 1. 2c: 8, 5, 29 a. 8a: 4,12,1. 8b: 1,22, 3c; 47,4b. 4a: 1,183,3. 4d. Oder wie die unerschöpfliche Wunschkuh (vgl. 7, 86, 7). Für akşard nimmt Say. als Bedeutung bald 'Rede' (7, 15, 9; 36, 7) bald 'Kuh' (3, 31, 6) an (vgl. Oldenberg in ZDMG. 63, 294). Ursprünglich mögen beide Redeutungen sich durch den Akzent unterschieden haben: akşarā 'Rede', akşara 'Kuh'. Beide werden aber zeitweise verwechselt.

6c: 6, 50, 7. omdn wie später rakst. Oder Kühlung (Neisser, BB. 17, 244)? omda wird nur noch von den Wassern gebraucht (6, 50, 7) und als Schlagwort im Atrimythos (1, 118,7; 7, 68, 5; 69, 4; 10, 89, 9; 1, 112, 7). Gegen Neisser spricht bes. oman (5, 43, 18) und doantam grham 8, 73, 7. samyoh, des Rudra nach 1, 43, 4. Gr. und Oldenberg erklären tamyth = tam yth wie 6, 50, 7.

<sup>1</sup> Der drei Sitz- oder Stehplätze hat. des Agni gemeint.

<sup>\*</sup> Es sind damit die rakettärah oder päydvah

- 7. Dreimal Tag für Tag kommet ihr Asvin herum in der Dreiwelt, auf der Erde, für uns anbetungswürdig. Drei Entfernungen kommt ihr Wagenlenker Nasatya's her zur Frühmesse wie der Windhauch zur Frühweide.
- 8. Dreimal, ihr Asvin, mit den Strömen, den Siebenmüttern (kommet); drei Tröge (voll Soma), dreifach ist die Opfergabe bereitet. Über den drei Erden schwebend bewachet ihr Tag und Nacht das errichtete Firmament des Himmels.
- 9. Wo sind die drei Räder eures dreiteiligen' Wagens, wo die drei brüderlichen Sitze? Wann geschieht die Schirrung des siegreichen Esels, mit dem ihr Näsatyas zum Opfer fahret?
- 10. Kommt her, Nasatyas, die Spende wird geopfert. Trinkt von dem Süßtrank mit dem süßestrinkenden Munde! Denn noch vor der Morgenröte sendet Savitr euren Wagen zu regelmäßiger Fahrt aus, den wunderbaren, schmalzreichen.
- 11. Kommt, Nasatyas, hierher mit den dreimal elf Göttern zum Süßtrank, o Asvin! Verlängert das Leben, streifet Schäden ab, wehret die Feindschaft ab, seid (uns) Beisteher!
- 12. Bringet uns, Asvin, auf dem dreiteiligen Wagen einen Schatz von tüchtigen Mannen\* heran! Euch Erhörende rufe ich zum Beistand, und seid uns bei dem Lohngewinne zur Förderung!

## 1, 35. An Savitr.

- 1. Ich rufe zuerst den Agni zum Heil, ich rufe Mitra und Varuna hierher zum Beistand. Ich rufe die Nacht, die alles Lebende zur Ruhe bringt, ich rufe den Gott Savitr zur Hilfe.
- 2. Indem er mit dem schwarzen Dunst' sich heranbewegt und Gott und Mensch zur Ruhe bringt, kommt Gott Savitr auf goldenem Wagen, die Wesen beschauend.
- 3. Der Gott fährt vorwärts, er fährt aufwärts, er fährt mit zwei schmucken Falben, der Anbetungswürdige. Gott Savitr kommt aus der Ferne gefahren, indem er alle Fährlichkeiten beseitigt.

76: 1, 154, 4; 7, 5, 4.

7c. Die Fernen hier als unbestimmte weite Wegstrecken, vgl. 8, 5, 8; 32, 22.

8a. Die sieben Ströme bezeichnen gleichsam ihren Weg. So kann der Instr. auch den surückgelegten Raum ausdrücken. saptdmätzbith vgl. zu 1,141,2.

8d. hitdm s. AV. 10, 2, 24 kėna dydur ūttarā hitd. Sāy, sthāpitam.

9a. Ähnliche Fragen 5, 74, 1f.; 6, 63, 1; 8, 73, 4.

96. sántfa ist = sándbhí. Nur ist das Bild der Vogelwelt entlehnt.

9c. Vgl. su 3, 53, 3. Der Esel der Asvin 8, 85, 7;

als Sieger im Wettrennen 1, 116, 2. Daher väji, denn väjino räsabhasya ist doch wohl ein einsiger Begriff. 10b = 4, 45, 3a.

11a: 8, 85, 8. 11cd = 1, 157, 4cd.

12d = 1, 112, 24d

#### 1, 85.

Triştubh, sweimal Jagati. Savit; als der Abend- und Morgengott.

2a. krenéna rájasa: vgl. 8, 48, 6.

2c: 4, 44, 5b.

2d: TS. 3, 4, 11, 2; MS. 4 p. 196, 17 lesen bluvanā vipdiyan.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der drei Räder hat. <sup>2</sup> Oder Söhnen. <sup>3</sup> Der Finsternis. <sup>4</sup> In dem Spruch an den Esel im Agnicayana wird dieser als arvan angeredet und väji genannt, VS. 11, 44. Wohl eine Reminissenz an den Esel der Asvin.

- 4. Savit, der Anbetungswürdige, hat den perlenbedeckten, allfarbigen hohen Wagen mit goldenen Jochpflöcken bestiegen, der Buntstrahlende, den schwarzen Dunst (verbreitend), seine Stärke anlegend.
- 5. Die weißfüßigen Rappen haben alle Menschen beschaut, während sie seinen Wagen mit der goldenen Deichsel ziehen. Allezeit ruhen die Menschenstämme, alle Welten im Schoße des göttlichen Savitr.
- 6. Drei Himmel gibt es, zwei sind der Schoß des Savitr, der eine ist in der Welt des Yama, der männerbezwingende<sup>1</sup>. Alles Unsterbliche ruht (auf ihm) wie das Wagengestell (?) auf dem Achsbolzen. Wer das begriffen hat, soll es hier sagen.
- 7. Der Adler hat die Lüfte überschaut, der geheimnisvoll redende Asura, der gute Weiser. Wo ist jetzt die Sonne? Wer weiß es? Welchen Himmel hat ihr Strahl durchdrungen?
- 8. Er überschaute die acht Spitzen der Erde, die drei Ebenen meilenweit, die sieben Ströme. Der goldaugige Gott Savitr ist gekommen, der dem Opferspender die begehrenswerten Kleinode bringt.
- 9. Savitr mit der goldenen Hand, der Ausgezeichnete, fährt zwischen beiden, zwischen Himmel und Erde. Er vertreibt die Krankheit, treibt die Sonne an; er reicht mit dem schwarzen Dunst bis an den Himmel.
- 10. Der Asura mit der goldenen Hand, der gute Weiser, der Barmherzige, Hilfreiche soll herwärts kommen. Die Unholde und Zauberer abwehrend steht der Gott allabendlich da, der Gepriesene.
- 11. Deine früheren Pfade, die staublosen, wohlbereiteten in der Luft, o Savitr, auf diesen wegsamen Pfaden (komm auch) heute zu uns; schütze uns und segne uns, o Gott!

4ab. Den Wagen der Nacht.

4d: dddhānah ist Zeugma. Doch wäre auch Erklärung nach 1, 166, 4a möglich.

5a. D. h. sie sind den Menschen wieder erschienen. vi-khya einen prüfenden Blick werfen auf, sich umsehen nach (1, 109, 1; 7, 13, 3), mit dem Nebensinn 'sich blicken lassen, erscheinen' wie älteres 'blicken'. Es wird hier von den Rossen des Sav. dasselbe gesagt, was in Str. 2 von dem Gott selbst.

5c. Bei Tag wie bei Nacht.

6 erläutert updathe in 5 näher. Die drei Himmel sind hier Erde, der sichtbare und der jenseitige, unsichtbare Himmel.

6a. dvd updsthæ ist doppelte Attraktion für dvs updsthæb.

6b. Der höchste Himmel als die Manenwelt. Zu viraget vgl. bhuriget 9, 88, 2.

6cd. Hier der pantheistische Gedanke. des ist

der Bolzen, der das Rad an der Achse festhält und in seiner Verlängerung ein Träger des Wagengestells ist (später tulävä bei Grierson § 167). Vgl. 5, 43, 8. Der äns hält den ganzen Wagen susammen 'Auch wenn ein kleiner ans fehlt, geht der Wagen unterwegs nicht weiter', Cit. im Komm. su Hem. an. 2, 130. rdikyam kann als Akk. su änsme gehören, aber auch als Nom. neutr. einen Teil des Wagens (das Wagengestell?) beseichnen. Die Sonne vol AV 18 2 80. Über deren

 Die Sonne, vgl. AV. 18, 2, 9c. Über deren Verhältnis zu Savitr s. Str. 9.

7b. Zu gabhirdespas vgl. ofpra als Beiwert des süra 6,51,2 und was dort über den Sonnengott gesagt wird.

85. Vgl. 10, 86, 20. 8c: 2, 38, 4.

9d. Am Abend. Damit kehrt das Lied su seinem Anfang surück.
103 = 1, 118, 1 b.

10d: 6, 71, 4b. 11d: 1, 114, 10c.

5. Gruppe. Lieder des Kanva, Sohnes des Ghora, 1, 36-48.

Der wirkliche Dichter nennt sich nirgend. Er gehört aber zur Familie der Kanvas (1, 37, 1.14). Der alte Kanva kommt als Dichter nicht in Betracht. Wo Kanva genannt wird (1, 36, 8.10.11.17.19; 39, 7.9), gehört er der Vergangenheit an, oder es bezeichnet den Kanviden. Andere Kanviden werden 1, 36, 10.11.17 genannt.

## 1, 36. An Agni.

- 1. Wir treten für euch mit wohlgesetzten Reden vor Agni, den Jüngsten unter vielen, (den Herrn) der gottergebenen Stämme, den auch die anderen anrufen.
- 2. Die Menschen haben den Agni zum Mehrer ihrer Stärke gemacht; mit Opferspenden wollen wir dir dienen. Sei du uns heute hier ein wohlgesinnter Helfer in den Entscheidungskämpfen, du Wahrhaftiger!
- 3. Dich erwählen wir zum Boten, zum Hotr den Allkundigen. Wenn du groß bist, so breiten sich deine Flammen aus, deine Strahlen reichen zum Himmel.
- 4. Die Götter Varuna, Mitra, Aryaman zunden dich, den altgewohnten Boten, an. Jeden Siegespreis gewinnt durch dich, Agni, der Sterbliche, der dir gespendet hat.
- 5. Der wohlredende Hotr und Hausherr und Bote der Clangenossen bist du, Agni. In dir laufen all die feststehenden Satzungen zusammen, die die Götter geschaffen haben.
- 6. Nur in dir, dem Glückbringer, o jüngster Agni, wird jegliche Spende geopfert. Sei du uns heut und künftig wohlgesinnt. Bitte die Götter um Meisterschaft (für uns)!
- 7. Gar ehrfürchtig warten sie dem Selbstherrscher auf. Mit Opfergaben entflammen die Menschen den Agni, nachdem sie den Fehlschlägen entgangen sind.
- 8. Sie erschlugen den Feind (den Vrtra) und bemeisterten Himmel und Erde und die Gewässer; sie haben sich ein weites (Land) zum Wohnen bereitet.

1. 86

Strophenbau, abwechselnd Brhatī und Satobrhatī. Anlaß des Liedes ist nicht recht durchsichtig. Es hat viele verdeckte persönliche Spitzen.

1a. puranam der vielen Agni's, weniger gut: der vielen Menschen, parallel mit viéam.

1b. Agni ist der vispati, vgl. 3, 3, 8.

8b = 1, 12, 1b. 8c: 6, 6, 3.

5b = 1,44,9b. 65: 1,26,6.

6d. swoirys wohl Dat. für swoirysya, vgl. 7, 9, 5d. 6b; 8, 16, 4 und sur Sache Str. 17. 7ab = 8, 69, 17ab. 7c: 2, 2, 8c; 10, 11, 5. 7d. sridkap die Fehlschläge, die durch böse Geister bei der Prozedur des Ausreibens ver-

ursacht werden. Vgl. 3, 9, 4; 10, 7. Nach 3, 9, 4 sollte man eher *titirvämsam* erwarten. 8. Rückblick auf frühere Zeiten.

8ab. Säy. ergänzt: die Götter mit deiner Hilfe (tvatzäkäyyena). Da aber 8 und 7 eng zusammengehören, so ist von den Urvätern die Rede, aber in der Sprache der Göttermythologie. Wie die Götter nach Erlegung des Vytra die Welt und das Wasser in ihre Gewalt brachten, so haben die Väter nach Besiegung der Feinde das Fünfstromland eingenommen und sich dort einen weiten Wohnsitz bereitet.

85: 5, 65, 4; 6, 50, 8; 7, 60, 11; 8, 68, 12. 8cd. Agni.

Bei Kanva ward der Bulle hellglänzend, wenn (mit Schmalz) begossen. Das Roß wieherte bei den Kriegszügen um Rinder.

- 9. Setz dich mit (uns) nieder; du bist groß, flamme auf, als der beste Götterlader! Entsende, du festlicher, gepriesener Agni, deinen rötlichen Rauch, den gerngesehenen!
- 10. Du, den die Götter für Manu hienieden bestellten als Bestopfernden, du Opferführer, den Kanva Medhyatithi, den Vrsan, den Upastuta (entzündeten), den Schätzegewinner.
- 11. Agni, den Medhyatithi Kanva angezundet hat nach rechtem Brauche, von ihm sind Labsale ausgestrahlt, ihn (stärken) diese Lieder, diesen Agni stürken wir.
- 12. Häufe die Schätze an, du Eigenartiger, denn du besitzest Freundschaft unter den Göttern, Agni. Du gebeutst über namhafte Siegerbeute. Sei uns gnädig; du bist groß.
- 13. Aufrecht steh fein wie Gott Savitr uns zum Beistand, aufrecht als Gewinner des Siegerpreises, wenn wir mit (anderen) salbungsvollen Priestern uns (darum) streiten.
- 14. Aufrecht schütze uns vor Not mit (deinem) Banner, verbrenne jeden Atrin'. Richte uns auf zum Wandel, zum Leben! Finde Vorliebe für uns unter den Göttern!
- 15. Schütz uns, Agni, vor dem Unhold, schütz uns vor der Falschheit des Geizigen! Schütz uns vor dem Schädiger oder vor dem Mordgierigen, du Hellglänzender, Jüngster!
- 16. Wie mit dem Schlägel schlag die Geizigen auseinander, du Glutzahn, jeden der falsch gegen uns ist! Der Sterbliche, der sich bei Nacht allzu scharf macht, der Schelm soll keine Macht über uns haben.
  - 17. Agni gewann die Meisterschaft, Agni dem Kanva Glück. Agni stand

9b. devavi: s. zu 9, 1, 4b. Say. nach den Göttern verlangend.

10b = 1,44,5d; vgl. 7,15,6c; 8,19,21c.

10d. výsā s. 6, 16, 15. Das Verb ist aus 11 zu ergänsen. Kanva ist hier wohl Familienname = kāṣvā 8, 2, 40. Oder: Kanva und Medhyātithi, ebenso Str. 17.

11c: 3, 3, 7b; 54, 22a.

12b: 1, 105, 18; 8, 10, 8. 12cd: 8, 95, 4 cd. 12d: 4, 9, 1a. 18a: 1, 30, 6; 6, 24, 9.

18c: 3, 8, 10; 8, 5, 16. 14c: 1, 172, 8.

14d. vidá devésu so dúvah: Vorliebe, d. h. Gunst. Nach dem su 1,4,5 Bemerkten möchte man zunächst übersetzen: "Finde unseren Eifer für die Götter'. Dagegen spricht 1,71,7 vidä devigu prämatim und 6,15,6 devi devigu vänate hi no divah, wo devigu zu vänate gehört (s. Nachtrag zu 6,15,6).

15ab: 7, 1, 18; 1, 18, 8; 7, 94, 8; 8, 48, 8.

16a: 9, 97, 16c.

16c. D. h. wohl: während der Nacht im Bunde mit Dämonen sich sum Angriff scharf macht.
17c. mitrötä ist schwierig. Nimmt man mit Pp. miträ als Du. an, so könnte sich dies auf die in 18 genaunten Freunde Turvata und Yadu besiehen. Oder auf Mitra und

<sup>1</sup> Siehe S. 20.

den beiden Verbündeten und dem Medhyatithi, Agni dem Upastuta im Gewinnen bei.

- 18. Durch Agni rufen wir aus der Ferne den Turvasa und Yadu, den Ugradeva. Agni geleite den Navavastva, den Brhadratha, den Turvīti, den Dasyave Sahas.
- 19. Dich, Agni, hat Manu eingesetzt als Licht für alles Volk. Du hast bei Kanva geleuchtet, zur rechten Zeit geboren, großgeworden du, vor dem sich die Lande beugen.
- 20. Zornfunkelnd, überwältigend sind die Flammen des Agni, furchtbar; nicht ist dagegen anzukommen. Verbrenn jederzeit die Unholde, die zauberischen, jeden Atrin!

### 1,37. An die Marut.

- 1. Auf die tändelnde marutische Heerschar, die Unerreichte zu Wagen Prunkende, stimmt euren Gesang an, ihr Kanvas;
- 2. Die mit den Schecken, den Lanzen, mit den Beilen und Zieraten zusammen geboren wurden, von selbst glänzend.
- 3. Als wäre es hier, so hört sich's an, wenn die Peitschen in ihren Händen knallen. Auf ihrer Fahrt bringen sie das Wunder fertig(?).
- 4. Singet euer gotteingegebenes Erbauungswort der ungeduldigen, ungestümen Heerschar von funkelndem Glanze!
- 5. Preise das tändelnde marutische Heer, das unter Kühen der Bulle ist! Ich habe mich an dem Saft zwischen den Zähnen gestärkt.
- 6. Wer ist von euch der Größte, ihr Männer, ihr Schüttler des Himmels und der Erde, wenn ihr sie wie den Saum (des Kleids) schüttelt?
- 7. Vor eurer Auffahrt weicht der Menschensohn, vor eurem gewaltigen Grimme; es duckt sich der Fels, der Berg.
- 8. Bei deren Anläufen und Fahrten die Erde aus Furcht zittert wie ein alter Stammesfürst.

Varuna (Gr.) und zwar als Subjekt neben Agni (Oldenb.). *mitrâm* als Abkürzung für *mitrâtithim* lehnt Oldenb. mit Recht ab, da dieser Eigenname einem anderen Personenkreis angehört. Ob *mitrâh*, Agni als Freund oder Mittler?

18ab. Anspielung auf die Turvasa-Yadulegende in 6, 45, 1. Hier beide als Zeitgenossen gedacht. Der Ruf nach T. und Y. stimmt zu dem Wunsch des Kanviden in 8, 4, 7d.

18cd: 10, 49, 6. Einzelheiten der Sage fehlen.

ddsyave schas wohl N. pr. wie ddsyave

orka. 18c. nayat, oder: geleitete.

19c. Say. dagegen zieht ukştida zu dem anderen ukş: mit Opfer gelabt. 20a: 1, 38, 7a.

2a: 1,64,4d und 1,64,8c; 2,36,2.

**8c**: 2, 34, 10. 4c = 8, 32, 27c.

5a. Selbstanrede des Dichters. göge aghnyam ist abgekürzter Vergleich. Die Marutschar gleicht dem Bullen in der Kuhherde.

5c. Dunkel. Ist der vom Sänger getrunkene Soma gemeint? jámbhe, Sāy.: im Mund oder Leib. Vgl. pāşyòh 9, 102, 2.

6c. anta ist der vastrānta. Oldenberg vergleicht passend vastrāntam avadātaya Śānkh. Gź. 6, 5, 5.

Vgl. 8,7,5, wo mi — oidharmans — yemiri.
 Man könnte auch an dudhrah 'trotzig' für dadhra denken.

né gehört auch zu jákita, vgl. 8, 7, 2.84 und
 Note zu 6, 8, 3b.

8ab: 1, 87, 8. Sc: 8, 20, 5c.

1, 87.

Gāyatrī.

- 9. Denn unnachgiebig ist ihre Geburt, ihre Kraft aus der Mutter herauszukommen, wonach ihre Macht doppelt so groß wird.
- 10. Diese Söhne (des Rudra stimmen) ihre Loblieder an. Sie haben bei ihren Anläufen die Ziele weit gesteckt, um brüllend, in die Knie sich legend zu laufen.
- 11. Selbst jenes lange breite Kind des Regengewölks<sup>1</sup>, das nicht zurückstehen will, setzen sie durch ihre Fahrten in Bewegung.
- 12. Ihr Marut, mit eurer Kraft habt ihr die Menschen erschüttert, habt ihr die Berge erschüttert.
- 13. Wenn die Marut ausfahren, so reden sie unterwegs zusammen; manch einer hört sie.
- 14. Fahrt rasch los mit den Rennern! Für die Kanva's habt ihr eine Vorliebe; dort sollt ihr fein schwelgen;
- 15. Denn es gibt etwas für euch zum Schwelgen. Wir gehören ihnen. (Schenket uns) die volle Dauer zum Leben.

#### 1,38. An die Marut.

- 1. Was habt ihr denn jetzt, ihr Freunde Suchende, in die Hände genommen wie der Vater seinen Sohn, da für euch das Barhis herumgelegt ist?
  - 2. Wohin jetzt was ist euer Reiseziel? geht ihr auf Erden wie im
- Trotz aller anthropomorphischen Umbildung schwebt doch gerade bei den Marut das natürliche Phänomen des urplötzlich aus der Wolke hervorbrechenden Gewittersturms dem Dichter immer wieder vor.

9c Vgl 6, 66, 2b.

10a. Wohl doppelt elliptisch. Die Marut sind die Lobsänger des Indra und überhaupt die göttlichen Barden, vgl. 5, 29, 1; 57, 5; Śānkh. Śr. 8, 23, 1, ihre stómāh 8, 7, 17, ihre váni 7, 31, 8 und su gérak bes. grvaté — márutāya 6, 66, 9. Vgl. noch 6, 52, 9a. Man könnte auch Zeugma von atnata annehmen. Lud. faßt gérak als Sänger.

10ö. Oder: 'sie haben ihre Bahnen ausgedehnt', vgl. 5, 48, 2; 10, 148, 2b.

10c. Vgl. 8, 7, 3. 7. abhijasi beseichnet die Kniestellung des Laufenden (1, 37, 10), des Verfolgenden (8, 39, 5), des Opfernden (1, 72, 5; 7, 2, 4) und des herablassend Schenkenden (8, 92, 3) und besagt wohl dasselbe wie jaubddk. Die Stellung des Laufenden und des Bittenden sind in der älteren griechischen Kunst sum Verwechseln ähnlich, vgl. den Eyydwork Rhein. Mus. N. F. 55, 426. Wörtlich bedeutet abhijasi (Adv.); sich in die Kniee legend, mit vorge-

beugtem Knie. In 1,37,10 liegt das Bild des Wettläufers zugrunde.

11b: 1, 38, 8. In 5, 32, 4 heißt der Damon Suspa miho napat. Dieser paßt hier nicht. amyahra ist stets lobend. mak bedeutet den Nebelregen. 11c = 5, 56, 4d,

15b: 8, 21, 6c; 92, 32c; 1, 57, 5. Der jähe Übergang von der sweiten in die dritte Person wie 1, 38, 12.

15c faßt Säy, als Ellipse. Doch ließe sich c mit b verbinden in ähnlicher Konstruktion wie 2,11,1b. 12d; 8,63,10c, vgl. auch 9,86,38.

#### 1. 28.

Găyatri. Dreistrophische Gliederung.

Ta = 8, 7, 31 a. kadhapriyal (St. pri-) ist Vok. wie kadhapriye 1, 30, 20. Wörtlich: solche die sagen: wo sind die Freunde?

 Der Dichter denkt wehl an Zügel und Peitsche. Vgl. 1, 82, 6b. Zum Vergleich s. 10, 22, 3; 69, 10.
 1c: 8, 7, 20b.

 kdd vo driham ist Satsparenthese. Zu s.d. vgl. 10, 77, 8a; 1, 188, 6.

set sicher vergleichend, s. 1, 91, 18; 5, 58, 16;
 10, 25, 1. rass mit Genitiv, oder mit Akk.
 wie 5, 18, 1; 74, 3?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Begen.

Himmel? Wo erfreut man sich euer wie die Rinder (sich auf der Weide erfreuen)?

- 3. Wo sind eure neuesten Gunsterweisungen, ihr Marut, wo die Wohlfahrt und wo alle Glücksgüter?
- 4. Wenn ihr Söhne der Práni die Sterblichen wäret, so würde euer Sänger unsterblich sein.
- 5. Nicht soll euer Sänger unbefriedigt sein wie ein Wild auf der Weide, (noch) möchte er auf dem Pfade Yama's' wandeln.
- 6. Nicht soll uns fein früher oder später die unbarmherzige Nirrti töten. Zusammen mit dem Durst soll sie vergehen.
- 7. Die wahrhaft zornfunkelnden, überwältigenden Rudrasöhne machen selbst in der Wüste Regenwetter ohne Wind.
- 8. Wie eine blökende Kuh brüllt der Blitz<sup>\*</sup>, wie die Mutter das Kalb begleitet er (ihn), wenn ihr<sup>\*</sup> Regen sich ergossen hat.
- 9. Selbst am Tag machen sie Dunkel, wenn sie mit Parjanya, dem Wasserfahrer, die Erde überschwemmen.
- 10. Dann erbebte der ganze irdische Sitz, (erbebten) die Menschen vor dem Getöse der Marut.
- 11. Ihr Marut, mit euren starkhufigen (Rossen), die im Laufen unermüdlich sind, folget dem Lauf der buntschimmernden Flüsse.
- 12. Fest müssen eure Radkränze sein, ihre Wagen und Rosse, gediegen die Zügel.
- 13. Rufe mit anhaltender Lobrede den Brahmanaspati an, daß er das Greisenalter (uns schenke), den Agni, der gern gesehen ist wie ein Freund!
- D. h. wem wird dies alles von euch zuteil?
   Der etwas schief ausgedrückte Gedanke wird durch 8, 19, 25; 44, 23; 14, 1; 7, 32, 18 aufgehellt. Der Sinn ist: Wenn ich an eurer Stelle wäre, und ihr an meiner Stelle, so würde ich den Sänger unsterblich machen.
- 6a. párāparā: dieselbe Form MS. 1 p. 121, 9. Es ist wohl an das spätere parāpara (d. i.: para + apara) zu denken. Vgl. parāvara. Pp. párā 'parā. parā-vadh (han) würde nicht recht passen.
- 6c. Durst, d. h. Wassermangel, da ja jetzt die Regenzeit beginnt. 7a: 1, 36, 20a.
- 7c. miham avatám ist der andauernde Regenfall, den kein Wind zerteilt (vgl. 10, 31, 9 b).
  8b. Vgl. 1, 39, 9. Das Kalb des Blitzes ist der Regen, vgl. 1, 37, 11.
- 10b. Sāy. macht vitvam ā sādma pārthivam sum Subjekt in b. Dann verstārkt ā das vorausgehende vitvam. Oder ā regiert den Akk. vitvam sādma wie vitvam ā rājah 5, 48, 2; 7, 66, 15; 9, 68, 9. rāja ā 1, 141, 7; ā rājah 4, 45, 2; 5, 59, 1; 9, 68, 6; 10, 143, 2; AV. 6, 33, 1. Vgl. noch 1, 39, 6 cd.
- 110c. Zur Sache vgl. 5, 53, 9.
- 12a: 1, 89, 2. 12b. eşām: vgl. 1, 87, 15b.
- 18-14. Selbstanrede des Sängers.
- 18a. tana gira (auch 2, 2, 1; 8, 40, 7) wird durch 14b (tatana) erklärt.
- 186. jaráyai nach 10, 32, 5c zu verstehen. So auch Oldenberg. Der hier ausgesprochene Wunsch stimmt zu 1, 87, 15; 88, 4—6. Vgl. auch 1, 116, 25; 7, 67, 10. Säy. dagegen: zum Preis. 18c. Oder: wie Mitra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Todesgottes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Blitz ist im Indischen weiblich.

- 14. Miß den Ton' in deinem Munde richtig ab, wie Parjanya\* halte ihn an! Sing das Singlied, das das Lobgedicht enthält!
- 15. Lobe die Marutschar, die funkelnde, beifalliebende, singende! Hier bei uns soll sie erbaut werden.

#### 1,39. An die Marut.

- 1. Wenn ihr so aus der Ferne eure Tonweise' vorauswerfet wie die Flamme (ihren Schein), nach wessen Sinn, in wes Gestalt, zu wem fahret ihr Marut, zu wem ihr Schüttler?
- 2. Stark müssen eure Waffen sein zum Stoß und fest zur Gegenwehr. Eure Stärke soll die anerkanntere sein, nicht die des zauberkundigen Sterblichen.
- 3. Was fest ist, stoßet ihr um; was schwer ist, bringet ihr Männer ins Rollen. Ihr fahret durch die Bäume der Erde, durch die Seiten der Berge.
- 4. Denn nicht ward euch ein Meister gefunden im Himmel noch auf Erden, ihr Stolzen. In geschlossener Reihe muß eure Stärke, ihr Rudrasöhne, niemals anzugreifen sein.
- 5. Sie machen die Berge erzittern, sie durchschütteln die Bäume. Ihr Marut zoget wie Betrunkene los in vollzähligem Clane, ihr Götter.
- 6. Ihr habt an die Wagen die Schecken gespannt, der Rotfuchs zieht als Beipferd<sup>4</sup>. Auf euren Anmarsch horchte selbst die Erde; die Menschen wurden erschreckt.
- 7. Euren Beistand, ihr Rudrasöhne, erbitten wir recht bald für Nachkommenschaft. Kommet jetzt zu uns mit Beistand so wie ehedem zu dem sich fürchtenden Kanva!
- 8. Wenn ein von euch losgelassenes, (oder) von einem Sterblichen losgelassenes Drohnis auf uns losgeht, ihr Marut, so wehret es mit Macht, mit Kraft, mit euren Hilfen ab!
  - 9. Denn etwas Vollkommenes habt ihr Opfersame (?) geschenkt: den Kanva,

14a. D. h stimme den richtigen Ton an. 616ka der musikalische Ton, bes. der der Intonation. Vgl. 1, 39, 1b; 83, 6b.

14b. Der Vergleich wird durch 8, 21, 18 klar. Wie Parjanya mit dem Regen oder Donner.

Strophenbau wie 1, 36.

1ab. D. h wenn ihr euer Erscheinen von Ferne ankündigt. mdnam mit mimihi siökam asyè in 1,88,14 su kombinieren, also wohl eigentlich die Tonbemessung, Intonation, vgl. lat. modus. itthä: oder 'hierher'.

2a: 1, 38, 12.

4cd. Jeder einzelne ist stark, um so mehr die ganze Schar zusammen. tana yuja wie sarvaya viša in 5.

5a = 8, 7, 4b. 5d = 5, 26, 9c.

6ab: 8, 7, 28; 5, 56, 7; 1, 85, 5.

6a. pṛṭatiḥ: die gefieckten Antilopenweibchen oder Dammhirschkühe. Sāy.: binduyuktā mṛṇiḥ.

7a. tánāya, oder: dem Nachkommen des alten Kanva, dem gegenwärtigen Kanviden.

9a. prayajyavah? Roth: drängend, stürmisch.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Gesangs. <sup>2</sup> Der Regengott, der den Regen anhaltend macht. <sup>3</sup> Den Donner. A Oder: Leitpferd, Vorspann.

<sup>[</sup>H O.S. 88]

ihr Einsichtsvollen. Mit den vollkommenen Hilfen kommet zu uns, ihr Marut, wie die Blitze zum Regen!

10. Vollkommene Stärke traget ihr Gabenschöne an euch, vollkommene Macht, ihr Schüttler. Auf den hoffärtigen Reifeind werfet eure Feindschaft wie einen Pfeil, ihr Marut!

## 1,40. An Brahmanaspati.

Lob und Segen des frommen, opferwilligen Herrn. Als Götter werden Brhaspati und Indra angerufen, von denen jener den Priester und Purohita, dieser den König unter den Göttern vorstellt. Das Verhältnis beider ist vorbildlich für das von Priester und Fürst. Der Dichter substituiert einigemale das göttliche Vorbild für das menschliche Abbild. d. h. Brahmanaspati für den priesterlichen Sänger (Str. 5). Indra für den Fürsten.

- 1. Erhebe dich, Brahmanaspati! Gottverlangend wenden wir uns an dich. Die gabenschönen Marut sollen herkommen; Indra, sei du als Hauptmann dabei!
- 2. Denn dich, du Sohn der Kraft, ruft der Sterbliche an, wenn Gewinn auf dem Spiel steht. Die Meisterschaft, guten Roßbesitz soll erwerben, wer euer begehrt, ihr Marut.
- 3. Brahmanaspati soll sich aufmachen, die Göttin Großmut soll sich aufmachen zu dem mannhaften Herrn, der fünffach beschenkt. Die Götter sollen unser Opfer geleiten.
- 4. Wer dem Priester echtes Gut schenkt, der erwirbt unvergänglichen Ruhm. Für ihn erbitten wir den Segen guter Mannen, die tüchtig voranstreben, fehlerlos sind.
- 5. Jetzt hebt Brahmanaspati das zum Preis bestimmte Dichterwort an, an dem Indra, Varuna, Mitra, Aryaman, die Götter ihr Behagen haben.
- 6. Dieses Dichterwort wollen wir vortragen bei den Opfern, das zusagende, fehlerlose, ihr Götter. Und so ihr Herren diese Rede gern aufnehmet, so wird sie alles Gute von euch erreichen.
- 7. Wer vermöchte den gottergebenen Mann zu erreichen, wer den, der das Barhis herumgelegt hat? Mit den Strömen ist der Opferspender immer

Dies würde an vielen Stellen passen, ist aber etymologisch nicht begründet.

9b. Wie in 7 der alte Kanva, als das Haupt der Familie. Zu dadd vgl. 4, 38, 1. 2; 39, 2. 5; 42, 9.

10c. Zu parimanyů vgl. avest. pairimaiti.

1, 40.

Strophenbau wie 1, 39.

1d. prāśú etwa der spätere pravira.

2a. Man wird nach dem Zusammenhang auf Indra schließen, der auch 4,24,1 u. ö. Sohn der Kraft heißt. Nach Säy. wäre Brhaspati gemeint. Für gewöhnlich heißt aber Agni so.
2b = 6,61,5b. 8c wird auch von Uv. zu VS. 33,89 mit b verbunden. panktiradhasam bezieht Mah. auf fünf verschiedene havis-Spenden.

8d. Vgl. 1, 41, 5.

4b = 8, 103, 5b. 4d = 3, 9, 1d; vgl. 8, 49, 4.

6b. anehásam, Sãy. dosarakitam.

6c. Nach Säy, die Götter angeredet. Sind aber die Opferherren angeredet, so ist vah in d 'für euch'.

7cd. Die Weiterwanderung der arischen Stämme. Zur Sache vgl. 10, 104, 8; 2, 21, 5; 6, 61, 3; 5, 31, 6; 1, 131, 5; 10, 49, 9.

pastyàbhih wörtlich 'mit den Strömen',
 d. h. im Stromland weiter, vgl. sindhubhih
 1,84,8.

weiter gezogen. Das dazwischen liegende (Land) hat er zu seinem Wohnsitz gemacht.

8. Er möge seine Herrschaft mehren; er schlägt (den Feind) mit den Königen; auch in der Gefahr schafft er sich sichern Wohnsitz. Für ihn, der der Keulenträger (Indra) ist, gibt es im großen und kleinen Kampf keinen Wehrer noch Überwinder.

## 1,41. An die Aditya's.

- 1. Wen Varuna, Mitra, Aryaman, die Klugen, beschützen, der Mann kommt niemals zu Schaden.
- 2. Wen sie wie auf dem Arm hinübertragen und vor Schaden behüten, der Sterbliche gedeiht ganz und unversehrt.
- 3. Vor ihnen zerstreuen die Könige die Fährlichkeiten, die Anfeindungen; sie führen über die Gefahren hinweg.
- 4. Gangbar, dornenlos ist der Weg für den recht Wandelnden, ihr Aditya's. Auf ihm gibt es für euch keine Ermüdung?).
- 5. Das Opfer, das ihr Herren Aditya's auf richtigem Wege leitet, das kommt euch ganz nach eurem Sinn.
- 6 Der Sterbliche gelangt zu Belohnung, zu Gut sein ganzer Same und er selbst nie zu Fall gebracht.
- 7. Wie können wir, o Genossen, das Loblied auf Mitra und Aryaman richtig treffen, einen Hochgenuß für Varuna?
- 8. 1ch will nicht vor euch dem, der den Gottergebenen schlägt oder flucht, (mit Gleichem) erwidern. Mit freundlichen Worten nur will ich euch gewinnen.
- 9. Man soll sich (davor) fürchten wie (der Spieler) bis zum Auflegen¹ vor dem, der die Vier¹ in der Hand hat; man soll nicht Lust an böser Rede haben.

8a. Mit den Königen, nach Säy. mit Varuna usw. Oldenberg verweist auf 1, 41, 3. Für die irdischen Könige als Herrn des Sängers spräche 10, 42, 10. 8c: 6, 66, 8.

1, 41,

Gāyatrī. Strophenbau.

2a. Über die Gefahren hinweg, wie über ein Wasser. 25 == 5,52,4d; 67,3d.

2c = 8, 27, 16d; vgl. 10, 63, 13.

8b. eşām: 'ihrer Opferer' Say.

4c. Je nachdem dtra auf den Weg in a oder auf den Frommen in b bezogen wird, muß die Deutung von avakhadd verschieden ausfallen. Vielleicht liegt Wz. khad = khid (vgl. Sat. 3, 6, 2, 12 doakhada - dkhidat) vor. Im anderen Fall ist avakhada das Aufzehren, Mangel oder schlechte Speise. Sonst ist weder ava-khād noch ava-khād belegt. Sāy.: 'Bei dieser Opferhandlung gibt es für euch keine zu verschmähende Speise, keine ekele Opfergabe'. 5ab. Durch Inspiration des Sängers.

65: 8, 84, 8c; vgl. 7, 56, 20.

8—9. Auch diese Str. sind wesentlich nach Sāy.'s Erklärung wiedergegeben. Der Dichter will dem, der den Frommen schlägt oder verflucht, also seinem Feind in dem Loblied auf die Aditya's nicht Gleiches mit Gleichem vergelten, d. h. böse Worte gebrauchen, denn man soll sich überhaupt böser Worte enthalten (Str. 9). prdti-vac wörtlich: antworten, d. h. vergelten. 8c: 10, 93, 2.

9. Die einheimischen Erklärer (Nir. 3, 16. Säy.) sind darin einig, daß ab ein dem Würfelspiel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Würfel. 

<sup>9</sup> Den höchsten Wurf.

## 1, 42. An Pūşan.

- 1. Puşan! Begeh die Wege, entferne Ungemach, du Kind der Einkehr<sup>1</sup>! Geh uns als Geleitsmann voran, o Gott!
- 2. Den bösen, unheilvollen Wolf, der uns bedroht, o Püşan, den jage von dem Wege fort!
- 3. Treib den Wegelagerer, den Räuber, der die Schleichwege kennt, von der Straße weit weg!
- 4. Tritt das Brandgeschoß\* des doppelzungigen Verleumders, wer er auch sei, mit dem Fuße aus!
- 5. Diesen Beistand von dir erbitten wir, du ratreicher Meister Puşan, mit dem du unsere Väter ermutigt hast.
- 6. Nun mach uns die Siegespreise leicht zu gewinnen, der du alle Glücksgüter hast, du erster Träger des goldenen Beils!
- 7. Führ uns über die Mängel hinweg, mach uns gute, gangbare Wege! O Püşan, schaff hierfür Rat!
- 8. Führ zu guter Weide, nicht komme zu der Reise neue Aufregung. O Püsan, schaff hierfür Rat!
- 9. Bemüh dich, gib in Fülle und spende, gib einen Ansporn, fülle den Bauch! O Püşan, schaff hierfür Rat!
- 10. Wir machen dem Puşan keine Vorwürfe, wir beloben ihn mit wohlgesetzten Worten. Wir bitten den Meister um Schätze.

# 1,43. An Rudra und Soma.

1. Was sollen wir dem Rudra, dem Klugen, Belohnendsten, Stärksten sagen, das seinem Herzen am meisten zusagt?

entnommenes Gleichnis ist. Say. meint, man solle sich vor übler Rede scheuen, so wie, bevor die Würfel gefallen sind, ein Spieler vor dem anderen Furcht hat, ob jener nicht den höchsten Wurf tun werde. Die Technik des alten Würfelspiels ist noch vielfach dunkel. Wertvoll sind die Bemerkungen von Caland, ZDMG. 62, 123. Wie scheint, nahm jeder Spieler von den auf den Würfelplan ausgeschütteten Würfeln (Nüssen) eine Anzahl heraus (AV. 7, 109, 5b). Dann werden die in der Hand befindlichen Nüsse hingelegt (nidhā) und gezählt. Ging die Zahl durch vier auf oder blieben bei einer bestimmten Division vier übrig, so war dies der höchste Wurf (krtd). Die vier in 1,41,9 sind jedenfalls der Krtawurf, Say. zu AV. 7, 52, 2 (50, 2) und Lüders, Das Würfelspiel S. 55.

#### 1, 42.

Gāyatrī. Strophenbau.

2ab: 10, 133, 4. ādideśati: (mit Worten) bedrohen, am deutlichsten AV. 6, 6, 2, wo es zwischen abhimányate und abhidásati steht.

86. Nach Mädhava bei Devarāja p. 864 wäre muşīvān der Dieb, hurasct der Räuber.

4c. tapusim, sc. hetim nach 8, 30, 17.

5a: 6, 56, 4b. Zu daera mantumah vgl. Yasna 46, 17 dangra mantu und RV. 1, 46, 2 daerā — manotārā.

7a. saścát s. zu 8, 9, 4b; 7, 97, 4d.

9b. sisthi vgl. 1,81,7. präsy uddram auch 8,1,23; dort von Indra.

 Nachträgliche Rechtfertigung des Liedes, das für Püşan keinen Tadel, sondern eitel Lob enthält.

1, 48,

Gāyatrī, am Schluß Anustubh. Strophen-

Weil er die Einkehr und damit die glückliche Erreichung des Reiseziels vermittelt.
 Die Verleumdung.

- 2. Auf daß Aditi unserem Vieh, den Männern, dem Rind, auf daß sie unserem Samen das rudrische (Heilmittel) verschaffe;
- 3. Auf daß Mitra und Varuna, auf daß Rudra unser gedenke und alle (Götter) einmütig.
- 4. Den Herrn des Gesanges, den Herrn des Opfers Rudra mit kühlender Arzenei bitten wir um diese Huld des Heilsamen,
- 5. Der wie die helle Sonne, wie Gold glänzt, der Beste der Götter, der Gutige.
- 6. Er schaffe Heil unserem Roß, guten Fortgang dem Schafbock und der Schafmutter, den Männern und Frauen, dem Rinde.
- 7. Leg auf uns, o Soma, die Herrlichkeit von hundert Männern, großen Ruhm, reich an Mannesmut!
- 8. Nicht sollen uns, o Soma, Fallstricke und Mißgunst zu Fall bringen. Gib uns, o Trank, an dem Siegergewinn Anteil!
- 9. Deine Kinder der Unsterblichkeit am höchsten Ursprungsort des (Welt)gesetzes, nach denen sollst du, Soma, als ihr Haupt an dem Nabel (der Welt) ausschauen und wissen, daß sie bereit sind, o Soma.

# 6. Gruppe. Lieder des Praskanva, des Kanviden, 1, 44-50.

Praskanva nennt sich 1, 44, 6, 45, 3. Er betont wiederholt seine Zugehörigkeit zur Familie des Kanva (44, 8; 47, 2. 4. 10, 49, 4; 46, 9(?); 'Söhne des Kanva' 45, 5; 'Kanva, der erste der Kanva's' 48, 4), insbes. zu dem Zweig der Priyamedha's (45, 4). Berufung auf den alten Kanva 47, 5. Gleichzeitiger König ist Turvaśa 1, 47, 7.

## 1,44. An Agni.

1. Unsterblicher Agni, (bring) der Uşas morgendliche, ansehnliche Gabe; bring du heute dem Opferspender die frühwachen Götter her, o Jatavedas!

bau. 1—6 sind an Rudra (2 daneben an Aditi,
3 an Mitra—Varuna), 7—9 an Soma gerichtet.
2c. Säy. ergänst 'Heilmittel', su TS. 3, 4, 11, 2
nach Bhäsk. 'Schutz'. Vielleicht am besten Ludwig: Rudrasegen.

4a. Der Gesangesherr oder -leiter wohl nur bildlich s.v.a. der Tonangebende. Vgl. gåthäni 8,92,2. medhapatim vielleicht für medhapatim 'Herrn der Weisheit'.

4c. Vgl. 1, 84, 6. Der Heilsame ist Rudra selbst. Oldenberg vermutet anch hier eine andere Form für sam yob 'Glück und Heil'.

9a. Die prajd amftasya sind dieselben wie die Söhne der Unsterblichkeit 10, 18, 1, d. h. die Götter.

96. Im höchsten Himmel. dhamann rtasya

s. 7, 35, 5b. Oder: in der höchsten Form des G.

9c. Der Nabel (der Welt) ist der Opferplatz, vgl. VS. 23, 62.

#### 1, 44.

Strophenbau wie 1,39. Gebet an Agni, um die Götter sum Frühsomsopfer su laden.

1ab. Das morgendliche Licht als die Zeit des Götteropfers ist gemeint, sugleich die Daksinä. ofvasvat, vgl. opnisties Str. S. 4. 8. Doch könnte ofvasvat mit Haplologie für vivasvatvát 'wie bei Vivasvat' stehen und durch die Haplologie der Aksent sich verschoben haben.

1d. Vgl. Str. 9 und 1, 14, 9.

- 2. Denn du bist der erwünschte Bote, der Opferführer, Agni, der Wagenlenker der Opfer. Im Verein mit den beiden Asvin, mit Usas verschaff uns die Meisterschaft, hohen Ruhm!
- 3. Heute erwählen wir zum Boten den guten, viellieben Agni, den rauchfahnigen, glanzerhöhten, im Frühlicht, der den Dienst der Opfer verschönt.
- 4. Den vornehmsten, den jungsten Gast, der gut (mit Schmalz) begossen wird, der dem opferspendenden Manne erwunscht ist, den Agni Jatavedas rufe ich im Frühlicht auf, daß er zu den Göttern fahre.
- 5. Ich will dich preisen, du unsterblicher Erlaber der ganzen (Welt), den unsterblichen Schirmer, du festlicher Agni, den besten Opferer, du Opferführer.
- 6. Sei einer, der dem Sänger Schönes sagt, du Jüngster, mit Honig auf der Zunge, wenn du gut (mit Schmalz) begossen bist. Des Praskanva Tage zum Leben verlängernd, huldige dem göttlichen Volke!
- 7. Denn dich zünden die Clangenossen gemeinsam an, den allwissenden Hotr. Fahre, du vielgerufener Agni, die klugen Götter eilig hierher,
- 8. Savitr, Uṣas, die beiden Aśvin, Bhaga, Agni', im Frühlicht der Nacht. Die Kaṇva's zünden dich, den Opferfahrer, bei ausgepreßtem Soma an, du Wohlopfernder.
- 9. Denn du bist der Herr der Opfer, Agni, der Bote der Clangenossen. Fahr heute die frühwachen Götter zum Somatrunk her, deren Auge die Sonne ist!
- 10. Agni! Du hast an allen früheren Morgen geleuchtet, du Glanzreicher, allsichtbar. Du bist in den Dörfern der Schirmherr und Vogt, du bist der Anwalt bei den Opfern, von Manu (den Menschen) dazu bestimmt.
- 11. Wir setzen dich ein, Agni, als Ausrichter des Opfers, als Hotr-Priester, o Gott, wie Manu (getan hat), dich den Klugen, den flinken Boten, den unsterblichen.
  - 12. Wenn du als Anwalt der Götter, du wie Mitra geehrter (?), als ihr

<sup>2</sup>b = 8, 11, 2c.

<sup>2</sup>c. Den beiden anderen Gottheiten des fruhen Morgens; vgl. Str. 14.

<sup>2</sup>d = 1, 9, 8a; 8, 65, 9c.

<sup>8</sup>c: 10, 12, 2c. bhárfika: rfi-ka bildet wohl Bahuvr. von einem rfi (zu rfi) = Vorzug, Bestes, vgl. 4, 38, 4. Also wohl eigentlich: dessen Vorzug der Glanz ist.

<sup>4</sup>a. Agni ist zugleich der śréstha und yávistha, obwohl dies eigentlich Gegensätze sind nach 1.161.1.

<sup>6</sup>a. suédmsa wie bene dicens mit Dat. Gutes sagend zu oder von.

<sup>8</sup>b. Man sollte ksapdh erwarten.

<sup>9</sup>b = 1, 86, 5b.

<sup>10</sup>cd. purókitak gehört zu c und ist nach seiner Mittelstellung in d zu yajñéşu nochmals zu denken. Vgl. 1, 1, 1 und zu mänuşak (purókitak): mánuşak purókitak 3, 3, 2; páñca-janyak purókitak 9, 66, 20. grämeşu könnte sich auf den Heerbann des Dorfes oder Clans beziehen. 11c. TBr. 2, 7, 12, 6.

<sup>12</sup>ab. Sāy. läßt devdnām von datyam abhängen. Aber vgl. 3, 2, 8d; 10, 150, 4a; 8, 101, 12 c.

<sup>12</sup>cd: 1, 95, 10; 10, 115, 8b; 9, 50, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Agni das Opferfeuer hier von dem Himmelsgott Agni unterschieden.

Vertrauter¹ den Botendienst tust, dann erglänzen die Flammen des Agni wie die Wellen der Sindhu erbrausend.

- 13. Höre hörenden Ohres mit den zu Wagen fahrenden Göttern, den Mitkommenden, o Agni! Auf das Barhis sollen sie sich setzen, Mitra, Aryaman, am Morgen zum Opfer kommend.
- 14. Den Lobgesang sollen die gabenschönen Marut hören, deren Zunge Agni ist, die Mehrer der Wahrheit. Varuna, der die Gebote aufrecht hält, soll den Soma trinken im Verein mit den Asvin, mit Usas.

# 1,45. An Agni.

- 1. Verehre du Agni hier die Vasu's, die Rudra's und Aditya's, das von Manu abstammende Volk, das gut opfert und Opferschmalz aufgießt!
- 2. Denn die weisen Götter sind dem Opfernden Erhörer, o Agni. Diese Dreiunddreißig\* fahre her, du Rotrossiger, Lobbegehrender!
- 3. Wie von Priyamedha, wie von Atri, von Virupa, o Jatavedas, wie von Angiras, so erhöre den Ruf des Praskanva, du Hochgebietender!
- 4. Die Priyamedha's, die eine große Feier (?) begehen, haben den Agni zum Beistand angerufen, der mit heller Glut der Opfer waltet.
- 5. Du Opferschmalzbegossener, Wahrhafter, höre fein auf diese Lobreden, mit denen dich die Söhne des Kanva um Hilfe anrufen!
- 6. Dich, du Ruhmglänzendster, rufen die Angehörigen in den Niederlassungen an, den Flammenhaarigen, du viellieber Agni, auf daß du das Opfer beförderest.
- 7. Dich, Agni, haben die Redekundigen zu den Opfern des (heutigen) Tages als den Hotr-Priester eingesetzt, dich den besten Schätzefinder, mit hörendem Ohre, den Weitbekanntesten.

14b = 7,66,10b; vgl. 10,65,7. 14d = 5,51,8b, vgl. 1,44,2.

### 1, 45.

Anustubh. Inhalt wie 1,44.

1cd. Say. teilt hier dem Manu die spätere Rolle eines Weltschöpfers zu. Dazu würde 10, 53, 6 und MS. 1 p. 11, 18 stimmen, wo die Götter manujatah heisen. Sollte aber nicht vielmehr das arische Volk gemeint sein, also der Genius der Arier neben seinen Göttern göttlich verehrt worden sein<sup>2</sup>? Dazu würden die Beiwörter stimmen. svadhvaram janam auch 8, 5, 33 von Menschen.

4a. mdhikeravah nur hier. Sāy. praudhakarmānah, aiso von kr. Wenn zu ci (Oldenberg), etwa: zu Großem entschlossen. 4b = 8, 8, 18b; 87, 3b. 4c = 1, 1, 8a. 4d sukrėna socięs gehört noch zu rajantam nach 3, 2, 4. 5b = 1, 26, 5c; 2, 6, 1c. 6d = 3, 29, 4d. 7c = 10, 140, 6c.

7d. diviști nach Yāska 6, 22 das Wünschen des Himmels. Wohl möglich, wenn man unter Himmel die Himmels (= Götter) welt versteht. Oder: Opfer des (heutigen) Tages, Frühopfer (vgl. diviydj 9, 97, 26, dyńbkiż 1, 53, 4). Ludwig: Morgenopfer. Es ist wohl kein Zufall, daß es fast stets in ausgesprochenen Morgenliedern oder in Verbindung mit Morgengotheiten vorkommt, vgl. 1, 48, 9; 139, 4: 4, 46, 1; 47, 1; 8, 87, 3; 7, 74, 1 oder in der Dānastui 8, 4, 19. Sāy.: yāgeşu, divaseşu, yajasutyadivaseşu, prātahkāleşu yajāssu vā (8, 87, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: Mittler. <sup>2</sup> Die übliche Zahl der Götter. <sup>3</sup> Wie der Genius des römischen Volks, z. B. Liv. 21, 62, 9. Vgl. zu RV. 10, 53, 4 d.

- 8. Die Redekundigen haben bei gepreßtem Soma zum Opfergenuß dich, das große Licht, zum opfernden Sterblichen herbewogen, die Opfergabe darbringend, o Agni.
- 9. Krafterzeugter, Wahrhafter! Heiße die Frühausfahrer, das göttliche Volk heute hier auf das Barhis zum Somatrunk sich setzen, du Guter!
- 10. Bitte, Agni, das göttliche Volk her durch gemeinsame Einladung: Hier ist Soma, ihr Gabenschönen; trinket ihn, der einen Tag über gestanden hat!

### 1, 46. An die Aśvin.

- 1. Dort leuchtet die Morgenröte wie keine je zuvor auf, die liebe (Tochter) des Himmels. Laut preise ich euch, Aśvin,
- 2. Die beiden Meister, Söhne der Sindhu, die Ausdenker der Reichtumer, die Götter, die durch ihre Einsicht Schätze finden.
- 3. Eure Buckeltiere schweben über die morsche Fläche' hin, wenn euer Wagen mit den Vögeln dahinfliegen soll.
- 4. Der Buhle der Wasser, der hinüberbringende, bringt durch das Opfer (euch), ihr Herren, (über das Wasser) herüber, der Vater des . . . . . . ,
- 5. Der für euch (das Tor) der Gedanken aufsprengt, ihr Näsatya's, die ihr der Worte gedenkt: Trinkt tapfer vom Soma!
- 8c. So konstruiert Sāy. Doch könnte brhād bhāh auch von bibhratah abhängen. Dann wäre wie in 4,5,1; 8,23,11 an das Entflammen des Feuers oder an das Herumtragen des Feuerbrandes um die Feuerstätte (1,73,1; 4,9,3 u. 5.) zu denken.

9cd: 1, 31, 17.

10d. tiroahnya der gestrige Soma, der über Nacht gegoren hat. Vgl. Sat. 11, 5, 5, 11 und Kāty. Sr. 24, 3, 42 mit Komm. Dieser gebührt bes. den Aévin (1, 47, 1; 8, 35, 19). So bildet die Str. den Übergang zu 1, 46.

#### 1, 46.

Gāyatrī. Einladung der Asvin zum Frühsoma, stellenweise absichtlich dunkel gehalten. Insbesondere kreuzen sich zwei Gedanken: Die Asvin sollen über das Meer oder die Flüsse (vgl. 5, 73, 8; 7, 70, 2; 1, 30, 18; 34, 8; 180, 1), vom Somaopfer angezogen, kommen, und sie sollen den Menschen über die Nacht hinweg zum neuen Morgen führen. Daher die häufige Verwendung des Verbs pf und seiner Ableitungen.

16. Vgl. 3, 61, 6; 9, 10, 9.

2ab: 1, 42, 5a.

25 = 8, 8, 12b; vgl. 5, 20, 1; 10, 21, 4.

3a: 1,184,3. vacyante drückt bier und 1,184,3; 3,6,2 eine bestimmte Gangart des Pferdes aus, etwa das spätere plutam oder valgitam (Hem. 1248), das Springen oder Galoppieren, oder das Schweben, Fliegen.

Sc = 8, 5, 22 c. An den Wagen der Aśvin sind verschiedene Tiere gespannt: Rosse (7, 69, 1), Vögel oder Vogelrosse (Adler 1, 118, 4), Esel (1,34,9; 116,2; Khil. 1,2,5), Stier und Krokodil (1, 116, 18), denn sie fahren durch die Lüfte, über Land und Wasser und gebrauchen dazu verschiedene Zugtiere. An obiger Stelle sind Buckelochsen (kakuha, der indische Zebu) und Vögel zusammengespannt. Dieselben Buckeltiere auch 1, 184, 3; 4, 44, 2 und in der Einzahl 1, 181, 5; 5, 73, 7; 75, 4; vgl. auch 1, 181, 6; 8, 5, 36; 1, 158, 8.

4ab. Der Soma, der die Asvin über das Meer zieht. piparti wie 7,70,2 (5,73,8), vgl. Oldenberg zu d. St.

4c. kújasya carsavíh?

5a. Nochmals der Soma. adaró matsaám wohl dasselbe Bild wie 9, 10, 6. Der Soma erleuchtet den Dichter zu einem Loblied auf die Asvin.

Ähnlich das von den Stieren des Väyu 1, 135, 9b Gesagte.

<sup>1</sup> Des Meeres.

- 6. Das lichtreiche Labsal, das uns über die Finsternis hinwegbringen soll. das gewähret uns, ihr Aśvin!
- 7. Kommt auf dem Schiff unserer Gedanken, um ans andere Ufer' zu gelangen. Schirret euren Wagen an, ihr Aśvin!
- 8. Euer Ruder ist breiter als der Himmel, euer Wagen (steht) am Landungsplatz der Flüsse. Mit Kunst wurden die Somatränke angeschirrt.
- 9. (Am Orte) des Himmels sind die Somatropfen, ihr Kanva's, am Orte der Flüsse das Gute . Wohin beabsichtigt ihr eure natürliche Körperform zu legen?
- 10. Licht ist der Somapflanze geworden: Die Sonne kommt dem Golde gleich. Mit der Zunge blickte jetzt der Schwarze durch.
- 11. Der rechte Weg ist bereitet, um glücklich ans andere Ufer zu gelangen; die Straße des Himmels ist sichtbar geworden.
- 12. Der Sänger erwartet gerade diese Gunst der Asvin immer wieder, die im Rausche des Soma hinaushelfen.
- 13. Ihr, die ihr bei dem Opferer mit Somatrank und Lied zugedeckt werdet, kommet, Glückbringende, wie zu Manu!
- 14. Euer, der Umherziehenden, Schönheit zog die Uşas nach. Nächten gewinnet ihr die rechten Wege.
- 15. Trinkt beide, Asvin, gewähret uns beide Schirm durch lückenlosen Schutz!

## 1,47. An die Aświn.

- 1. Dieser sußeste Soma ist für euch beide ausgepreßt, ihr Wahrheitsmehrer.
- 6. Es ist das Morgenlicht gemeint.
- 7 8. Fortsetzung des Gedankens in 4-5 unter wechselnden Bildern.
- 7c 8, 73, 1 b. Gemeint ist: mit den Gespannen unserer dichterischen Gedanken.
- 8. Darnach fahren sie je nach Bedarf zu Schiff (a) oder zu Wagen (b) und die Somatränke sind im Einklang mit Str. 4 die Zugtiere am Wagen.
- 9ab. Wohl mystisch-hyperbolische Bezeichnung der Somapresse und Somakufe. divás sc. padé ist nach 9, 12, 8 zu verstehen, sindhanam von dem dem Soma beigemischten Flußwasser wie 9, 86, 8. 12; 89, 2; 72, 7. Die Worte sind absichtlich so gewählt, um einen Gleichklang mit 8ab zu erzielen. Der Sinn der Str. ist dann: Der Soma ist bei uns fertig, wo werdet ihr Aśvin erscheinen? ab wendet sich an die Sänger, c an die Gottheit. Ähnlich 5, 25, 7; 74, 4.
- 9c. Die Asvin nehmen verschiedene Gestalt an, vgl. 1, 117, 9; 10, 40, 8. sodm vavrím = svarapam. Möglich aber auch dhitsathak

- Akt. im Sinn des Med. (wie später oft bei rapam kr): Wo nehmt ihr euere natürliche Gestalt an? D. h. wo leget ihr euer Inkognito ab?
- 10ab D. h. wohl: Die Sonne ist über dem fertigen Soma aufgegangen.
- 10c. Der unter den Kohlen schlummernde Agni ist neu angefacht.
- 11. Das Ende der Nacht, vgl. Str. 6 und 7.
- 11c. Der Weg des Himmels oder Tages, vgl.
- 18a. vāvasānd wie vāvase 8,4,8 zu vas, vaste. " Vgl. 1, 51, 3 und 9, 26, 4; 35, 5; 43, 1; 1, 140, 1; 2, 14, 2.
- 14c. Vgl. 4, 45, 6d. rtd van: vgl. 4, 23, 10; rtdsya vanise 4, 44, 3.
- 15c. avidriyábkih, nach den Komment. zu VS. 34, 28 = avidirnabhih, nach Say. löblich. Wohl = acchidra in acchidrati 1, 145, 3.

1, 47. Strophenbau, Brhatī und Satobrhatī.

1b = 2, 41, 4b.1c: 1, 45, 10d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Meeres. <sup>2</sup> Der Somasaft. 1, 116, 4-5.

<sup>\*</sup> Ähnlich ist es bei der Errettung des Bhujyu

Trinket ihn, Asvin, der einen Tag über gestanden hat! Bringet dem Spender Kleinode!

- 2. Auf eurem dreisitzigen, dreiteiligen, schönverzierten Wagen kommet, Aświn! Die Kanva's bereiten euch bei dem Opfer eine Erbauung, höret fein auf deren Ruf!
- 3. Trinket den süßesten Soma, ihr Wahrheitsmehrer Asvin, drum kommt heute zu dem Spender und bringt auf dem Wagen Gutes mit, ihr Meister!
- 4. Auf dem dreisitzigen Barhis würzet das Opfer mit Süßigkeit, ihr Allwissende! Die dem Himmel zugetanen Kanva's rufen euch, Aśvin, bei ausgepreßtem Soma.
- 5. Die nahen Hilfen, mit denen ihr Asvin dem Kanva beistandet, mit diesen stehet fein auch uns bei, ihr Meister der Schönheit! Trinket den Soma, ihr Wahrheitsmehrer!
- 6. Bringet, ihr Meister Asvin, dem Freigebigen Gutes auf dem Wagen und führet ihm Lebenskräfte zu! Schaffet uns Reichtum vom Meere oder vom Himmel herbei, vielbegehrten!
- 7. Wenn ihr Nāsatya's in der Ferne oder wenn ihr bei Turvaśa seid, so kommet von da auf leichtem Wagen zu uns her, zugleich mit den (ersten) Strahlen der Sonne!
- 8. Euch sollen zu den Trankspenden die Rosse heranfahren, die das Opfer verschönen. Dem Frommen und Freigebigen Speisegenuß in Fülle gebend setzet euch auf das Barhis, ihr Herren!
- 9. Kommet auf dem Wagen mit der sonnenhellen Haut, ihr Asvin, auf dem ihr immer wieder dem Spender Gutes gebracht habt, zum Trunk des sußen Soma!
- 10. Mit Lobgedichten und mit Preisliedern rufen wir die Schätzereichen herbei, denn immer wieder habt ihr Aśvin an dem lieben Sitz der Kaņva's Soma getrunken.

# 1,48. An Uşas (die Morgenröte).

1. Mit Glück leuchte uns auf, Uşas, Tochter des Himmels, mit hohem Glanze, mit Reichtum freigebig, du strahlende Göttin!

2b = 8, 8, 11b.

8b = Str. 5d u. 5. 8d = 4, 46, 5b.

4a. trişadhasthé, eigentlich drei Plätze habend, für die beiden Aśvin und die Süryä, oder weil bei den Aśvin alles dreifach ist. Nach Säy.:

in Form von drei Ringen gelegt.

4c. abhidyavah wie 8, 4, 20 von den Priyamedha's.
 4d = 8, 5, 17c.

6a. Nach Sāy. wāre der König Sudās gemeint. Im Kanvalied nicht recht wahrscheinlich.

6b: 5, 77, 8b. 7ab: 8, 8, 14; 9, 14; 10, 5.

7d = 1, 137, 2e; 5, 79, 8c; 8, 101, 2d.

8ab fast = 8, 4, 14 cd.

8c: 1, 92, 3. 8d = 8, 87, 2b.

9b = 8, 8, 2b. 9d = 8, 85, 1c.

10cd. Siehe zu 5, 78, 4d.

#### 1, 48.

Strophenbau wie 1, 47. Durch das ganze Lied zieht sich die Bitte um reichen Sängerlohn (Daksinä), der am frühen Morgen überreicht wurde. 1b = 5, 79, 3b.

- 2. Rossereich, rinderreich, alle Schätze verschaffend, geben sie sich viele Mühe, um aufzuleuchten. Hole für mich Schenkungen heraus, o Uşas; sporne die Freigebigkeit der Lohnherren an!
- 3. Uşas ist (früher) aufgeleuchtet und die Göttin wird auch jetzt aufleuchten, die Wagen in Bewegung setzend, die auf ihr Kommen gewartet haben wie die auf Ruhmestaten ausgehenden (Seefahrer) auf die Meeresflut.
- 4. O Uşas! Kanva, der erste der Kanva's, preist hier den Namen der Männer, die als freigebige Patrone bei deiner Ausfahrt ihren Sinn aufs Schenken einstellen.
- 5. Die Usas kommt Gutes tuend wie eine edle junge Frau. Die Schar dessen, was Füße hat, erweckend naht sie; die Vögel treibt sie zum Aufflug.
- 6. Die die Schlacht entfesselt und die Geschäftigen aussendet, sie läuft gleichsam lüstern der Spur (der Männer) nach. Die Vögel sitzen nicht still, die bei deinem Hellwerden aufgeflogen sind, du Reichbelohnende.
- 7. Sie hat (zur Fahrt) aus der Ferne angespannt, von der Sonne Aufgang her. Mit hundert Wagen zieht diese glückbringende Usas zu den Menschen aus.
- 8. Alles was lebt, beugt sich ihrem Anblick; Licht macht die Edle. Die freigebige Tochter des Himmels Uşas soll die Anfeindung, die Fehlschläge hinweg leuchten.
- 9. Uşas! Leuchte her mit deinem schimmernden Licht, Tochter des Himmels! Viel Glück bring uns mit, wenn du bei den Opfern des (heutigen) Tages aufleuchtest!
- 10. Denn Atmen und Leben der ganzen (Welt) ist in dir, wenn du aufleuchtest, du Edle. Auf hohem Wagen erhöre du unseren Ruf, du strahlende mit prächtigen Gaben!
- 11. So gewinne denn, o Uşas, den Siegerpreis, der unter dem Menschenvolk Aufsehen macht! Mit dem fahre her zu den Opfern des Frommen, zu den Opferleitern, die dich preisen!
- 12. Alle Götter fahr zum Somatrunk aus dem Luftreich her, o Uşas! Bring du uns Rinderbesitz, Rossebesitz, preislichen, o Uşas, den Ehrenpreis und die Meisterschaft!

2a. viśvasuvidah faßt Bloomfield richtig als Haplologie für viśva-vasu-vidah. 2c: 1, 118, 12; 128, 6; 8, 61, 2; 7, 79, 5. 2d - 7, 92, 2d. 3a: 1, 118, 18; 124, 11.

2d - 7, 92, 2d. 3a: 1, 113, 13; 124, 11.
3c d. dadhrirë eigentlich: sich bereit gehalten haben. dhr auch sonst mit Lok. Die Wagenfahrer werden mit ausfahrenden Schiffern verglichen. Ob samudrë prägnant im Sinne des späteren samudraveläyäm? Dann wäre der Parallelismus vollständig, denn die Flutzeit ist für den Seefahrer dasselbe, was für

Wagenfahrer der Morgen, das Signal zur Ausfahrt. Vgl. 1, 56, 2 b.

65: 1, 124, 7a; 4, 5, 5a.

7a. Dieselbe Breviloquenz 7, 75, 4; 8, 3, 17.

8b = 7, 81, 1d. 8d = 7, 81, 6d.

10a: 1, 118, 16.

11a. Den Siegerpreis gewinnen ist bildlich s.v.a. der Erste sein. Vgl. 1, 128, 2. Oder es ist der Ehrenpreis des Sängers gemeint wie 6, 48, 4.
11b: 4, 36, 9c. Dort die Erklärung von citram.
11d: 5, 79, 4 a b.

- 13. Deren helle Strahlen glückbringend erschienen sind, die Usas soll uns allbegehrten, ausgezeichneten Reichtum geben, bei dem man gut fährt.
- 14. So viele Rai's auch dich früher zur Hilfe, zur Gunst angerufen haben, du Große, so erkenne du unsere Preislieder durch eine Ehrengabe an, o Usas, mit deinem hellen Feuerschein!
- 15. Uşas! Wenn du heute mit deinem Lichte das Tor des Himmels öffnest, so gewähr uns deinen vor Räubern schützenden breiten Schirm und schenke Speisegenüsse samt Kühen, o Göttin!
- 16. Begabe uns mit großem, buntem Reichtum und mit Überfluß, mit allübertreffendem Glanz, große Uşas, mit Belohnungen, du Reichbelohnende!

## 1,49. An Usas.

- 1. Uşas, komm mit deinen glückbringenden (Strahlen) sogar von des Himmels Lichtraum! Dich sollen die Rotfarbigen zu dem Hause des Somaopferers fahren.
- 2. Mit dem schönverzierten, leichtlaufenden Wagen, den du Uşas bestiegen hast, mit dem begünstige heute den Mann, der in gutem Rufe steht, du Himmelstochter!
- 3. Zweifüßler und Vierfüßler, auch die beschwingten Vögel sind deinen Zeiten gemäß zum Vorschein gekommen von (allen) Enden des Himmels her, du hellglänzende Usas.
- 4. Denn ausleuchtend bescheinst du mit deinen Strahlen den ganzen Lichthimmel. So haben dich, Uşas, jetzt die Kanva's Gutes begehrend, mit Lobesworten angerufen.

# 1,50. An Sūrya (Sonne).

- Dort fahren den Gott Jatavedas seine Strahlen herauf, auf daß die ganze Welt den Sonnengott schaue.
- 2. Wie Diebe schleichen jene Gestirne mit dem nächtlichen Dunkel davon vor dem allschauenden Sürva.

18b = 4, 52, 5a.

14a. Zu dem eigentümlichen Gebrauch des Relativs s. 8, 8, 6; 7, 22, 9.

14c: 1,54,7; 8,81,5. 14d = 4,52,7c.

15c: 8, 9, 1.

1, 49.

Anustubh.

1a. Das Substantiv etwa nach 1, 48, 13 (oder nach 1, 30, 22?) zu ergänzen.

13: 1, 6, 9; 5, 56, 1.

8d. D. h. von allen Richtungen. Bezieht sich bes. auf die großen Vögel. 46: 1, 50, 4c; vgl. 8, 44, 4b.

#### 1, 50.

1—9 Gāyatrī, 10—13 Anuştubh. Das Süryalied (1—10) dient in der vorliegenden Fassung einem Heilzauber gegen Gelbsucht und einem Spruch wider Feinde sur Folie (11—13). Dieser ist nach Anukr. eine Upanişad (s. zu 1, 191).

1ab. Die Strahlen hier als Rosse des Sürya gedacht. 2, 11, 6 werden sie den Hari's des Indra gleichgesetst.

 Nach Mah. su VS. 7, 41: 'um die ganze Welt su sehen'. Dagegen spricht R.V. 7, 66, 14; 9, 48, 4. Vgl. su 10, 186, 1c.

- 3. Seine Vorzeichen, die Strahlen sind unter den Menschen weit sichtbar geworden, wie Feuer erglänzend.
- 4. Pünktlich, allsichtbar, lichtmachend bist du Sürya; du bescheinst den ganzen Lichthimmel.
- 5. Den Clanen der Götter zugewandt, den Menschen zugewandt, gehst du auf, der ganzen Welt zugewandt, auf daß sie das Sonnenlicht sehe.
- 6. (Er ist) das Auge, mit dem du lauterer Varuna den unter den Menschen Wandelnden beschaust.
- 7. Du durchläufst den Himmel, den weiten (Luft)raum, indem du die Tage durch die Nächte bemissest und die Geschöpfe beschaust, o Sürya.
- 8. Sieben Falbinnen fahren dich zu Wagen, Gott Sürya, den Flammenhaarigen, du Weitschauender.
- 9. Sürya hat die sieben sauberen Töchter des Wagens' angeschirrt. Mit diesen, die sich selbst anschirren, fährt er.
- 10. Aus dem Dunkel heraus, das höhere Licht erblickend, den Gott unter den Göttern, den Sürya, sind wir zu dem höchsten Lichte gelangt.
- 11. Wenn du heute aufgehst, du als Freund Geehrter, und am Himmel hüher steigst, so vertreibe, o Sürya, meine Herzkrankheit und Gelbsucht!
- 12. Auf die Papageien, auf die Ropaņākā's legen wir meine Gelbsucht und auf die Hāridrava's legen wir meine Gelbsucht ab.
- 13. Dieser Aditya ist mit voller Macht aufgegangen und unterwirft mir den Feind; nicht möge ich dem Feind unterliegen.

# 7. Gruppe. Lieder des Savya\*, 1,51-57.

Der Dichter nennt sich nirgends\*. Er rechnet sich aber su den Pajra's (1,51,14). Nur Indralieder. Viele seltene Sagenzüge, Vorliebe für seltene Wörter und für Alliteration.

## 1, 51. An Indra.

1. Den bekannten Widder, den vielgerufenen, preiswürdigen Indra ergötzet mit Lobreden, der ein Strom des Guten ist; für den die menschlichen (Ge-

8: AV. 18, 2, 1. 4a: 7, 68, 4b. 4c: 1, 49, 4, 5c: 10, 136, 1 (s. d.); 8, 49, 8; 9, 61, 18; 7, 77, 2. 7b: 2, 19, 3. 8ab: 7, 66, 15 cd.

9c. So Say. zu 1, 119, 4; Roth: mit den eigenen Gespannen.

125. Nach Säy. der Särikävogel (Maina, der gelbfüßige indische Star).

12c. harrarara gleichfalls ein best, gelber Vogel (vgl. 8, 85, 7), so auch Säy. su AV. 1, 22, 4. Vgl. den χαραδριός, dessen Anblick von Gelbsucht heilen soll.

1,51.

Jagati, 14—15 Tristubh. Der Zweck des Lieds wird am Schluß angegeben.

1a. Indra heißt wegen seiner Kampflust der Widder (1,52,1), hier sugleich mit Anspielung auf die Sage von seiner Verwandlung in einen Widder 8, 2, 40, in der Subrahmanyslitanei Sat. 8, 8, 4, 18; Şadv. Br. 1, 1, 15 und Bāṣk. Up. (Ind. St. 9, 40). Sāy.: Indra kam su dem opfernden Kanvasohne Medhātithi in Widdergestalt und trank dessen Soma. Der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die in Str. 8 genannten falben Stuten.

<sup>9</sup> Nach der Legende eine Inkarnation des Indra.

<sup>1</sup> 10, 49, 5 wird ein Savya als Schützling Indra's erwähnt.

schlechter) wie die Tage vergehen. Den freigebigsten Redekundigen besinget (euch) zu Nutz!

- 2. Ihn, den Überlegenen, bevorzugten die Hilfen¹, der den Luftraum ausfüllt, der von den Stärken² umgeben ist, den rauscherregten Indra die geschickten Rbhu's. Zu dem Ratreichen ist die raschhandelnde Großmut² aufgestiegen.
- 3. Du hast für die Angiras' die Kuhherde aufgedeckt und dem Atri warst du Pfadfinder in dem hunderttorigen (Hause). Dem Vimada brachtest du Gutes sogar auf Vorrat (?), indem du im Kampfe den Fels des, der sich (darin) einhüllte [verbarg], im Kreise drehtest.
- 4. Du hast die Verschlüsse der Gewässer geöffnet; du hieltest fest den Schatz der (Himmels)gabe in dem Berge. Als du, Indra, den Drachen mit (aller) Kraft erschlagen hattest, da ließest du am Himmel die Sonne zum Schauen aufsteigen.
- 5. Du bliesest mit Zauberkünsten die Zauberkundigen hinweg, die nach eigenem Ermessen über die Schulter (?) opferten. Du brachst des Pipru Burgen, du Mannherziger; du halfst dem Rijsvan in den Dasyuschlachten weiter.

Rşi nannte ihn Widder. Darum heißt auch jetzt Indra 'Widder'. Vgl. die Erzählung Jaim. Br. 3, 233.

1b. Gleiches oder ähnliches Bild 3, 51, 2; 5, 39, 2; 8, 61, 6; 2, 16, 7; 1, 5ò, 2; 1, 4, 10; 8, 32, 13.
1c. ydsya dativischer Gen. im engeren Anschluß an den Vergleich. mānuşā sc. yugāni. Ein menschliches Zeitalter ist für Indra nur ein Tag, wie später ein Jahr einem Göttertag und tausend Caturyuga einem Tag des Brahman gleichgesetzt werden (Kāth. 33, 5, p. 30.

2a. Dazu vgl. utír indravatatamah 10, 6, 6.

26: 1, 87, 4b; 3, 3, 5c; 8, 88, 2a.

15; Vis. Pur. 1, 3, 9. 14).

2d: 1, 134, 1.

8. Die Sagen von Vala, Atri und Vimada.

8a: 9, 86, 23 d.

8b. śatádureşu (sc. grheşu?) war wohl der Name eines burgartigen Hauses, in dem Atri gefangen saß. Ebenso der Sg. 10, 99, 3, mit welchem Liede das obige in seiner Mythologie eine gewisse Verwandschaft hat.

Scd. saséna cit? Gr. nimmt hier ein sasé 'Schlaf' an. Es wird aber doch wohl das gewöhnliche sasé (etwa: Ertrag, Ernte, Vorrat, Überfluß) vorliegen. Da der Sagenzug sonst unbekannt, ist Gewißheit unmöglich.

8d. Es scheint, daß Indra das Felsennest eines

Räubers, der gleich den Pani's oder dem Sambara dort Schätze aufgehäuft hatte, zu Gunsten des Vimada in origineller Weise ausleerte. 4. Der Vrtramythos.

62

4b. ddhārayaḥ wie 1,52,8; 8,77.6; 10,49,9
Zu dánumad vásu vgl. isó dánumatyāḥ
5,68,5.

4d. So lange Vrtra herrschte, war die Welt finster und erst der Sieg des Indra brachte das Licht zurück, vgl. 1, 7, 3; 32, 4: 52, 8; 2, 19, 3.

5ab: 1, 33, 5. 9; 10, 55, 8. Es sind wohl die Dasyu's im Gefolge des Pipru zu verstehen. Nach 10, 99, 11 verwandelte sich Indra dabei in einen Kampfstier. So werden das Wegblasen oder Wegschnauben und die mäyds verständlich.

5b. Säy.: "Welche Asuras die Opferspeisen in ihren Mund opferten, nicht in das Feuer', unter Berufung auf zwei ähnliche Erzählungen in Kaus. Br. 7, 8 (p. 29, 22) und Sat. 5, 1, 1, 1. Es handelt sich wohl um einen ähnlichen Betrug wie der in TS. 2, 5, 1, 1 von Visvarüpa erzählte. Süpti wird durch av. supti, np. suft 'Schulter' erklärt. Nur muß man den Ausdruck figürlich nehmen, wie das auch Ludwig zu tun scheint. 'Über die Schulter' opfern', wäre s.v.a. das Opfer unterschlagen oder einem

¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Ebenfalls personifiziert.
¹ Oder: brachtest.
¹ Das Wasser.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
¹ Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfen (atdyah) Indra's hier persönlich gedacht als seine Hilfstruppen und Gefolgschaft.
² Die Hilfstrupp

- 6. Du standest dem Kutsa in den Śuṣṇakämpfen bei, du liefertest dem Atithigva den Śambara aus. Den Arbuda tratest du trotz seiner Größe mit dem Fuße nieder. Vor alters schon bist du für die Dasyuerschlagung geboren.
- 7. In dich ist alle Stärke insgesamt gelegt; deine Freigebigkeit freut sich auf den Somatrunk. Deine Keule tut sich hervor, wenn sie (dir) in die Arme gelegt wird. Beschneide alle Kräfte des Feindes!
- 8. Unterscheide zwischen den Ariern und den Dasyu's; die Unbotmäßigen zuchtigend mache sie dem Opferer untertan! Mach dich stark, (sei) Ermutiger des Opfernden! An all diesem (Tun) von dir habe ich bei den Somagelagen meine Freude.
- 9. Indra ist der, welcher die Unbotmäßigen dem Botmäßigen untertan macht, der mit seinen Anhängern die Gegner niederstößt. Als Ameise zerschmiß der Gepriesene die Mauern des den Himmel Erstrebenden, der schon ausgewachsen noch weiter wuchs.
- 10. Als Usanas dir mit Kraft die Kraft zimmerte, da sprengt(e) deine Gewalt durch ihre Größe die beiden Welthälften auseinander. Dich fuhren, du Mannherziger, des Vata (Rosse), die durch (bloßen) Gedanken geschirrten, zur Ruhmestat, als du (mit Kraft) angefüllt warst.
- 11. Als er sich bei Usanas Kavya gutlich getan hatte, besteigt Indra die fliegenden (Rosse), die besten Flieger. Der Gewaltige (besteigt) den eilenden (Wagen), er ließ die Gewässer in Strömen laufen. Er sprengte die festen Burgen des Śusna.

anderen zuwenden. Der Ausdruck würde dem paröksam in TS. a.a.O. entsprechen.

5cd. Rjišvan ist in der Piprusage der Verbündete Indra's, 4, 16, 13; 5, 29, 11; 6, 20, 7.

6. Die Dämonen Susna, Sambara und Arbuda.
7b Der Somatrank regt Indra zur Freigebigkeit an (1,54,9; 139,6; 3,41,6; 51.12; 8,4,4; 24,10; 49,3; 9,8,3; 60,4; 75,5; 81.1), darum freut sich diese auf den Soma, um sich recht betätigen zu können.
8b: 1,130,8.
8c: 10,49,1c. śäki bhava: Oldenberg verweist

8c: 10, 49, 1c. sáki bhava: Oldenberg verweist auf sári bhava 1, 138, 8, worin Ludwig (4, 145) wohl richtig den ersten Ansatz zu der späteren i-Bildung wie ekibkā — allerdings noch nicht mit dem späteren Akzent — vermutet. Dann ginge sáki auf sākā zurück.

9b. ābhūbkih — dnābhuvah entsprechen dem dnuvratāya — dpavratān in a. Es sind seine Mitarbeiter oder Anhänger und seine Gegner gemeint. Vgl. ābhūşu 1, 56, 3 und das über d-bhū su 1, 64, 1d Bemerkte. Sāy.: mit den Sängern deren Gegenteil.

9cd. Eine andere Metamorphose Indra's in einem Dämonenkampf. Er hatte sich in eine Ameise verwandelt, um unbemerkt an die Mauer der feindlichen Burg heranzukriechen. Hierher auch 10, 99, 5. Wiederholt wird in 10, 99 auf Indra's Verwandlungen hingewiesen (Str. 3. 9.11). Auch der Dichter von 1, 51 bervorzugt die Verwandlungsmythen.

10a: 1, 121, 12. Nach 1, 52, 7 hat Tvaştr dem Indra die Kraft gestärkt und die Keule gezimmert. Diese beiden Vorstellungen sind hier in Eins zusammengezogen.

10b. Entweder ist śávah Subjekt, oder es steht am Ende des Pāda für śávasā. Für letztes spricht 8, 3, 6; 10, 89, 1; 1, 56, 4, für erstes - 1, 80, 13; 6, 29, 5; 7, 61, 4.

10d. púryamāņam, sc. mit Kraft (Sāy.) oder mit Soma nach 5, 34, 2 (vgl. 2, 14, 10; 3, 36, 6; 8, 49, 3).

11c: 5, 78, 7a. Die Konstruktion ist nicht sicher. Die Erwähnung der Gewässer ist im Sunnamythos ungewöhnlich. c ist darum vielleicht ein Satz: 'Der Gewaltige ließ den eilenden (Wagen) mit des Wassers Strom(schneile) laufen'. apdh dann Gen. sg. wie 1, 180, 4; 6, 30, 5 und vielleicht 4, 16, 8. apdh srottast wäre Bild für die Schnelligkeit. Der umgekehrte Vergleich in 1, 180, 5.

- 12. Du besteigst den Wagen zu den Stiergetränken'. Dargebracht sind (die Somatränke) des Śaryata, an denen du dich berauschest. So wie du, Indra, an den somapressenden (Menschen) deine Freude hast, erreichst du im Himmel unbestrittenen Ruhm.
- 13. Du gabst dem alten beredten, somapressenden Kakşīvat die junge Vṛcayā, o Indra. Du Umsichtiger hast dich in das Weibchen des Vṛṣaṇaśva verwandelt. Alle diese (Taten) von dir sind bei den Somaopfern zu verkünden.
- 14. Indra ist jetzt in den ausschließlichen Besitz des Gutgesinnten gegeben. Wie ein Türpfosten ist das Preislied bei den Pajra's, das Rosse, Rinder, Wagen, Gut heischende. Indra allein gebeut über den Reichtum als dessen Verschenker.
- 12. Sāy. bringt die Str. mit der aus Mbh. 3, 122 bekannten Legende von Cyavana-Śaryāti\* in Verbindung. Śāryāta war nach 3, 51,7 wegen seines Somaopfers bekannt. Hier sieht es so aus, als sei er der zeitgenössische König und Patron des Dichters von 1, 51, vielleicht ein Nachkomme jenes Śaryāta.
- 12a. vṛṣapāneşu sc. suteşu. Mit dem Besteigen oder dem Schirren des Wagens verbindet sich von selbst der Begriff des Fahrens, daher hier der Lok. wie accha bei yuj 5, 74, 3 oder der Abl. bei yuj 1, 48, 7; 7, 75, 4; 10, 94, 12.
- 12b. prábhrta könnte auch gegen Pp. als Lok. sg. gefaßt werden wie 5, 32, 5.
- 12d. Die Einladung zu Śāryāta's Soma ist eine besonders hohe Ehre.
- Auch diese beiden Geschichten sind fast verschollene Sagen.
- 18ab. Ob darauf 1, 116, 7 anspielt? Kakşīvat ist hier der Opferherr (sunvan, s. zu 1, 133, 7a; 2, 1, 2d). Der hundertjährige Kakşīvat 9, 74, 8d.
- 18cd. Die Sage von der Weibwerdung Indra's gehört zu seinen Liebesabenteuern. Sie liegt nur in dürftigen Andeutungen vor. MS. 2 p. 54, 4: 'Von der Nirrti (Todesgöttin) ist die Frau gepackt, die Mannesgestalt hat, und von der Nirrti gepackt ist der Mann, der Frauengestalt hat. Durch dieses (Opfer) befreit er ihn von der Nirrti. Nicht gelangt nämlich eine Opfergabe für Nirrti ins Feuer. Wenn er in die Kohlen opfert, so opfert er gewissermaßen ins Feuer und doch auch nicht. Als damals Indra des Vrsapasva Weib ward, da packte ihn die Nirrti, das Übel. Das Übel,

das er vertrieb, wurde ein Kastrat. Wer von dem Übel, der Finsternis (des Todes) gepackt zu sein glaubt, der soll dieses kastrierte Tier für Indra opfern'. Ähnlich Käth, 13, 5 p. 186, 6. Nur wird statt der Geschichte von der mena ein anderes Liebesabenteuer Indra's erzählt: 'Indra liebte nämlich die Dämonin Vilistenga. Er ging unter die Asura's, er ward ein Weib unter Weibern, ein Mann unter Männern. Er glaubte von der Nirrti gepackt zu sein; er erfand dieses dem Indra und der Nirrti geweihte kastrierte Tier (als Opfer). welcherlei Gestalt (als Mannweib) er ging. ein solches Tier opferte erb. Sat. 3, 3, 4, 18; Şadv. 1, 1, 16 führen als einen Satz der Subrahmanyālitanei vrsanasvasva mene an und Sadv. erläutert dies dahin: 'Des Vrsanasva Mena Tochter hieß Menakā. Die liebte Indra. Nach Säy. zu 1,51,13 lautete im Śātyāyanaka die Geschichte so: 'Indra verwandelte' sich in die Menā des Vrsanasva und wohnte in seinem Hause. Als sie? im heiratsfähigen Alter war, liebte Indra sie selbst.' Vgl. Oertel in JAOS. 26, 176. vrsanašvá ist jedenfalls N. pr., eigentlich aber bezeichnet es ein Wesen, das halb Stier halb Pferd ist. Darauf scheinen noch zwei andere Stellen des RV. anzuspielen, nämlich 1, 121, 2, wo von der ménà des Rosses und der Mutter der Kuh die Rede ist. 10,111,3 aber spricht von der mena des Rindes. Leider sind beide Stellen reichlich dunkel.

64

18d = 8,100,6a; vgl. 1,51,8; 4,22,5; 10,89,4.
14. Der Sänger hat jetzt durch sein Loblied den Gott an sich gefesselt. Das wird in b durch ein Bild erläutert: Das Loblied hält

¹ Den Somaspenden. º In Sat. 4, 1, 5, 2 Saryāta. º anate ähnlich TS. 2, 5, 4, 3; Tāṇḍ. 16, 6, 14. Dem Sinn nach: 'past für'. Sāy. zu Tāṇḍ. yogyatām prāpnott. º Ähnlich TBr. 2, 7, 9, 5 tát svid evdvatīt tán ndvatīt. º Nāmlich einen vīpumsaka, der wie napumsaka den Zwitter und den Kastraten bezeichnet. º D. h. verkleidete sich als. 

¶ Die Somaspenden. º In Sat. 4, 1, 5, 2 Śaryāta. º anate ähnlich TS. 2, 5, 4, 3; Tāṇḍ. 16, 6, 14. Dem Sinn nach: 'past tūr'. Sāy. zu Tāṇḍ. yogyatām prāpnotī. º Āhnlich TBr. 2, 7, 9, 5 tát svid evdvatīt tán ndvatīt. º Nāmlich einen vīpumsaka, der wie napumsaka den Zwitter und den Kastraten bezeichnet. º D. h. verkleidete sich als. 'Past tār verkleidete sich als verkleidete sich

15. Dies Huldigungs(lied) ward für den Bullen, den Selbstherrscher, dessen Mut echt ist, für den Starken vorgetragen. In diesem Ringen wollen wir mit heilen Mannen nebst den Lohnherren unter deinem Schutze stehen, o Indra.

### 1,52. An Indra.

- 1. Den bekannten Widder verherrliche recht, den Finder des Himmelslichtes, dessen hundert Kräfte sich auf einmal regen! Wie das Rennpferd zum Siegespreis möchte ich den Wagen(streiter), der auf den Ruf herbeieilt, den Indra, mit Lobliedern zum Beistand herlenken.
- 2. Unerschütterlich wie ein Berg in seinen Grundfesten ist Indra, der tausend Hilfen hat, an Kräften gewachsen, da er den Flußsperrer Vrtra erschlug und die Fluten eindämmte, kampffroh durch den Somatrank.
- 3. Denn er ist unter Räubern ein Räuber(?), am (Soma?)euter ein Schlund, mit (gold)schimmerndem Boden, rauschgestärkt durch die Dichter. Diesen Indra habe ich mit Kunst und Bedacht gerufen, der die reichste Gabe spendet, denn er füllt sich mit Soma.
  - 4. Den im Himmel auf dem Barhis sitzend seine eigenen stattlichen Stärken

so fest wie der Türpfosten. Dasselbe Bild in 8, 23, 24 stomebhih sthürayüpavát.

15c 1, 105, 19. Zu asmin vriane vgl. den ahnlichen Liedschluß 10, 149, 5; 75, 9; 3, 30, 22 und den Eingang von 1, 54. Oder ist gemeint. in diesem Opferbund? vrjana ist das Ringen und der Ring.

### 1, 52.

Meist Jagati, 13. 15 Tristubh.

1a: 1, 51, 1.

 subhvůh elliptisches oder substantiviertes Adj., vgl. das über abhúbhíh 1, 51, 9 Gesagte und 1, 52, 4.

1c: 3, 2, 3d; 10, 96, 10b. rátham wie im Epos metonymisch für den Wagenstreiter. Ebenso 1, 54, 3.6. Möglich auch: den Wagen, den Indra. Vgl. 1, 103, 7c.

1d: 1, 168, 1d. 2c: 8, 12, 26.

2d. Indra hat nach dem Tode des Vytra die Flüsse befreit und wieder laufen lassen. Es wird aber auch berichtet, daß jene vor ihrem Befreier fichen (4, 22, 6: 7, 21, 3; 10, 111, 9), und daß Indra sie beruhigte (5, 32, 1), sufriedenstellte (4, 19, 5) oder festhielt (1, 51, 4; 10, 49, 9) und in ihre Bahnen lenkte. Das Befreien wird durch sir-wöj ausgedrückt (1, 56, 5; 85, 9; 2, 23, 18). Hier wie 4, 19, 5 ist das einfache wöj gebraucht. Dieses steht entweder, wie Oldenberg meint, im Sinn von sir-

ubj oder es besagt Ähnliches wie adhārayat 10, 49, 9. Dafür spricht besonders 6, 52, 1.

- Sa. Die Wortspiele sind kaum sicher zu enträtseln. dvard und dvari könnten wohl durch výkadvaras 2,30,4 erklärt werden. wenn dies bedeutet: wie ein Wolf (räuberisch) anfallend!. Wenn man mit Oldenberg noch dra dazu stellen will, so past für dieses die Bedeutung 'anfallen, packen, tibel mitspielen' in MS. 2 p. 40, 2; vgl. RV. 4, 4, 1; 6, 12, 3. Man kann bei doaró doarisu an Indra's Verhalten gegen die Pani's, Sambara u. a. denken. vavrdh wie 5,32,8. candrdbudhnah ist auch wohl noch mit vaordh zu verbinden. Das Bild schlägt dann um. Indra ist beim Soma unersättlich und an Reichtum unerschöpflich, in beiden Fällen gleichsam ein tiefer Schlund (vavrd). 8, 61, 6 heißt er ein goldener Quell, an anderen Stellen ein Strom des Reichtums (1, 4, 10; 51, 1; 8, 32, 13), vaord ist aber zugleich Bezeichnung der Panihöhle (4, 1, 13; 5, 31, 3), die voll von Schätzen ist (10, 108, 7). Andere Götter heißen rayó budhadh (1, 96, 6; 10, 139, 8).
- 8d. pápríh reflexiv oder jatháram su ergänsen nach 6, 69, 7; 5, 84, 2. Säy.: er füllt die von uns erwartete Speise auf.
- Indra's Hilfen und Kräfte sind auch hier personifisiert und als seine himmlischen Trabanten dargestellt. Dieselbe enge Verbindung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dazu avest. doar stürzen, rennen.

<sup>5</sup> 

erfüllen wie (die Flüsse) das Meer, dem Indra standen in der Vrtraschlacht die Hilfen zur Seite, seine unüberwindlichen Kräfte von ungebeugter Gestalt.

- 5. Während er im Rausche dieses (Soma) kämpfte, sprangen seiner Eigengröße die Hilfen bei (so schnell) wie die flinken Stuten bergab, als Indra, der Keulenträger, durch den Soma kühn geworden des Vala Schranken sprengte gleich Trita.
- 6. Hitze überkommt ihn', seine Kraft entbrannte. Die Wasser versperrend lag er' auf dem Grunde des (irdischen) Raums, als du, Indra, deinen Donner dem Vrtra in die Fresse schlugst, der im Wassergefäll schwer zu fassen war.
- 7. Denn wie Wogen einen See erfüllen dich die feierlichen Worte, die deine Stärkung sind, o Indra. Tvastr selbst stärkte dir die eigene Kraft; er zimmerte die Keule von überlegener Wucht.
- 8. Als du, festentschlossener Indra, mit den Falben den Vrtra erschlugst, und für Manu den Gewässern einen Ausweg suchtest, da hieltest du die eherne Keule in den Armen. Du brachtest am Himmel die Sonne zum Schauen an.
- 9. (Die Götter) machten mit Furcht den hohen Aufstieg zum Himmel, der selbstleuchtend, gewaltig, preisenswert ist, als die wie Menschen um den Sieger-

der att und tavisi usw. in 1,51,2; 52,2; 56,4; 6,36,3 u. ö.

- 4a. sådmabarhis steht wohl mit Inversion (nipāta\*) für barhihsadman. Das Barhis ist hier der Grasteppich, auf dem die Götter im Himmel sitzen.
- 4b. Abgekürzter Vergleich, nach 5, 85, 6; 2, 35, 3; 3, 46, 4 u. a. zu ergänzen. Säy. erklärt die subhväh als die Flüsse und bezieht a auf den Soma.
- 5a. Über svavrşii s. Str. 14, wo der Dichter seine eigenen Worte wiederholt. Das gewöhnliche vrşii past durchaus nicht. S. auch zu 10, 23, 4a.
- 5b. raghvih bezieht Säy. hior auf die Gewässer, pravane wird meistens vom Wasser, 1, 119, 3 vom Wagen gebraucht, raghü nie vom Wasser, mit Vorliebe von den Rennpferden. Vgl. 4, 41, 9 und damit 3, 33, 2.
- 5d. pariāhin ist doppelt zu denken. Auch Trita befreit die eingesperrten Kühe, 10,8,8 (vgl. 10,48,2). Möglicherweise aber ist paridhin doppelsinnig. Ist dabei an die Brunnengeschichte (1,105) zu denken? Vgl. auch die dunkle Stelle 5,86,1.
- Szene aus dem Vıtrakampi mit raschem Wechsel des Subjekts: a Indra, b Vıtra. Auch Sāy, bezieht a auf Indra.
- 6a. ghrpá == ardor, im späteren Skt. aber Mit-

leid. Zu titvisé šávah vgl. 8, 6, 5; 10, 43, 4 und 1, 56, 3.

- 6b. Zu rájaso budhnám vgl. 2, 2, 3; 4, 1, 11

  Hier würde für rájas die von den Indern angenommene Bedeutung 'Wasser' passen.

  ä-si hat in den Parallelen stets ein ähnliches Objekt: 2, 11, 9; 5, 30, 6; 8, 6, 16; 1, 121, 11; 4, 17, 7; 19, 3 und ohue ä 5, 32, 8(?). Zu pravavé vgl. 1, 54, 10.
- 6cd. Der Donner für den Donnerkeil. Vgl. Str. 15 und 10, 152, 8; 1, 56, 6.

7ab: 6, 47, 14.

7a. armáyah gehört wohl auch zum Verglichenen und bezeichnet da, wie oft, die Somawogen. Anderenfalls wäre die Wortstellung verschränkt wie z. B. 4, 16, 13 d. Unter den brähmäni wird man zunächst an die der Marut denken, vgl. 5, 31, 10; 3, 32. 2
7cd: 1, 51, 10.

7d: 1, 61, 6; 85, 9; 5, 31, 4; 6, 17, 18.

8a. jaghanván — dyacchathah ist die öfter zu beobachtende unlogische Zeitfolge, vgl. 3, 36, 8 und 1, 52, 6. — sambhrtakratuh in Ragh. 11, 32 hat anderen Sinn.

8d: 1, 51, 4.

95. Die Lichtgottheiten wie Usas, Sürya machten nur furchtsam (bkiydsä) ihren täglichen Aufstieg oder ihren ersten Aufstieg nach dem langem Dunkel<sup>4</sup>, während die Marut als seine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indra. <sup>2</sup> Vṛtra. <sup>3</sup> Wie in rásātir, dánucitra, vāgyata, putrahata. <sup>4</sup> Vgl. zu 1, 51, 4.

preis kämpfenden Hilfen, als die Marut ihrem Herren folgend dem Indra als der Sonne zujubelten.

- 10. Sogar der gewaltige Himmel wich aus Furcht vor dem Getöse dieses Drachens deiner Keule aus, o Indra, als du im Rausche des Soma mit Macht den Kopf des Vrtra spaltetest, der die beiden Welthälften bedrängte.
- 11. Sobald die Erde den zehnfachen Umfang annahm (und) die Völker alle Tage sich ausdehnten, o Indra, da kam fürwahr deine berühmte Macht, du Gabenreicher, dem Himmel an Stärke, an Selbstvertrauen gleich.
- 12. Auf der anderen Seite dieser Welt, des Himmels, hast du Kühngesinnter von Natur stark, zum Schutz (bereit), die Erde zum Gegengewicht deiner Stärke gemacht. Die Wasser, die Sonne beschirmend gehst du zum Himmel ein.
- 13. Du wardst das Gegengewicht der Erde, du wurdest der Herr des hohen (Himmels), in dem die erhabenen Helden' sind. Das ganze Luftreich hast du mit deiner Größe ausgefüllt. Wahrhaftig, kein andrer ist wirklich dir gleich.
- 14. Dessen Umfang Himmel und Erde nicht erreichen, so wenig als die Ströme das Ende der Welt, noch seine Eigengröße, wenn er im Rausche dieses (Soma) kämpft. Allein hast du alles andere vollständig getan.

Hilfstruppen (atayah), oder neben diesen, ihn im Kampf ermutigten, vgl. Ait. Br 3, 20, 1; RV 8, 96, 7; 93, 14; 1, 11. 5. — yat in a schließt die Adj. an das Subst. in b.

3d svàh entweder Luptopamå (vgl. Chānd. Up. 3, 19, 3, RV. 1, 69, 10) oder Lok. bei Sonnen-(aufgang), oder abgekürzt für svàrrata, ebenso (nur Akk.) in 1, 131, 3 svàr yanta. Vgl. vrirėsu, vrirė zu 1, 7, 5.

10ab vájrah als Nom. (so Pp.) past weder in die Konstruktion noch sachlich. In ab ist der Himmel, in cd ist Indra Subjekt. Auch wird nirgends gesagt, daß Indra's odjra vor Vrtra zurückfuhr, wohl aber, daß Himmel und Erde vor dem vajra Furcht hatten (2, 11, 9; 6, 17, 9). Es ist darum gegen Pp. vdjre aufzulösen und der Lok. etwa im Sinn des Dat. von dyoyavit abhängig zu machen. Der genaue Sinn von wu Intens. ist nicht zu ermitteln. In 8, 100, 12 wird der Himmel aufgefordert, dem vdjra Platz zu machen. Sonst wird erzählt, daß Himmel und Erde vor Indra's Grimm oder Ungestüm zitterten 1,80,11; 4, 17, 2; 5, 32, 9. Am nächsten kommt 6, 17, 9 dem vermuteten Gedanken der obigen Stelle. Man könnte allerdings auch mit Say. die Worte vajra indra te zur folgenden Zeile ziehen\*. asya in Pp. wohl falsch für asyd. rodasi in c alter Fehler für rodasi, vgl. 7,69,1.

- 11. Indra breitete die Erde und die arische Bevülkerung aus , nachdem er jene von den Dämonen gesäubert hatte. Säy. macht einen hypothetischen Satz daraus: Wenn die Erde verzehnfacht wäre, oder wenn alle Menschen auch dann . . .
- 11cd. Seit dem Vrtrakampf ging die Oberherrschaft von den alten Göttern wie dem Himmel auf Indra über. Umgekehrt wird dies 3, 32, 11 ausgedrückt.
- Indra wird nunmehr der eigentliche Himmelsgott.
- 12c. Fortsetzung von 11a. Er verbreiterte die Erde seiner Himmelsgröße entsprechend. Das Bild ist hier und in 13 von der Wage genommen. pratimána das Gegenmaß, d. h. das Gegengewicht, bedeutet später geradezu Gewicht.
- Fortsetzung des Gedankens in 12. Vgl. 1,
   1, 18d: 6, 30, 4a; 1, 165, 9b.
- 146c. Sinn; So wenig wie die Ströme je das Ende der Welt erreichen, so wenig erreichen Himmel und Erde Indra's svdorsti. Diese svdorsti steht hier den Begriffen vydcas und data parallel. Der Regen paßt so wenig wie in Str. 5. Vielmehr ist dies ein weiteres Beispiel dafür, daß ein aussterbendes Wort zunächst noch in der Komposition weiterlebt. Das Wort vrsti, das wir hier allein brauchen können, muß mit vdrzman, vdrzistka, vfzan,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Götter. <sup>2</sup> Ein ähnliches vorzeitiges Abreißen des Satzes ist vielleicht in 1,32,12b angunehmen. <sup>3</sup> Vgl. den ähnlichen Mythos in Vend. 2.

15. Es sangen dabei die Marut in demselben Kampfe, alle Götter jubelten dir zu, als du, Indra, mit der zackigen Waffe dem Vrtra gegen das Maul schlugst.

## 1,53. An Indra.

- 1. Wir tragen fein dem Großen eine Rede vor, Lobesworte dem Indra an der Stätte des Vivasvat. Noch nie hat ja einer das Kleinod wie (ein Dieb) bei Schlafenden gefunden. Ein schlechtes Loblied findet bei den Schätzespendern kein Lob.
- 2. Du, Indra, schlägst Roß und Rind heraus, du schlägst Korn heraus als der mächtige Gebieter des Guts, für die Männer von jeher hilfsbereit, ihre Wünsche nicht zu kurz kommen lassend, ein Genosse den Genossen: Den preisen wir jetzt.
- 3. Machtvoller, tatenreicher, glanzvollster Indra! Dein ist dies Gut, das ringsum in die Augen fällt. Raff davon zusammen und bring es herbei, du Übermächtiger; laß den Wunsch des dir ergebenen Sängers nicht unerfüllt!
- 4. An diesen Tagen mit diesen Somatränken zufrieden, die Ratlosigkeit durch Kühe und Rossebesitz bannend Mit Indra, mit Soma wollen wir den Dasyu zersprengen, den Feind abwehren und am Speisegenuß teilhaben.
- 5. Wir wollen am Reichtum, am Speisegenuß teilhaben, o Indra, an den glanzvollen, himmlischen Siegesgewinnen, an der göttlichen Fürsorge, die ihre Stärke in Söhnen hat, die mit Rindern den Anfang macht und Rosse bringt.
- 6. Dich berauschten diese Rauschtränke, diese Riesenkräfte, die Somatränke in den Schlachten, du rechtmäßiger Herr, als du für den Sänger, für den

vrşus' wurzelverwandt sein und die überragende Größe bedeuten. Dies paßt zu dem Leitgedanken des Lieds, der überragenden Größe Indra's.

 Eine Art Nachtrag zu Str. 9. Dem Liede fehlt der abrundende Schluß.

15a. sásmín: im gleichen oder in jedem. Säy. tasmín oder sarvasmín.

156 = 1, 103, 7d. 15d: 1, 52, 6. 1, 53.

Jagati, 10-11 Tristubh.

1b. Vivasvat erscheint unter den ersten Feuerpriestern und Opferern (1, 31, 3; 6, 8, 4; 10, 21, 5), und sein Name ist typisch für den Opferer überhaupt geworden, vgl. Oldenberg, Religion 122, 281. Der Platz des V. ist also der Opferplatz.

1c. D. h. so mühelos. Zwischen den Zeilen liegt der Gedanke: Wir haben uns dabei redlich Mühe gegeben. 1d: 7, 32, 21; 84, 3b. Das Lob schließt die gute Belohnung ein.

2a. durá von de wie turá von te, nach Sāy.
von da = Geber. Vgl. vájam darşi 10,69,3.
2c. tikşānardh, vgl. tikşā stotéhyah 2,11,21.

35. Das Gut der Feinde und der Geizigen.

4. Die Str. ist anakoluthisch.

4a: 4, 3, 15; 7, 28, 4a. Oder: mit diesen (Opfer)tagen.

4b: 10, 42, 10. Über amati vgl. zu 8, 53, 15.
5b. Opfer und Dakşinā wurden oft aus der Kriegsbeute bestritten. So ist hier vajebātā zu verstehen. Vgl. auch 8, 27, 1a.

5d. góagrayā: Der Dichter denkt dabei an die Dakṣiṇā, bei deren Übergabe die geschenkten Tiere im Zuge vorgeführt werden, vgl. 1, 126, 2fg.

6a. Es fragt sich, ob tânt vṛṣṇyā Akk. oder Nom. sei. Wohl das Erste — dich und deine Kräfte, womit 1,108,7 tvā — vāyat ca su

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spuren dieser Ws. ore vielleicht in varreard 6, 26, 1 = oreayamana 8, 52, 5. Mit obigem sodorest hat nichts su tun oreste yathyd sod 10, 23, 4.

Opfernden zehntausend Feinde, denen keiner gewachsen war, niederstrecktest.

- 7. Kampf um Kampf suchst du kühnlich auf, Burg um Burg schlägst du da mit Kraft zusammen, als du, Indra, mit dem Genossen Nami in der Ferne den Zauberer Namens Namuci niederstrecktest.
- 8. Du hast den Karañja und Parņaya durch den scharfen Radschnitt des Atithigva getötet; du brachst unnachgiebig die hundert Burgen des Vangrda, die von Rjiśvan belagert wurden.
- 9. Du hast mit Suśravas, der ohne Anhang war, diese zweimal zehn Stammeskönige, die herangezogen waren, du, der Berühmte, die sechzigtausend neun und neunzig (Krieger) mit dem Lahmen (?) durch das Wagenrad niedergeworfen.
- 10. Du hast mit deinen Hilfen dem Susravas geholfen, mit deinen Schutztruppen dem Turvayana, o Indra. Du hast ihm, dem großen, jugendlichen König, den Kutsa, Atithigva, Äyu unterworfen.
- 11. Die wir beim Abschluß, o Indra, deine besten gottbeschützten Freunde sein wollen, wir wollen dich preisen, durch dich an guten Mannen (Söhnen) reich und unser Leben noch weiter recht lange ausdehnend.

## 1,54. An Indra.

- 1. Du Gabenreicher sollst uns in dieser Not im Kampfe nicht (verlassen). Nicht ist ja das Ende deiner Macht zu erreichen. Du machtest die Flüsse aufkreischen, (du knacktest) laut brüllend die Bäume. Wie hat sich da nicht aus Furcht das Gefolge zusammengeschlossen?
- 2. Singe dem mächtigen, dem machtreichen, machtvollen; verherrliche und preise den hörenden Indra, der mit kühner Kraft als der riesige Bulle durch seine Bulleneigenschaft beide Welten zwingt!

vergleichen ist; s. auch 10, 44, 2d; 113, 8a. Säy. faßt es als Nom. und versteht die Opfergaben darunter. 1, 54.

Jagati mit Triştubh gemischt. 1a. Aposiopese wie 1, 173, 12a.

- 1c. Vgl. Str. 5b. Roth zieht roruvat zu der seltneren Wz. ru 'zerschmettern', obwohl roru sonst nur Intens. von ru 'brüllen' ist. Gegen ihn spricht die mehrfache Verbindung von krand ru, z. B. 1, 178, 3; 9, 68, 2. dkrandayah ist Zeugma oder zu odnā ein passendes Verb zu ergänzen nach 5b; 1, 130, 4; 10, 78, 8; 5, 58, 6. roruvat könnte auch als Akk. pl. neutr. zu odnā gehören. Sāy. faßt vanā als Wasser.
- 1d. Oder: 'sich dir angeschlossen'. kpopék kann Sg. (1, 57, 4; 8, 3, 10) oder Pl. (1, 178, 7; 8, 18, 17) sein. Ebenso sam arata 3. Sg. des a-Aor. oder 3. Pl. des Wurselaor. Die kpopé ist die übrige Götterschaft (vgl. 1, 52, 9; 11, 5) oder die Marut. Säy. faßt kpopék als Pl. und versteht die Welten darunter: 'Deine Stärke sehend fürchten sich alle drei Welten'.
- 2d. nagrajdte, nämlich zur Hilfeleistung wie 4, 26, 1.

Namī Sāpya ein sagenhafter König, war Indra's Verbündeter im Kampfe gegen Namuci, 6, 20, 6; 10, 48, 9.

<sup>8</sup>a: 10, 48, 8. Er hat nach b die beiden Feinde überfahren.

Eine Variante zu der bekannten Zehnkönigsschlacht (7, 18).

<sup>9</sup>c. Vgl. die ähnliche Zählung 7, 18, 14.

<sup>9</sup>d. duspdd, Gegensatz von supdd, vgl. dpaduspad 10, 99, 8. Ob Suśravas oder sein Pferd damit gemeint und die beiden Instr. in verschiedener Rektion?

<sup>10</sup>cd. Der jugendliche König ist Türvayāņa, vgl. 6, 18, 18; 2, 14, 7; 8, 58, 2, wo überall die drei genannten Gegner.

<sup>11</sup>a: 10,77,7. Den Abschluß (udfc) des Opfers bildete die Auslohnung der Sänger. Dieser gilt der Wunsch in ab.

<sup>11</sup>cd = 10, 115, 8cd.

- 3. Dem hohen Himmel singe ein ermutigendes Wort, dem kühnen, dessen kühner Sinn frei schaltet. Der hochberühmte Asura' wurde, eifrig gemacht, vor die beiden Falben (gespannt), denn dieser Bulle' war der Wagen(kämpfer).
- 4. Du erschüttertest des hohen Himmels Wölhung, du hiebst eigenhändig mit kühnem (Sinn) den Sambara herab, indem du gegen die Hand des erliegenden Zauberers, die scharf (wie) der Stein, kühn durch den berauschenden (Soma), kämpfest.
- 5. Wenn du auf den Kopf des schnaubenden (tretend), des schon erliegenden Susna, die Bäume brüllend niederstrecktest mit vorstrebendem, eifrigem Sinn - wenn du auch heute das tun willst, wer soll dir das verwehren?
- 6. Du hast dem mannhaften Turvasa und Yadu beigestanden, du dem Turviti und Vayya, o Ratreicher, du dem Wagen(kämpfer) Etasa im Kampf um den Siegerpreis. Du überrumpeltest die neun und neunzig Burgen.
- 7. Der Mann hat als König und wirklicher Gebieter die Übermacht, der sich an das Gebot hält und Opfer spendet, oder der die Preislieder durch Ehrengabe anerkennt. Für ihn schwillt des Himmels Gabe unten an.
- 8. Unvergleichlich ist seine Macht, unvergleichlich seine Weisheit. Die Partei der Somatrinker soll durch ihr Werk den Vorrang haben, die deine, des Schenkers, große dauerhafte Macht und Bullenstärke mehren, o Indra.

3 führt diese Hilfeleistung näher aus, daher das eingeschaltete Lob auf den Himmel.

3b. Vgl. 5, 35, 4; 8, 62, 5a. Dort von Indra. 3cd. Der Himmel diente dem Wagen Indra's als Vorspann. Dies erinnert an 6,66,6b.

- 3c. barhanā kr (auch 6, 26, 5) lose Komposition wie kikirá kr 6,53,7, kévala kr 4,25,6, mandrá kr 10, 101, 2, madhulá kr 1, 191, 10; AV. 5, 15, 1; vayûnā kr RV. 1, 162, 18, sukrtā kr 1, 162, 10, svadhvará kr 3, 6, 6; 7, 17, 3, 4. Vgl. Pan. 5, 4, 58 fg. und devatrá kr 5, 61.7: 10, 110, 2, sayutrá kr 10, 40, 2. Über barhana s. zu 3, 34, 5.
- 3d. vrsabháh muß derselbe wie in 2d, also Indra sein.
- 4-5. Szenen aus dem Endkampf mit den Dämonen, im Einzelnen recht dunkel.

4a: 5, 60, 3. 46: 7, 18, 20d.

- 4d. Sambara wehrte sich im Erliegen noch mit seinen Krallen. Vgl. den Snävidka mit der steinernen Hand, Yašt 19, 43. bkastim aśdnim ist wohl offenes Kompositum.
- 55. Wenn vánā (vgl. Str. 1) richtig überliefert ist, so kann es sich wohl nur um die auch sonst angedeuteten Listen des Suspa handeln (5, 31,7; 1,121,10; 8, 40, 6), um seine Wandelburg, die Indra zerschlägt (8, 1, 28). Ob dabei

an improvisierte Palisadenburgen oder an ein vārksam durgam (Manu 7,70) zu denken ist? Ähnlich schon Ludwig. Vgl. auch 1,59,6; 130, 4b; 3, 34, 3c.

5d: 4, 30, 23 c.

6a: 1, 174, 9; 4, 30, 17; 5, 31, 8. Say. faßt náryam wie in 1, 112, 9 als Name eines Königs. Es werden aber sonst nur die zwei genannt. 65: 2, 13, 12; 4, 19, 6.

6c: 8, 50, 9; 1, 61, 15; 121, 13; 6, 15, 5; 2, 19, 5. Etaśa hier in einem Wettrennen, vgl. zu 1, 168, 5d; 5, 29, 5cd.

6d. Des Sambara, 2, 19, 6; 4, 26, 3; 6, 47, 2; 7, 19, 5; 99, 5; 9, 61, 1. Zu dambhayah vgl. 6, 18, 10d; 5, 32, 7; 8, 40, 6; 10, 22, 8.11.

7a: 2, 25, 1; 8, 31, 3.

7b. Säy.: der die von Indra gegebene Anweisung erfüllt. prati-inv sonst nicht belegt.

7c: 1, 48, 14; 8, 81, 5.

7d. Der Regen (vgl. 5, 63, 1). Das dem uparā zugrunde liegende Bild ergibt sich aus 1,62,6. 8a. 'Seine', des Indra (Säy.). Oder ist die Macht

der fürstlichen Patrone, die Weisheit der Sanger gemeint und 'sei' zu erganzen?

8b. somapå neme ('die somatrinkenden Einen') sind die Partei, zu der der Dichter gehört, vgl. 4, 24, 4-6.

<sup>1</sup> Der Himmelsgott.

- 9. Nur für dich sind diese reichlichen, mit Steinen ausgedrückten, in der Kufe sitzenden (Somatränke), die (vollen) Becher, die Indra trinkt. Erfülle, hefriedige dein Verlangen nach ihnen und richte deinen Sinn aufs Schenken von Gut!
- 10. Es herrschte Finsternis, die den Urgrund' der Gewässer zu Fall brachte. Der Berg (geriet) in den Leib des Vrtra. Indra bekämpft alle von dem Einsperrer<sup>a</sup> der Flüsse gemachten Anstalten in den Stromgefällen.
- 11. Verleih du, Indra, uns glückmehrenden Glanz, große Macht, völkerbezwingende, starke! Behüte unsere Gönner, schütze die Opferherren und verhilf uns zu Reichtum und kindergesegneter Nahrung!

## l, 55. An Indra.

- 1. Noch weiter als der Himmel hat sich sein Umfang ausgedehnt, auch die Erde kommt dem Indra an Größe nicht gleich. Furchtbar, kraftvoll, den Volkern heiß machend, wetzt er die Keule wie ein Büffel (die Hörner) um sie scharf zu machen.
- 2. Wie die Meeresflut die getrennten Flüsse nimmt er mit seinem Umfang (die Somaströme) in sich auf. Indra ist wie ein Stier gierig auf den Somatrank. Von alters her wird der Streiter wegen seiner Stärke anerkannt.
- 3. Du, Indra, besitzest die Eigenschaften großer Mannhaftigkeit um sie wie einen Berg zu nutzen. An Heldenmut tut er sich unter den Göttern hervor, der Gewaltige, zu jeglichem Unternehmen an die Spitze gestellt.
  - 4. Er wird im Walde mit den Verehrern beredt, der seinen teuren indrischen
- 9ab. Eigentlich ein Satz, indem camasah metonymisch für den darin enthaltenen Soma steht.
  10. Schwierige Str. dhartina, eigentlich Grundlage, bezeichnet wie budhna 10, 111, 8 den Urgrund oder Ursprung der Flüsse, hier also den Berg. Säy. dem Sinn nach richtig: Die den Strom der Wasser versperrende Finsternis. Der Sinn ist jedenfalls: Vytra hatte das Gebirge, von dem die Flüsse entspringen, in Dunkel gehüllt und dann verschlungen (vgl. 4, 17, 1; 10, 111, 9). Nach 1, 32, 2 lag V. auf dem Berg. Zu -hvara vgl. hvdras.

10cd. Zur Sache s. 1, 52, 6c; 32, 18. nadyd varrinā: der nadvojt 1, 52, 2.

11c = 10, 61, 22c.

11d. Oder: 'Zu eigenem Wohlstand', wenn soapatyd mit Ludwig zu sedpati gezogen wird, also = av. haspathya, ap. wolipasiya.

1, 55.

Jagati. 1a: 8, 6, 7 a.

16: 1, 52, 18.

- 2b. várimabhíh, vgl. várobhíh 10, 89, 1. 2c: 1, 32, 3.
- 3a. Zu párvatam ná bhójase vgl. 8, 88, 2; 50, 2; 1, 65, 5; 8, 49, 2. Der Nutzen eines Berges besteht in seinem Quellenreichtum (3, 57, 6), seinen Schätzen (1, 59, 3), dem Soma usw. tám ist Attraktion für tát oder táni.
  4. Dunkle Str.
- 4a. Wohl ein ähnlicher Gedanke wie 1, 10, 4; 100, 4c; 173, 2; 6, 40, 1. Bei vane ist nicht sowohl an das spätere Anachoretentum su denken, als an die Waldeinsiedelei, in der die Rei's mit ihrer Familie wohnten, soweit sie nicht an Fürstenhöfen eine Anstellung fanden. namasyńbhib, Säy.: von den verehrenden Rei's; Roth und Ludwig: durch die sich beugenden Bäume.
- 45. Zu indriydm kann man nach der Parallele 10, 54, 2 bdlam ergänzen, oder nach 1, 57, 3 ndma wie in 1, 103, 1. cdru ist oft Attribut von ndma.
- 4d. dhénām, Say.: die Lobrede.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Berg. <sup>9</sup> Dem Vrtra.

(Namen) unter den Völkern verkündet. Wohlgefällig ist der Bulle, begehrenswert ist der Bulle, wenn der Gabenreiche friedlich die Lippe (Rede) in Bewegung setzt.

- 5. Er, der Streitbare, erregt große Kämpfe unter den Völkern durch seine Macht und Kraft. Dann erst glauben sie an den wutentbrannten Indra, wenn er die Keule, seine Waffe, herabschmettert.
- 6. Denn der Ruhmbegierige zerstörte die kunstlichen Sitze, auf der Erde an Kraft wachsend; er schaffte räubersicheres Licht dem Opferer und ließ die Gewässer los zum Laufen, der Umsichtige.
- 7. Nach Schenken soll dein Sinn stehen, du Somatrinker. Lenke die beiden Falben herwärts, der du auf Lobesworte hörst! Deine ungeduldigen Erwartungen, die deine bestlenkenden Wagenführer sind, die täuschen dich nicht.
- 8. Unerschöpfliches Gut trägst du in den Händen, unbezwingbare Gewalt besitzt der Berühmte am Leibe. Wie Brunnen von den Erbauern zugedeckt sind viele Ratschlüsse in deinen Leibern verdeckt, o Indra.

### 1,56. An Indra.

- 1. Dieser hat viele Schöpflöffel (?) von diesem (Soma) aufgefüllt (?) und hochgenommen wie ein aufgeregter Hengst die Stute. Er gibt sich den kräftigen (Soma) zu trinken zu großer (Kraft), nachdem er den goldenen falbenbespannten kunstvollen Wagen hergelenkt hat.
- 2. Ihm sollen die Lobesworte, die vollzähligen Labungen sich zuwenden(?) wie die Gewinnsuchenden auf ihrer Fahrt dem Meere. Zum Herrn der Kraft steig mit der Weisheit Macht, mit Schneid empor wie Späher auf einen Berg!
  - 3. Er ist der Überlegene, groß an Manneskraft (auch) ohne Staub'. Wie

5. Gegensatz zu 4. Im Kriege offenbart er sich erst recht den Menschen.

Sab. majmanā — ojasā auch 1,130, 4; 2, 22, 2 parallel. Zu samithāni kṛnoti yudhmah — jānebhyah vgl. jānāya samādam kṛnomi 10,125,6; yudhmāh khajakṛt 6,18,2; 7,20,3; yutkārēna 10,103, 2 und 4,42,5; 20,9.

5cd. Vgl. 4, 24, 4. 5; 10, 27, 2. 3; 7, 32, 14.

6a. Die Burgen der Dasyu's, 2, 15, 8; 7, 21, 3; 8, 97, 14.6δ: VS. 33, 92.

7à: 1, 54, 9d.
 7b. vandanaérut, vgl. 3, 43, 4d.
 7d. Deine Erwartungen werden bei uns nicht getäuscht werden.

#### 1. 56.

Jagati. Das Lied ist wohl nicht ganz korrekt überliefert oder im Ausdruck vielfach ungelenk. 125. Die Verszeile ist nicht durchsichtig. Gehören prå, doa zu úd ayamsta oder ist ein anderes Verb, etwa als Absol.<sup>2</sup>, zu ergänzen?

camriçah ist dunkel. Graßmann's Konjektur avatásya ist schon darum ganz unsicher. cam. könnte aber mit camű, camasá verwandt sein.

1c. hiranydyam gehört doch wohl zu rátham in d. Ähnliche Vernachlässigung der Zäsur auch wohl Str. 5ab.

2ab. Ob nemann işah zu trennen? neman zu nam wie néśat zu naś. Das einfache nam etwa im Sinn von abhi-nam.

2b = 4, 55, 6c; vgl. 1, 48, 3.

2cd. Doch wohl Soma angeredet (vgl. 9, 68, 22), nach Say. aber der Sänger.

2c. Den Indra. sāhāḥ wohl für sāhāsā am Ende des Pāda parallel dem tējasā in ā.

2d. Zum Vergleich s. 8, 47, 11. Wohl etwas anderes ist 8, 100, 5a. Dagegen Sāy.: 'wie geliebte Frauen auf einen Berg, um Blumen zu suchen'.

Sa. arena wie duomi, sine pulvere, ohne Staub,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. Kampf. <sup>2</sup> Oldenberg denkt an ein Absol. avatdeya. ava-tams ist sonst nicht belegt. Doch vgl. das spätere avatamsa 'Ohrring' u. ä. <sup>8</sup> Möglich auch 'Schluck'.

die Zacke des Berges glüht vor Eifer seine Kraft, mit der der Eisenfeste im Rausche, in (Sachen seiner) Anhänger hartnäckig, den Zauberer Susna in Fesseln zur Ruhe brachte.

- 4. Wenn die göttliche Kraft von dir gestärkt dem Indra zum Beistand folgt wie Surya der Morgenröte, so treibt er mit Hurrageschrei den Staub hoch empor, er der mit kühner Stärke die Finsternis verscheucht.
- 5. Als du die Grundfeste¹ ausdehntest, da hast du den unverrückten Luftraum zuversichtlich auf die Pfeiler des Himmels gestellt. Als du im Kampf um die Sonne im Rausche kampffreudig den Vrtra erschlugst, o Indra, da ließest du die Flut der Gewässer heraus.
- 6. Du, der Mächtige, setztest mit Kraft die Feste des Himmels (und) der Erde auf ihre Grundlagen, o Indra. Im Rausch des ausgepreßten (Soma) ließest du die Gewässer laufen. Du zerbrachst die Kinnladen (?) des Vrtra mittendurch.

## 1, 57. An Indra.

- 1. Dem freigebigsten hohen (Indra) von hohem Reichtum und echtem Mute, dem starken trage ich ein Gedicht vor, dessen Freigebigkeit unaufhaltsam wie (der Strom) der Gewässer im Gefäll und allezeit geöffnet ist um seine Macht (zu offenbaren).
  - 2. Dann soll alles für dich bereit sein, daß du gern kommest; die Soma-

d. h. ohne Kampf. Gegensatz zu 5. a und b vielleicht ein Satz, wenn śdvah am Ende des Pāda für śdvasa.

8c. Vgl. 1,52,6a.

8c. Die abhūsu sind dieselben wie die abhūbhhh in 1,51,9. Aber der Lok. ist schwer zu konstruieren. dudhrāh wohl wie 2,12,15a zu verstehen. Nach Sāy. ist ābhūsu — Gefängnis.

4a. 'Von dir', dem Sänger (Säy.). Also Selbstanrede.
 4b: 9, 84, 2d.
 4c: 1, 54, 2.
 4d: 4, 17, 13b. arhart wohl onomat.

5ab. Zwei Möglichkeiten. Entweder ist tirah Verb und ab swei Sätze. vi-tp wie 8,14,7; 10,153,3; Śāńkh. Śr. 8,25,1 und ni-tan in der Parallele RV. 10,111,4. In allen diesen Stellen wird die Ausbreitung der Erde und die Befestigung des Himmels nebeneinander gestellt, ebenso 1,62,5; 2,15,2; 6,17,7; 72,2. Oder tirah ist mit Säy. als Präpos. zu fassen. Dann ist ab ein Satz und zu übersetzen: 'Als du über die unverräckte Grundfeste (der Erde) den Luftraum auf den Pfeilern zuversichtlich ausgebreitet hast'. Dies aber weniger wahrscheinlich.

5cd: 1, 52, 2cd. 5d: 1, 85, 9; 2, 28, 18.

6b. Zu sádaneşu vgl. sádasah 4,17,4.
6d. paşyà? Vgl. 9,102,2. Nach 1,52,6.15;
10,152,3 ist auf die Kinnladen zu schließen.

#### 1, 57.

Jagati.

1c: 4, 31, 9; 8, 14, 4; 4, 20, 7; 32, 8. Zu apám ist ein Substantiv, nach Sāy. vegaķ, zu ergänzen, oder der Vergleich ist schief gestellt, s. 9, 69, 7; 6, 46, 14; 8, 108, 11; 13, 8. Bei durdhdram und apāvytam denkt der Dichter wohl an die schenkende Hand (8, 24, 5) und an die verschlossenen Schätze (7, 27, 2) oder an den vrajā (6, 45, 24; 10, 28, 7).

1d. śávas in Verbindung mit rádhas auch 1, 81,8; 8,56,1; 5,85,4. Vgl. 10,116,1 und bes. 6,43,4. śávase bedeutet öfters sur Kraftleistung, um seine Macht su seigen. Sāy.: Zur Macht der Sänger.

2a: 10, 27, 17b.

26. Zum Vergleich s. 1, 30, 2; 4, 47, 2; 5, 51, 7 und 9, 97, 45; 17,1. Ob minusalm too aufsulden?

2c. parvate hier wohl der Stein (wie 10, 18, 4 u. 8.) und der Vergleich unvollständig: wie

spenden des Opferbringenden (rinnen) wie Wasser in die Tiefe, wenn wie am Fels die geliebte Keule des Indra gewetzt ward, die immer treffende, goldene:

- 3. Für diesen Furchtbaren, Hochgeschätzten bring du, schmuck wie Uşas, unter Verneigung (alles) zum Opfer zusammen, des Art zum Ruhm, (des) indrischer Name als Leuchte geschaffen ist wie die falben Stuten' zum Laufen!
- 4. Wir hier sind die Deinen, du vielbesungener Indra, die wir uns an dich zu halten pflegen, du Schatzreicher, denn kein anderer als du kann (all) die Lobreden vertragen, du Lobbegehrender. Nimm dies Wort von uns an wie deine Gefolgschaft!
- 5. Groß ist deine Heldenkraft, o Indra; dein sind wir, erfülle dieses Sängers Wunsch, du Gabenreicher! Der hohe Himmel traute dir die Heldenstärke zu, und diese Erde hat sich deiner Kraft gebeugt.
- 6. Du, Indra, hast jenen großen breiten Berg mit der Keule in Stücke gespalten, o Keulenträger. Du ließest die eingesperrten Gewässer frei zum Laufen. Alle Gewalt hast du vollständig im alleinigen Besitz.

### 8. Gruppe. Lieder des Nodhas, des Gotamiden, 1,58-64.

Der Dichter nennt sich 1, 61, 14; 62, 13; 64, 1 bei Namen, 62, 13 Gotama und rechnet sich 1, 60, 5; 61, 16; 63, 9 zu den Gotama's, 62, 2 zu denAngiras'. Jaim. Br. 1, 147 kennt einen Nodhas, Sohn des Kakşīvat, einen mantrakyt. Alle Lieder außer 59 haben die gleiche Schlußhalbzeile\*. 59 sieht wie eine Anleihe bei den Bharadvāja's (6. Buch) aus. Der König Püru, bez. die Püru's, werden zweimal erwähnt (1, 63, 7; 59, 6). Auch wiederum viele seltene Sagenzüge. Vorliebe für gleichen Strophenanfang.

## 1.58. An Agni.

- 1. Niemals wird der kraftgeborene Unsterbliche angestachelt, seitdem er der Hotr und Bote des Vivasvat wurde. Auf den richtigsten Wegen hat er den Raum durchschritten; er bittet (die Götter) durch die Opferspende zum Gottesdienst her.
  - 2. Seine eigene Speise hält der Alterlose fest; in den Sträuchern steht er

ein Messer am Stein. Das Wetzen des Vajra ist ein Zeichen, daß Indra sich reisefertig macht.

8b. Die Frau des Opferers wird angeredet. Sie trug bei dem Opfer jedenfalls ihr Festgewand. Nach Säy. ist Uşas selbst angeredet. Diese steht aber nur im Vergleich. uşah Vok. wie dive nd citre 1, 30, 21 c.

dhāma: Wesen, Art, auch sonst neben nāma, 10, 45, 2; 8, 37, 3—4.

3d. fyótih, dem Sinn nach - fyótise, aber mit Ausweichen in eine andere Konstruktion.

4a. Vgl. 5, 33, 5; 7, 30, 4; 8, 46, 32.

4d. Wie die Gefolgschaft das Wort ihres Anführers annimmt, 5c: 7, 21, 7; 1, 163, 8.

6. Der Vrtramythos. 6a: 1, 32, 1.

#### 1, 58,

Jagatī, 6—9 Tristubh. Die Schilderung des Waldfeuers tritt in dem Lied stark in den Vordergrund.

1a. D. h. er tut freiwillig seinen Botengang, ohne besondere Nötigung. Das Bild des Wagenpferdes liegt zu Grund. Aufrechts Konjektur nut tandate für nit tundate ist ansprechend (vgl. 1, 72, 7), aber unnötig.

1b. Über vivásvat s. zu 1,58,1.

2b. Zu trev àvieydn vgl. bes. 10, 113, 8.

- auf, gierig nach Nahrung verlangend. Wie ein(es) Hengst(es) erglänzt sein Rücken, wenn er (mit Schmalz) betropft wird. Donnernd wie des Himmels Wölbung hat er sein Gebrüll erhoben.
- 3. Im Zusammenwirken von den Rudra's, den Vasu's bevollmächtigt (und) als Hotr eingesetzt, der an Reichtum überlegene Unsterbliche, hat er wie ein Wagen unter den Äyuclanen den Vorrang. Der Gott teilt wünschenswerte Gaben nach der Ordnung aus.
- 4. Vom Winde getrieben breitet er sich nach Lust in den Sträuchern mit seinen sichelförmigen(?) Zungen aus, laut brausend. Wenn du, Agni, auf die Bäume dich gierig wie ein Bulle stürzest, so ist dein Weg schwarz, du Hellwogender, Alterloser.
- 5. Glutzahnig, im Gehölz vom Wind angefacht schnauft er wie ein siegreicher Stier in der Herde, indem er mit seiner Lichtgestalt in den endlosen Raum andringt. Es fürchtet sich, was steht und geht, (auch) die Vögel.
- 6. Dich brachten die Bhrgu's zu den Menschen, der teuer wie ein Schatz, für die Völker leicht zu errufen ist, als Hotr, o Agni, als auserwählten Gast, wie ein Freund' dem himmlischen Geschlechte lieb.
- 7. Den die sieben Zungen (Opferlöffel), den die Priester als bestopfernden bei den Opfern zum Hotr erwählen, den Agni, den Wagenlenker aller Götter, pflege ich mit Labung; ihn bitte ich um Belohnung.
- 8. Gewähre heute, du Sohn der Kraft, wie ein Freund geehrt(?), uns Sängern lückenlosen Schirm! O Agni, Kind der Stärke, schütze mit ehernen Burgen den Sänger vor Not!
- 9. Sei du Leuchtender dem Sänger Schutz, sei den Freigebigen ein Schirm, du Freigebiger! Schütz, o Agni, den Sänger vor Not! Recht bald am Morgen soll sich der einstellen, der durch die Weisheit Schätze erwirbt.

2d - 9, 86, 9a; vgl. 7, 3, 6.

10, 92, 6. Die Rudra's sind die Marut (vgl. 3, 16, 2a; 26, 4 fg.), die Vasu's die übrigen Götter.

8b. 3, 3, 2. Zu rayişâh vgl. sdhantam — rayim 5, 23, 1 wie zu dyumnâsâh 1, 121, 8 dyumnâm — ydt sâsâhat 8, 19, 15.

3c: 1, 96, 3b; 2, 2, 3c. vikęu — āyūşu — vikęv àydh 2, 4, 2. Auflösung des Gen. Verhältnisses in ein Asyndeton.

8d: 5, 16, 2. 4b. Ob für synyabhih?

4c: 1,58,2b. 4d: 4,7,9.

5c: 9, 68, 8d.

7a. Wohl Wortspiel mit beiden Bedeutungen von juhü. juhväh und vaghätah sind koordiniert. Gemeint ist: die sieben Zungen = Reden (oder die sieben Löffel) der Priester. Diese wiederum sind die Stimmen der sieben Priester (9, 103, 3; 8, 60, 16; 10, 71, 3). An

die sieben Zungen Agni's (3, 6, 2) ist kaum zu denken.

7c. Agni ist der arati der Götter (2, 4, 2), von Himmel und Erde (1, 59, 2; 2, 2, 3; 6, 49, 2; 10, 3, 7), des Himmels (2, 2, 2; 10, 3, 2), der Erde (6, 7, 1). In Verbindung mit den Vasu's auch 10, 3, 2. arati ursprünglich wohl der Rosse- und Wagenlenker (der immatu) und dann der Lenker überhaupt. Für die Bedeutung 'Rosselenker' spricht bes. 4, 38, 4; 8, 19, 1 (deväso deväm aratim dadhanvire) und 2, 4, 2 (aratir präivah). Als Bezeichnung des Agni verbindet sich ar. gern mit data und havyardh (3, 17, 4; 6, 15, 4; 7, 10, 3; 8, 19, 21; 10, 46, 4).

9d. Die Schlußhalbzeile des Nodhas und seiner Familie. dhiydvasu ist nach Säy. der, der durch die dhi (Opferwerk oder Intelligenz) Reichtum erlangt. Vgl. 1, 46, 2c. Nach Roth:

<sup>1</sup> Oder: wie Mitra.

## 1,59. An Agni Vaisvānara.

- 1. Die anderen Agni's sind nur Zweige von dir, Agni; bei dir schweigen alle Unsterblichen'. Vaiśvānara! Du bist der Nabel der Lande; wie eine stützende Säule hältst du die Menschen fest.
- 2. Das Haupt des Himmels, der Nabel der Erde ist Agni, und er ward der Lenker beider Welten. Als solchen erzeugten dich den Gott die Götter, als Leuchte für den Arier, o Vaisvanara.
- 3. Fest wie die Strahlen in der Sonne sind in Agni Vaisvanara die Güter gelegt, die in den Bergen, Pflanzen, Gewässern, die bei den Menschen sind. Du bist König darüber.
- 4. Die beiden Welten sind (ihm) wie zwei hehre (Mütter) dem Sohne. Lobesworte (spende ich) geschickt wie der menschliche Hotr (es zu sein vermag). Dem Sonnenhaften, von echtem Mute, dem männlichsten Vaisvanara (dienen) viele jüngste (Frauen?).
- 5. Deine Größe reicht selbst über den hohen Himmel hinaus, o Jatavedas Vaisvanara. Du bist der König der menschlichen Völker; durch Kampf hast du den Göttern Freiheit verschafft.
- 6. Ich verkunde jetzo die Größe des Bullen, dem die Puru's als dem Feindetöter Folge leisten. Als Agni Vaiśvanara den Dasyu geschlagen hatte, rüttelte er an den Schranken und hieb den Sambara herab.
- 7. Der erstrahlende Vaiśvānara, durch seine Größe allvölkisch, bei den Bharadvāja's gern verehrt, wird bei Śātavaneya Purunītha mit hundertfältigen (Liedern) wachgesungen, der edelmütige Agni.

reich an Andacht. Nach Säy. wäre Agni selbst gemeint. Ob der Sänger oder der Genius der Dichtung und der Daksinä? 1,3,10 ist dhiyávasu Beiwort der Sarasvatī.

1, 59.

Tristubh.

1a: 6, 13, 1; 8, 19, 33; 2, 35, 8.

16: 7, 11, 1.

2a: VS. 18, 54. 2b: 10, 3, 7.

2d: 2, 11, 18; 7, 5, 6.

**86**: 1, 31, 10; 10, 6, 6; 1, 73, 4; 6, 5, 2; 1, 18.

8c = 1,91,4b.

 Stark elliptische, vielleicht nicht ganz korrekt überlieferte oder aus Bruchstücken zusammengeschweißte Strophe, die den festen Zusammenhang des Liedes unterbricht.

 Siy: wie der weltliche Barde den freigebigen Herrn preist.

4d. Sind die yakei'h denen in 2,85,9.14 vergleichbar? Dann wäre in a von Agni's Eltern, in cd von seinen vielen Ammen die Rede. Say. verbindet cd mit b und bezieht parvih — yahvih auf die girah.

5d: 3, 34, 7; 7, 98, 3.

6d. käşihab, eigentlich wohl Holzpfahle, also hölzerne Burgen? Vgl. 1, 54, 5 und bes. påro dasapatnir adhanutam 3, 12, 6, ferner 1, 78, 4; 8, 14, 14. Ähnlich Ludwig. Vgl. 1, 54, 4.

7. Das Lied, obwohl mit Triştubh endend, hat nicht den Schlußpäda des Nodhas, weist vielmehr auf den Bharadväjakreis hin. Säy. sieht in purunīthé wohl mit Recht den Namen eines Königs. Allerdings paßt ein solcher schlecht in der Parallele 7, 9, 8 und doch sollte purunīthé jarate dasselbe sein wie purunīthá jarate dasselbe sein wie purunīthá jarate dasselbe sein wie purunīthá jarate 7, 9, 6. Vielleicht ist in obiger Stelle ein Wortspiel beabsichtigt: A. wird wachgesungen bei Pur. und in vielstimmigem Gesang. Auch śaratavaneyé śatiniāhi, (sc. stutibhih Säy.) ist deutlich ein Wortspiel. jarate wohl speziell von der Morgenlitanei (Prätaranuvāka). Oder ist jarate: singt sich wach?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Da sie durch Agni das Opfer empfangen.

## 1,60. An Agni.

- 1. Den geehrten Wagenfahrer<sup>1</sup>, das Banner des Opfers, den Boten, der gut zuredet und alsbald sein Ziel erreicht, den Zweigeborenen, wie Reichtum Gepriesenen brachte Matariévan dem Bhrgu als Gabe.
- 2. Seine Weisung befolgen beide Teile opferbringend, die Usij und die Sterblichen. Noch vor Tag wurde der Hotr eingesetzt, der ratbefragte Clanherr unter den Clangenossen der Meister.
- 3. Zu ihm, dem (neu)geborenen möge der neueste Lobpreis dringen, der uns von Herzen kommt, dem Honigzungigen, den die menschlichen Priester, die Ayu's in ihrem Opferbund erzeugt haben, (für ihn) die Labe bereit haltend.
- 4. Der lautere Fürbitter, der Gott unter den Menschen ward als der auserwählte Hotr unter die Clane gesetzt, als Hausmeister, als Hausherr ins Haus. Agni ward der Herr der Reichtümer.
- 5. Als diesen Herrn der Reichtumer preisen wir Gotamiden dich, Agni, mit Gedichten, dich herausputzend wie ein Rennpferd, das den Siegerpreis davonträgt. Recht bald am Morgen soll sich der einstellen, der durch die Weisheit Schätze erwirbt.

## 1,61. An Indra.

1. Ihm, dem Starken, Überlegenen, bringe ich das Loblied wie ein Labsal dar, dem Mächtigen, dem ....., nicht Kargen ein Lobeswort, dem Indra erbauliche Reden als bestes Geschenk.

### 1,60.

Tristubh.

1c. dvijánmānam, nach Sāy. von Himmel und Erde oder den beiden Reibhölzern geboren, wie er sonst dvimātā heißt. Oder auf die verschiedenen Geburten des Agni zu beziehen, s. 2, 9, 3; 10, 45, 1. 1d: 3, 2, 4; 5, 10.

2a b. Vgl. 1, 189, 7. Mit den beiden Teilen meint der Dichter jedenfalls Götter und Menschen, setzt aber für die Ersteren die Usij ein, die 8, 2, 9 unsterblich heißen. Insofern paßt b zu 7, 10, 5; 9, 86, 30. usij (eigentliche heischend', vgl. 2, 31, 6) bezeichnet bald die Opferpriester überhaupt, bald jene ersten Opferpriester (9, 86, 30; 10, 46, 2), insbes. die Angiras' (4, 1, 15; 16, 6; 7, 90, 4). Dieser doppelte Sinn, sowie N. pr. und Appell. sind oft kaum auseinandersuhalten. Auch Agni selbst ist usik, z. B. Str. 4a.

8ab. hrdd d — asmdt ist unfertiges Kompositum wie in 10, 5, 1; vgl. auch 3, 39, 1; 2, 35, 2. Sky. verbindet asmdt mit subtriff (asmākam stutis), was auch möglich ist. Ob jáyamanam Worthaplologie für jáyamana jáyamanam? Vgl. 3, 39, 1d.

Sc. vrjane unsicheres Wort. Säy.: da die Schlacht bevorsteht.

4a: 10, 45, 7. Vgl. usig devinam dsi 3, 3, 7.

4c: 4, 11, 5d. 4d = 1, 72, 1c.

5c: 9, 87, 1c.

### 1,61.

Triştubh. Das Lied fällt durch seine lange Einleitung auf. Man beachte, daß alle Strophen außer der letzten mit asmå it oder asyét beginnen.

tavdse turdya auch 6, 32, 1; 49, 12; vgl.
 43, 9a; 6, 66, 9ab.

16: Str. 2b und 8, 19, 22b.

1c. folgamaya? oham: oh hat je nach der Konstruktion etwas andere Bedeutung. Mit Akk. loben, anerkennen, su würdigen wissen: 1, 30, 4; 5, 42, 10; 52, 10; 7, 16, 11; 66, 12; mit Lok. Wert legen auf, etwas wissen wollen von 8, 7, 31; mit Nom. anerkannt, geschätzt werden, gelten: 1, 176, 4; 6, 52, 5; 8, 3, 14;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Götter und des Opfers.

- 2. Ihm biete ich ein Loblied wie ein Labsal an und bringe es dar, um (ihn) mit Preis zu nötigen(?). Für Indra als ihren alten Gemahl putzen sie die Gedichte mit Herz, Denken und Sinnen aus.
- 3. Ihm bringe ich mit dem Munde dieses höchste sonnegewinnende Loblied dar, um den freigebigsten Herren zu erlieben mit den Einladungen und Lobpreisungen der Gedichte.
- 4. Ihm füge ich den Preisgesang zusammen wie der Zimmermann den Wagen für den (ihn), der Lohn dafür zahlt (ihn belohnt), und Lobreden für ihn, den die Lobreden anziehen, zum Preis für den verständnisvollen Indra den allbewegenden (Preisgesang).
- 5. Für ihn will ich, wie man ein Rennpferd salbt, um Ruhm zu gewinnen, für Indra das Preislied mit der Zunge salbungsvoll machen, um den schenkgewohnten Helden zu loben, den Brecher der Burgen, dessen Ruhm gefeiert wird.
- 6. Ihm zimmerte Tvaşţr die Keule, die sehr kunstreiche, sausende zum Kampfe, mit der er sogar des Vrtra verwundbare Stelle fand, als er mit der losfahrenden (Keule auf ihn) losfuhr, allvermögend, was es auch sei schaffend.
- 7. Bei seiner Mutter Somaspenden hat er sogleich den Trank seines großen (Vaters) getrunken, seine Lieblingsspeisen. Visnu, der Stärkere, stahl den gekochten (Reisbrei); er¹ traf den Eber durch den Fels hindurch schießend.
- 8. Ihm, dem Indra, haben sogar die Götterfrauen, die Gemahlinnen der Götter im Drachenkampf ein Preislied erschallen lassen. Er hält Himmel und Erde umfaßt, die weiten; nicht umschließen die beiden seine Größe.
- 9. Seine Größe reicht über Himmel und Erde, über das Luftreich hinaus. Indra ist der Selbstherrscher in seinem Hause, von allen gepriesen; ein nobler Herr, ein Gefäß ist er zum Kampf herangewachsen.

5, 39; 59, 2; 80, 9; 10, 65, 10; absol. sich fühlen 5, 30, 6; 8, 40, 11. *oha* Lobeserhebung, Anpreisung, Anerkennung, in 1, 61, 1 zwischen stömam und brahmänt (vgl. ohabrahmänah 10, 71, 8), neben stömath 4, 10, 1. Wohl verwandt mit ah und εξχομαι.

2b. bådhe Infin. wie vähe 7, 24, 5 und sådhe 10, 85, 9; vgl. 1, 132, 5.
2c: Kathop. 6, 9.
3c: 1, 184, 2c.

4ab. Vgl. 1, 94,1; 9,71,5. nd — iva tautologisch wie 1, 116, 23; 183, 5c; 186, 5b; 10, 93, 12; iva — nd 1, 85, 8; 175, 6; 7, 24, 5; 9, 64, 7. 5a: 9, 96, 16c.

56. Die Metapher wird durch 6, 5, 6c und 6, 69, 3c erklärt. Das Loblied ist eine Salbe, d. h. ein Schönheitsmittel für die Götter und es wird selbst gesalbt, d. h. schön herausgeputzt. fuhrd wohl doppelsinnig wie in 1.

58,7; mit der Zunge und mit dem Opferlöffel, mit dem Agni gesalbt wird.

6a: 1, 32, 2. 6d. Vgl. Str. 12b.

7ab: 3,48,2. Der darnach zu supplierende Genit. pittih ist durch Worthaplologie fortgefallen.
7b. Die lieben Speisen sind eben der Soma mit allem Zubehör, vgl. 7,98,2; 10,112,4.

7cd. Derselbe Mythos 8, 69, 14; 77, 6.10; 63, 9; 96, 2; TS. 6, 2, 4, 3.

Sab: 1,103,7. acub wird von Say. auf ce 'weben' zurückgeführt.

8cd: 1, 33, 9; 52, 14; 2, 16, 3; 7, 21, 6; 8, 6, 16; 12, 24; 88, 5cd; 10, 111, 2; 112, 4.

9ab: 1,55,1; 102,8; 3,46,3; 4,16,5; 6,18,12; 6,88,5ab; 10,89,11.

9d: 3, 36, 4. dmatrah nach Bergaignes Erklärung (Études 126). Sicher ist diese Erklärung jedoch nicht, denn 4, 23, 6 könnte

¹ Indra. ° Des Reichtums oder der Freigebigkeit. ° Nimmt man aber swei Vergleiche an, dann ist der sweite elliptisch und sam-hi nur verstärktes hi: Ihm bringe ich das Loblied in Gang wie einen Wagen; wie der Zimmermann (den Wagen) für den, der Lohn dafür sahlt, (habe ich das Preislied angefertigt).

- 10. Durch seine Kraft allein zerhieb Indra mit der Keule den wütenden(?) Vrtra. Die Flüsse, die wie die Kühe eingesperrt waren, befreite er, auf Ruhm (ausgehend), zu schenken einverstanden.
- 11. Durch seinen Feuereifer standen die Ströme still, als er sie mit der Keule zurückhielt. Reich machend, dem Opferwilligen gefällig, bereitete der Erretter dem Turviti eine Furt.
- 12. 'Auf ihn schleudere im Anlauf die Keule, auf Vrtra, allvermögend, was es auch sei schaffend! Wie das Gelenk des Rinds zerteile ihn quer durch, indem du die Wasserfluten zum Laufen loslässest!'
- 13. Seine, des Überlegenen, früheren Taten verkünde aufs Neue in Lobgedichten, daß er nach seinen Waffen zum Kampfe verlangend, drohend den Feind niederwerfe!
- 14. Aus Furcht vor seiner Geburt fahren sowohl die festen Berge wie Himmel und Erde erschrocken zusammen. Ihn anrufend, der für den Seher ein (schützender) Arm ist, möge Nodhas alsbald seiner Mannestat gewärtig sein.
- 15. Ihm ward das von ihnen zugestanden, was er allein errungen hat, der über vieles Macht hat. Dem um den Surya kämpfenden Etasa, dem Somaopferer, stand Indra bei im Wettstreit um die besten Rosse.

ámatra Adj. sein. Sāy. erklärt: im Kampf andringend (zu am) oder nach Yāska 6, 23 ohne Maß. Das wäre ἄμετρος. In diesem Fall wäre zu obiger Stelle 4, 16, 5 vavakşā indro ámitam zu vergleichen.

10a. śużántam nach Gr. wutschnaubend (zu śvas), nach Sāy. ausdorrend. Jedenfalls die in śúsma steckende Wz.

10c Vala- und Vrtramythos in Parallele gesetzt wie 1, 32, 11 b; vgl. 5, 29, 3; 2, 23, 18; 9, 108, 6 (s d.).
10d: 5, 65, 3cd.

 Die Sage von Turviti, dem Indra über den reißenden Strom half, 2, 13, 12; 4, 19, 6.

11a. tveşds = ardor, Sāy. diptena balena. Oder ist tveşdsā nach dem Akzent Adj. (funkolnd, furchtbar) und aus b vdjreņa zu ergānzen? ranta: Der Sinn verlangt Ableitung von ram, das 2, 13, 12; 4, 19, 6 in derselben Sage verwendet wird. Vgl. 7, 39, 3a; 36, 3a und zu 1, 174, 9 b.

11c. išānakṛt: Roth und Gr. als Herrscher handelnd. Aber solche Komposita mit -kṛt pflegen Tatp., nicht Karmadh. zu sein². Also: zum Herren oder reich machend. Hier und 2, 17, 4 ergänzt Sāy. 'sich' zum Herren machend. Dies paßt einigemale sehr gut. Doch kommt kṛnicht reflexiv vor im Sinn von 'sich zu etwas machen'. dässes das. auch 8, 88, 6.

11d. turváníh wie paráh 5, 31, 8.

12. Der Dichter rückt in lebhafter Darstellung den Vytrakampf in die Gegenwart. asmdiist dann ausnahmsweise auf orträya statt auf Indra zu beziehen. Bergaigne (40 h. 21) faßt darum den Satz als Selbstanrede des Dichters: 'Ihm reiche die Keule um Vytra (zu erschlagen)'. Dagegen spricht 2, 30, 3b, ferner die zweite Verszeile von 1, 61, 12, die doch nur auf Indra gehen kann, und die aus Str. 6 wiederholten Schlußworte von b.

Hier allerdings Selbstanrede des Sängers.
 186: 1,62,11a.18a.

**18c.** ignandh s. zu 10, 61, 5a. **18d**: 1, 176, 1. **14a**b: 1, 69, 1.

14d. viryàya stets von der Mannestat des Indra, nur 9, 110, 7c von der des Sängers. Nimmt man es in diesem Sinne, so ist zu übersetzen: "möge N. zu der Mannestat imstande sein'. bha mit Dat. ist verschieden wiederzugeben: im Stande sein (Sat. 2, 4, 2, 6), gewärtig sein (RV. 7, 77, 1), bereit sein, helfen zu (5, 5, 4; 9, 7; 46, 6).

15c. Der Somatrank nach 5, 29, 5; vgl. auch 1, 165, 9.

15cd: 1,54,6; 4,80,6; 8,50,9; 2,19,4-5; 1, 121,18; a. su 1,168,5d und die Ersählung bei Säy. su 4,17,14.

<sup>9, 96, 18</sup> wird Tatp. sein. \*Eine Ausnahme ist vielleicht dudhrakft 1, 64, 11. Auch spikft

16. So haben dir, du (Trinker des) Falbenanschirrungs(schoppens), mit schöner Lobrede die Gotamiden eine Erbauung bereitet, o Indra. Leg in sie die Dichtung mit allen Zierden! — Recht bald am Morgen soll sich der einstellen, der durch die Weisheit Schätze erwirbt.

## 1, 62. An Indra.

- 1. Wir ersinnen für den Mächtigen eine Stärkung, für den Lobbegehrenden ein Loblied in der Weise der Angiras'. Auf ihn, der für den Sänger in schönen Preisreden zu preisen ist, wollen wir einen Lobgesang singen, auf den berühmten Herrn.
- 2. Bringet dem Großen eure große Huldigung dar, die liedgemäße Sangesweise dem Mächtigen, mit der unsere Vorväter, die spurenkundigen Angiras', unter Lobsingen die Rinder auffanden!
- 3. Als Indra und die Angiras' auf der Suche waren, fand Sarama Nahrung für ihre Nachkommenschaft. Brhaspati spaltete den Fels, fand die Rinder. Die Männer stimmten in das Gebrüll der Kühe mit ein.
  - 4. Du sprengtest mit der schmetternden (Schar), du unter schmetterndem

16a. kāriyojanā ist der Abschiedsschoppen, der den Schluß der Somafeier bildet, wenn Indra seine Falben wieder anspannt. Hier ist das Wort mit Breviloquenz auf Indra bezogen, vgl. 1, 82, 4 und 1, 62, 13; 63, 9. Nach Säy. wäre kariyojana der Wagen mit dem Falbengespann, kāriy. der Besitzer dieses. Roth vermutet kāriyojanā, zu brākmāni.

16c: 1, 144, 1 b.

#### 1, 62.

Triştubh. Lieblingswort sand und Ableitungen.

1ab. Vgl. Str. 2 susam ist entweder Subst. (wie 1, 9, 10; 10, 96, 2; 133, 1; 3, 54, 1) und dem folgenden anguşam koordiniert oder Adj. dazu. Dieselbe Frage erhebt sich bei stomam - susam 6, 10, 2, susam - manma 1, 154, 3; 10, 54, 6. Statt dessen heißt es 8, 74, 1 mit Genit. qualit. suedeya manmabhih. Sicher liegt Koordinierung vor in imå brahma - sasám 10, 120, 8 und wohl 10, 6, 4a suesbhir ordhó juganó arkáih, wenn man ordhah mit Say. = oardhiiah fast. Dagegen spricht in 1, 154, 8; 10, 54, 6 das Neutr. 68edm für Adj., denn das Subst. süed ist nach 10,96,2 Mask. Säy. erklärt süsdm mit sukhahetubhūtam, also Adj., in 1, 9, 10; 154, 8; 10, 54, 6; 96, 2; 183, 1 aber mit balam, Uv. su VS. 84, 16 mit balam, Mah. mit balahetum. Es ist wohl mit thema wurzelverwandt.

- 1c. So Sāy., aber Mah. zu VS. 34, 16: ihm, der die Opferer lobt. Möglich auch: dem lobsingenden Indra, d. h. ihm, der in das Loblied mit einstimmt. Vgl. 1, 10, 4; 6, 40, 1: 1, 173, 2.
- 2cd. Übergang zu dem folgenden Mythos.
- 2c = 9, 97, 39 c. padajnāh spurenkundig, d. h. wegkundig (Sāy.), wohl doppelsinnig, zugleich: wortkundig.
- 8ab. Säy.: 'Dazu folgende Geschichte. Saramä hieß die Götterhündin. Als die Kühe von den Paņi's geraubt waren, schickte Indra die Saramā aus, um sie zu suchen, so wie im gewöhnlichen Leben der Jäger den Hund ausschickt, um das im Wald lebende Wild zu suchen. Und Saramā sprach: Wenn du, Indra, für unser Junges die Milch der Kühe als Speise gewährst, dann werde ich gehen. Er sagte zu. Und so sagt das Śātyāyanaka: 'Ich mache deine Nachkommenschaft speiseessend, o Saramā, die du unsere Kühe aufgefunden hast. Da ging sie und erkundete den Stand der Kühe und nachdem sie ihn erkundet hatte, machte sie ihm Meldung. Als so die Kühe gemeldet waren, erschlug Indra den Asura und bekam die Kühe.' Abweichend wird dieser Sagenzug in Jaim, Br. 2, 488, 8 fg. (Oertel in JAOS. 19, 99) und Brh. Dev. 8, 81 fg. ersählt. 8c = 10, 68, 11d.
- 8d. Die Angirasen mit den eingesperrten Kühen, ebenso 4, 8, 11; 5, 45, 8.
- 4a. Zu sustubkā ist wohl nach 4, 50, 5 ganéna

Tone mit den sieben Redegewaltigen, laut mit lauter Stimme zusammen mit den Navagva's den Fels, mit den Saranyu's den Phaliga, o mächtiger Indra, unter Geschrei den Vala (im Bunde) mit den Dasagva's.

- 5. Von den Angiras' gepriesen hast du Meister das Dunkel aufgedeckt samt der Morgenröte, der Sonne, den Rindern. Du hast den Rücken der Erde ausgebreitet, Indra; du hast den unteren Raum des Himmels gestützt.
- 6. Das ist seine erstaunlichste Tat, das beste Meisterstück des Meisters, daß er die vier süßflutenden Ströme unten in ihrem Schoße schwanger (milchstrotzend) machte.
- 7. Aufs neue hat er die beiden Alten', die Verschwisterten enthüllt (er und) Ayasya durch die gesungenen Preislieder. Wie ein reicher Herr seine beiden Frauen hielt er im höchsten Himmel die beiden Rodass fest, ein schönes Meisterstück machend.
- 8. Seit alters um(wandeln) die beiden ungleichen Jungfrauen<sup>2</sup> aus eigenem Triebe Himmel und Erde, immer wiederkehrend: (die Nacht) mit dunklen Farben angetan, die Morgenröte mit hellen, kommen sie eine um die andere.
- 9. In vollem Umfang hat der Sohn der Gewalt die Freundschaft gehalten, guteswirkend, ein schönes Meisterstück machend: In die rohen (Kühe) legtest du die gekochte Milch, die weiße in die schwarzen, in die rötlichen.

zu ergänzen. Dieser gand wird im Folgenden zerlegt in die sieben Vipra's, die Navagva's, Saranyu's und Dasagva's. Diesen Instr. der Mitkämpfer entsprechen die Instr. des begleitenden Schalls: stubhä, svarena und ravena (in c fehlt ein solcher Instr.). Wie diese drei synonym sind, so sind es auch die Akk. adrim, phaligam und valam, die alle die Felshöhle bezeichnen. saranya in c ist unklar. Ob hier und 3, 32, 5 an die Marut zu denken, deren Mitwirken im Panikampf allerdings nur vereinzelt wie in 3, 47, 4; 5, 30, 10 erwähnt wird?

5a. Vgl. 2, 15, 8; 4, 16, 8; 6, 17, 1; 32, 2; 10, 111, 4.
 5b. Die Instr. wie in 1, 7, 3. Zur Sache s. 3, 31, 4; 39, 5; 6, 60, 2. *dndhah*, Säy. *andhakaram*. Oder: 'er deckte den Somatrank samt der Uşas, dem Sürya, den Kühen auf'. Vgl. 8, 39, 6; 44, 5; 8, 3, 20 b.

5cd. Vgl. 8, 14, 7.

6. Die vier Flüsse werden 1, 104, 3—4, vermutlich in dem gleichen Mythos, genannt. dpinvat, d. h. pdyah (s. 1, 104, 4) verlieh. Der Schoß (oder das Euter) der Flüsse, weil diese als Frauen oder Kühe gedacht sind. Vgl. auch 1, 174, 7 (dort drei Flüsse) und su siparā dpinvat 1, 54, 7 siparā pinvate.

7 knupft wohl an 5cd an.

7a: 9, 94, 2. Himmel und Erde waren vorher in Dunkel gehüllt (8, 96, 16). dottá (hier Gegensatz zu sanájā wie 8, 13, 24 zu pratná) ist kein bloßes Flickwort (Bergaigne 40h. S. 81), sondern im Anschluß an Bartholomae (IF. 23, 314) zu deuten iterum, noch einmal, abermals, aber, aufs Neue, wiederholt, immer aufs Neue, und in negativen Sätzen: jemals.

7b. ayásya heißt in 10, 108, 8 einer der Führer der Angiras' im Valakampf, in 10, 67, 1 wohl Brhaspati selbst und so vermutlich auch 1, 62, 7. stávamānebhir arkáth vielleicht Hypallage für stávamāno arkáth (vgl. 1, 141, 13; 10, 148, 5).
7cā: 6, 17, 7; 2, 17, 5; 3, 44, 3.
8. Auch das ist Indra's Werk. Vgl. 3, 55, 11.

Sc ist Brachylogie. Zu ergänsen ist die Nacht (naktie). aktä ist Part. von ass. Säy. deutet allerdings aktä selbst als Nacht und hat darin Nachfolger gefunden.

9ab. Mit den in 7—11 erwähnten Wesen, nach Säy. mit den Opferern. sänemi nach den Komment. — alt. Der Parallelismus mit sandi der umgebenden Strophen spräche dafür, der sonstige Gebrauch dagegen. sandi: — idvasi s. 1, 27, 2a.

9cd: 2, 40, 2; 3, 80, 14; 4, 8, 9; 6, 17, 6; 44, 24;

Himmel und Erde. \* Nacht und Tag. aktith, das am nächsten läge, ist Mask.
6 (H.O.E. 22)

- 10. Seit alters halten die verschwisterten Ströme, die unsterblichen, die durch keine Gewalten bezwungen werden, seine Gebote. Viele tausend Schwestern beeifern sich (um ihn) wie vermählte Frauen um den nicht Schüchternen.
- 11. Ehrfürchtig sind die altgewohnten (frommen) Gedanken aufs neue mit Preisreden, um Gutes bittend, (zu dir) geeilt, du Meister. Die Gedichte hätscheln dich wie verliebte Gattinnen den verliebten Gatten, du Machtvoller.
- 12. Seit alters schon nehmen die Reichtümer in deiner Hand nicht ab, noch versiegen sie, du Meister. Du bist glanzvoll, einsichtsvoll, weise, o Indra. Bemüh dich für uns nach deinen Kräften, du Kraftvoller!
- 13. Ein neues Erbauungslied hat (dir) zu der altgewohnten Falbenschirrung Nodhas, der Gotamide, verfertigt, o Indra, der du unser guter Führer bist, du Gewaltiger. Recht bald am Morgen soll sich der einstellen, der durch die Weisheit Schätze erwirbt.

## 1,63. An Indra.

- 1. Du, Indra, bist der Große, der du (eben) geboren durch deinen Ungestüm Himmel und Erde in Panik versetztest, als alle Ungeheuer, selbst die festen Berge, aus Furcht vor dir wie Stäubchen sich hin und her bewegten.
- 2. Wenn du, Indra, das widerspenstige Falbenpaar hertreibst, so legt der Sänger dir die Keule in die Arme, mit der du die Feinde in die vielen Burgen treibst, du Vielgerufener, dessen Rat nicht verschmäht wird.
- 3. Du, der wahre Mutige, o Indra, du der Rbhukşan', du, der Mannhafte, bist der Bezwinger dieser. Du hast den Śuṣṇa im Ringkampf um die Stärke, um den Achsennagel für den jugendlichen glanzvollen Kutsa (mit ihm) im Bunde erschlagen.
  - 4. Du, Indra, hast da als Verbündeter Mut gemacht, als du tatengewaltiger

72, 4; 8, 82, 25; 89, 7; 93, 13; 10, 49, 10; 1, 180, 3.

10ab. Indra gebot ihnen zu laufen, 1, 61, 12.

10cd: 1,71,1. Wer? Die Gebete (Str. 11;
 1,186,7; 5,87,3) oder die Gewässer in ab?
 Schwerlich die in 9 genannten Kühe nach
 1,84,12. Nach Säy. die Finger.

11a: Str. 13a; 1, 61, 13; 190, 1. 11c: 1, 71, 1. 12d: 8, 2, 15c: 9, 87, 9. 13b s. zu 1, 61, 16.

### 1,68.

Tristubh. Auch hier meist gleicher oder ähnlicher Stropheneingang.

1ab: 4, 17, 7. 1c: 1, 61, 14; 6, 81, 2.

1d: 5, 59, 4c. 2a: 10, 105, 2.

2d. amitran purah könnte auch koordiniert sein oder für amitranam p. stehen: 'Mit der du die Burgen der Feinde (zu brechen) begehrst'.

- Sab. etán hängt entweder von sát ab oder es ist nach d nochmals ahan zu denken. etán von bestimmten Feinden wie 1, 33, 7; 53, 9; 10.48, 6. vielleicht auch 4, 2, 12.
- Sc. Nur ganz vermutungsweise übersetzt. Der Kampf um die Stärke würde sich auf Susna beziehen, der Kampf um den Achsennagel (āns) auf die Sonne, der ein Rad abgefahren wurde (1, 130, 9; 174, 5; 4, 16, 12; 5, 29, 10). Vgl. auch 10, 22, 11 b.
- 8d. sdcāhan auch 6, 26, 4.6. sdcā wohl = sdcā sdn 1,71,4 oder dem Sinn nach = sdkhā in Str. 4.
- 4a. Als Verbündeter speziell des Purukutsa (nach 1, 174, 2) wie im Susnamythos der des Kutsa. Zu codib edhhā vgl. 1, 91, 17; 6, 38, 4; 8, 13, 3.
   4b. Vgl. 1, 56, 3d.
- 4d. Sollte nicht nach 1, 104, 7 yondv dkyts (Gegensatz sükrtam yonim 10, 34, 11) zu ver-

Herr der Rbhus oder überhaupt Chef, Oberhaupt?

Keulenträger den Vrtra bändigtest, als du bullenmutiger Held in der Ferne die Dasyu's in ihrem Neste zerhiebst, mühelos siegend.

- 5. Du, Indra, hast damals ohne Schaden von dem, was zum Mißfallen der Sterblichen gar fest verschlossen war Öffne unsererseits dem Rennpferd die Schranken! Wie mit dem Hammer triff die Feinde, du Keulenträger!
- 6. Dich, Indra, rufen da die Männer im Kampfe, wenn es gilt, Wasser zu gewinnen, das Sonnenlicht zu erkämpfen. Diese deine Hilfe soll im Wettstreit, (in den Kämpfen) um den Siegerpreis erreichbar sein, du Eigenartiger.
- 7. Du Keulenträger Indra brachst da kämpfend die sieben Burgen für Purukutsa. Da du für Sudas (die Feinde) mühelos hinlegtest wie Opfergras, da schafftest du, o König, dem Püru Befreiung aus Not.
- 8. Du mögest uns jenes wunderbare Labsal wie die Gewässer in ihrem Laufe anschwellen lassen, Gott Indra, mit dem du Held uns den Lebensgeist aufrichten mögest, daß er wie die (Lebens)kraft allezeit uns durchströme.
- 9. Es sind dir, Indra, von den Gotamiden Erbauungen gemacht worden, unter Verbeugung für die beiden Falben¹ ausgesprochen(?). Bring uns ausgezeichnete Belohnung ein! Recht bald am Morgen soll sich der einstellen, der durch die Weisheit Schätze erwirbt.

### 1,64. An die Marut.

## 1. Der bullenhaften Schar, der freigebigen, meisterlichen, den Marut trag

muten sein: Als du die Dasyu's in die Ferne in ein unwirtliches Nest ver(jagtest)<sup>9</sup> Vgl. auch duryoné 1, 174, 7 und säsmin yönau 1, 174, 4.

- 5ab. Ellipse oder Textverderbnis? Auch metrisch unzulänglich. Im ersten Fall vielleicht nach 6, 62, 11 zu ergänzen.
- 5c. Bildlicher Ausdruck. Vgl. 4, 58, 7; 6, 46, 1; 7, 93, 3; 9, 21, 7.
- 5d. ghanéva, oder wie ein Hammer? Vgl. 1, 4,8; 8,96,18.
- 6d. atasáyya, Sāy. prāptavya, also von at. Oder ist a-tasáyya zu trennen, von tams: 'nicht erst zu nötigen'? Akzent wie ayásya. Vgl. 2, 19, 4 cd.
- Ob eine Sage? Vgl. 1, 174, 2; 6, 20, 10 (dort werden die Püru's zusammen mit Purukutsa genannt); 4, 21, 10 (wo Vrtra gleichzeitig mit Püru); 7, 18, 13.
- 7c. Ludwig vermutet sudisam und gewinnt so ein feindliches Verhältnis zwischen Sudäs und Püru im Einklang mit 7, 18, 18°. Doch ist es schwierig, in diese halb historischen Sagen ein festes chronologisches Verhältnis zu bringen. Zum Vergleich s. 7, 18, 11.

- 7d. 4, 21, 10b. Wer ist der Püru? Die angeführten Stellen sprechen entschieden für Purukutsa. Zwar hat nach 7, 18, 13 Indra auch für Sudäs sieben Burgen serstört. Aber in 7, 18, 13 ist Püru der Gegner des Sudäs. Tatsächlich macht sudäse in c Schwierigkeit. 8ab. Die Nahrung, bes. in Form des Sänger-
- 8ab. Die Nahrung, bes. in Form des Sängersoldes, ist gemeint; vgl. 4, 16, 21 b; 6, 35, 4 c; 50, 12 d.
- 85. párifman s. 2, 28, 4; 38, 2 und zu 1,127,2 d. 8d. Vgl. 8, 3, 24 (atmā pitiķ); 10, 107, 7 (ánnam yó na ātmā). Der Lebensgelst wird als Lebenssaft aufgefaßt (yāvān u vai rasas tāvān ātmā Šat. 7, 5, 1, 1).
- 9. Vgl. die ähnlichen Schlußstrophen 1,61,16 und 62,13.
- 96. Sehr ansprechend vermutet Oldenberg nach den Parallelen für öktä eine Form von yuj. Es würde yöktä genügen, auf öräkmäyi zu beziehen, Sg. M. für Pl. Neut. wie in tä te viiva paribkür astu yajaam 1,91,19.

1,64.

Jagatī, 15 Tristubh.

1a. vedháse wie prácetasah 8, visodvedasah

Doch bezeichnet in solchen Stellen der Dativ stets den Günstling des Indra.

das Preislied vor, o Nodhas! Wie ein handfertiger Künstler mit Verstand sein Werk, mache ich die zum Opfer dienlichen Lobesreden salbungsvoll.

- 2. Sie sind als des Himmels hohe Bullen geboren, des Rudra Jungen, die makellosen Asura's¹, lauter, rein wie die Sonnen, wie die bannertragenden Krieger tropfend³, von furchtbarem Aussehen.
- 3. Die jugendlichen Rudra(söhne), die alterlosen, die den Knauser erschlagen, (selbst) nicht karg, sind wie die Berge gewachsen. Alle irdischen und himmlischen Dinge, auch die festen, erschüttern sie mit Macht.
- 4. Mit bunten Zieraten schmücken sie sich zur Schönheit, auf der Brust haben sie Goldmünzen angereiht zum Prunke. An ihren Schultern reiben (?) sich die Speere; des Himmels Mannen wurden zugleich mit ihrer Eigenart geboren.
- 5. Reichmachend, lärmend, über Feinde triumphierend (?), haben sie die Winde, die Blitze durch ihre Kraft erzeugt. Die Schüttler melken die himmlischen Euter\*; sie überschwemmen herumfahrend die Erde mit Naß.
- 6. Die gabenschönen Marut lassen das Wasser, das schmalzreiche Naß anschwellen, das zum Opfer dienliche. Wie ein um den Preis laufendes Renn-

(8. 10). Die Marut werden damit als sachkundige Sänger charakterisiert. Sie galten ja für die Barden des Indra.

Es ist der Wagenbauer gemeint wie 1,180,6;
 2, 11; 29, 15. apáh muß nach dem Zusammenhang — apah "Werk' sein wie 8, 26,
 nicht "Wasser' (Säy. M. Müller SBE. 32,
 dhíro mánasā auch 1, 145, 2; 10,71,2;
 1, wobei mánasā meist auch zum Verb gehört.

1d. sám añje: 1,61,5; 5,54,1. vidáthezv äbhúvah auch Str. 6b. Hier von der Lobrede, dort von den Gewässern. Der Lok. hängt von abhū ab wie sutesv abhūvah 9, 65, 27. Damit wieder zu vergleichen somesoma abhavah 8, 93, 17; asmin sutá ábabhūva VS. 22, 2. a-bhu bedeutet: 1) absol. zur Geltung. Ansehen, Gedeihen kommen, Erfolg haben, AV. 7, 5, 2; 11, 4, 20; MS. 4 p. 81, 5; 98, 5. 2) mit Abl. entstehen aus BV. 10, 84, 5; 129, 6.7. 3) mit Akk. eingehen in 8, 102, 8; 10, 158, 5; Tāṇḍ. 12, 13, 32 (= āvivēša VS. 8, 36). 4) mit Lok. mittun bei, beteiligt sein an, behilflich, dienlich sein zu RV. 1, 5, 8; 6, 67, 8; 8,98,17; VS. 22, 2. So auch RV. 4, 31, 1; 5, 19, 5. ābhū gehört meist zu Bedeutung 4), ebenso svābhú. 2a. diodh faßt Say, als Abl., vgl. 1, 134, 4g.

2d. drapein wohl doppelsinnig: bannertragend (nach Roth) und tropfend (vom Regen); vgl. 4.13.2. Der Regen galt als Schweiß der

Marut 5, 58, 7. 4: 5, 54, 11.

4c. Gr. vermutet mimikşuḥ (s. 1, 167, 3; 169, 3; 165, 1; 5, 58, 5). Dies würde heißen: sie liegen auf.

4d. Die svadhå der Marut auch 1, 88, 6; 165, 5; 168, 9; 5, 60, 4; 7, 56, 13. Ihre charakteristische Eigenart (svadhå) besteht in den 4a-c genannten Dingen. säkdm sowohl mit jajäire (nach 5, 55, 3) wie mit svadhdyå (nach 1, 37, 2; 6, 66, 2) zu verbinden.

5. Der Monsun.

5a. tšānakft s. zu 1,61,11. Zugleich auch: Herrenmacher. Vgl. die späteren rājakftah, rājakartāraḥ, Weber, Ind. St. 17,199. Die Marut repräsentieren, wie Hillebrandt mit Recht hervorhebt, die višaḥ, bes. dem Indra gegenüber. Nach Sāy.: den Sänger reich machend.

5d. Wird parifrayah von parifri abgeleitet, so fällt der Akzent auf. Man sollte parifri erwarten. parifri wäre wie abhidyu betont. Ob parifrayah für parifrayasah wie (urufrayah 8, 70, 4 für urufrayasah)? Es ist wohl dasselbe gemeint wie pariyans urufrayah 10, 92, 5.

6b. vidáthesv abhávah, meist auf die Marut bezogen (so schon Sāy.), besser auf die Gewässer (so M. Müller a.a.O. 106). Das Wasser wird ja zum Somaopfer benötigt.

6c. Der Regen als Harn ihrer Rosse, vgl. 2, 84,

D. h. wohl Asura(= Rudra)-söhne. Unübersetzbares Wortspiel. Die Regenwolke.

pferd richten sie (ihre Rosse) zum Harnen ab; sie melken den donnernden unversiegbaren Quell¹;

- 7. Die Büffel, die verwandlungsfähigen, von prächtigem Glanze, selbststark wie die Berge, schnellaufend. Wie die Elefantentiere fresset ihr die Bäume ab, wenn ihr eure Stärken an die der roten Rosse gespannt habt.
- 8. Sie brüllen wie Löwen, die Verständigen; wie die gefleckten Hirsche sind sie schön gezeichnet (geschmückt), die Allwissenden. Die Nächte belebend haben sie sich mit ihren Schecken, mit den Speeren, mit der Stärke eng zusammen (getan), im Zorn den Schlangen gleichend.
- 9. Kündet euch beiden Rodasi an, ihr erlesene Schar, dem Herren folgend, ihr Tapferen, mit eurer Stärke, im Zorn den Schlangen gleichend! Auf die Wagensitze (aufgestiegen), schön wie ein Bildnis, steht (Rodasi) wie der Blitz auf euren Wagen, Marut.
- 10. Allwissend, an Reichtümer gewöhnt, mit den Stärken gepaart, im Überfluß lebend, haben die Schützen den Pfeil in die Hand genommen, die Männer von unbegrenztem Mute, Riesenspangen tragend.
- 11. Mit ihren goldenen Radschienen reißen die Naßreichen die Berge auf wie die Straßenfahrer (die Steine), die freigebigen Marut, die unverzagten, von selbst laufend, das Feste erschütternd, trotzbietend, mit blinkenden Speeren.
- 12. Die kampflustige, lautere, sieggewohnte (?), ausgezeichnete Söhneschar des Rudra feiern wir mit Anruf. An die Marutschar, die die Lüfte durcheilt,

11d. Wenn dudhrakft Tatp. ist, so muß dudhrd Subst. sein; s. su 1,61,11c No.

12ab: 6, 66, 11.

12a. vaninam dunkles Wort. Gibt es neben vanin von vana noch ein zweites von Wz. van? Mit vana kommt man schwerlich überall aus. Säy.: Regenwasser bringend. Vgl. zu 8, 3, 5 c.

12d. rfiefe, Say.: 'denn im dritten Savana

<sup>13, 1, 85, 5.</sup> Rennpferde wurden angeleitet vor dem Rennen den Harn zu entleeren. Vgl. 10, 102, 5. 6d: 9, 72, 6a.

<sup>7</sup>c 1, 140, 2d.

<sup>7</sup>d åruna, fem. -: kann nur Ableitung von aruna sein. aruna heißen aber nach 5,57,4 die Rosse der Marut. åruna also: den roten (Rossen) zukommend. Zu årunişu ist tavişişu zu ergänzen, und der mutmaßliche Sinn ist: Wenn ihr eure Kräfte als Vorspann benutzt, und so eure Schnelligkeit verdoppelt.

<sup>8</sup>c. Vgl. 5, 52, 3. pfsatsbhir rstibhih 1, 37, 2; 2, 36, 2. — sam ist elliptisch für sammisläh (2, 36, 2) oder sam mimiksire (1, 87, 6).

<sup>9.</sup> Wortspiel mit rodass (Himmel und Erde) in ab und rodass, der Geliebten der Marut in cd. Doch könnte schon in ab die rodass gemeint sein und das Wort flexionslos gebraucht sein wie rodass als Akk. Sg. 5, 61, 12, ebenso rodass 1, 167, 4. Dann wäre zu übersetzen: Fordert die Rodasi auf. Derselbe Akzentschler 5, 46, 8; 1, 186, 8. Wer rodass als Dual erklärt, kann sich auf 6, 66, 6 be-

rufen, wo beide Rodasī nebeneinander.

<sup>11</sup>c. ayás und ayás (in ayasa Āp. Śr. 3,11,2) ist unsicher. Vielleicht von yas in iyasyats, das nach Sāy.'s richtiger Erklärung zu Śat. 1,9,2,14 s.v.a. ava-sad ist (iyasyats 'sinkt zusammen' a.a. 0. 2, 2, 3, 10; iyasa 'Verlegenheit'). Man könnte aber auch an ein Adj. zu áyas 'Erz' denken, freilich nur in übertragenem Sinn: eisenfest (vgl. sūspeos und myds pivos sūspeov II. 23, 177 wie ayasā manasā Āp. Śr. a. a. 0.). Bemerkenswert ist bes. MS. 1 p. 56, 18, wonach eine freundliche Form des Agni ayás hieß, mit der Begründung ayá maryā dháiryeva.

und Erde. 4 Indra. durchweg. paßt.

viśvdvedae zugleich aliwissend und allbesitzend.
 Nach den Komm. reinigend, was an vielen Stellen, aber nicht

an die starke, die den Trestersoma bekommt, an die bullige schließt euch an, um den Vorrang (zu gewinnen)!

- 13. Der Sterbliche überragt fürwahr durch eure Hilfe an Macht die (anderen) Leute, o Marut, dem ihr beisteht. Mit seinen Rennpferden trägt er den Siegerpreis davon, Schätze mit seinen Mannen. Er besitzt gesuchten Rat, er gedeiht.
- 14. Bringet, ihr Marut, unseren Gönnern rühmlichen, glänzenden Mut, der in den Kämpfen unüberwindlich, Schätze gewinnt, in Liedern besungenen, in allen Landen bekannten! Wir möchten unseren leiblichen Samen hundert Winter mehren.
- 15. Und nun bringet uns, ihr Marut, dauerhaften Reichtum an Söhnen, der die Angriffe besteht, tausendfältigen, hundertfältigen, überlegenen! Recht bald am Morgen soll sich der einstellen, der durch die Weisheit Schätze erwirbt.

## 9. Gruppe. Lieder des Parāsara, des Sohnes des Sakti, 1,65-73.

Nur Agnilieder, die in enger Gedankenverwandtschaft stehen. Der Dichter wird nirgends genannt. Den meisten Liedern ist der dem Metrum (Dvipadā Virāj) sich anpassende abgerissene Stil eigen, die jähen Gedankensprünge und die Häufung der oft gesuchten und abstrakten Vergleiche, eine übertriebene Geistreichelui<sup>1</sup>. Viel Alliteration.

# 1,65. An Agni.

- 1-2. Ihm, der heimlich davongeht wie der Dieb mit dem Vieh, der die Anbetung (an seinen Wagen) spannt, die Anbetung fährt ihm gingen die Weisen einträchtig auf seinen Spuren nach. Dir nahten alle Opferwürdigen.
- 3-4. Die Götter befolgten die Gebote der Wahrheit. Man hielt (ihn) eingeschlossen wie der Himmel die Erde (umschließt) Ihn ziehen die Wasser groß, der unter Beifall sich schön entwickelt, aus dem Schoße, dem Mutterleib der Zeit schön geboren.
  - 5-6. Erfreulich wie der (Vermögens)zuwachs, wie ein ausgedehnter Wohn-

werden die Marut gepriesen und an diesem pressen sie die Trester zu' (TS. 6, 1, 6, 4).

**18c**: **2**, **26**, **3**; **10**, **147**, **4**; **1**, **73**, **9**; **6**, **45**, **12**.

18d. ā kņeti: 8, 39, 9; kņeti piņyati 1, 83, 3; 7, 32, 9; 5, 37, 4d.

### 1, 65.

Dvipadā Virāj.

1—4. Die oft erwähnte Flucht des Agni ins Wasser und sein Wiederauffinden durch die Götter und die Erzwäter wie die Bhrgu's, Angiras' usw., vgl. 10, 46, 2.

2d. Alle Opferwürdigen, d. h. Götter und Erzväter, vgl. 1, 72, 5a b; 7, 76, 5.

Sab. Die Götter taten, was das Rta, d. i. in

diesem Falle das Rechte im weitesten Sinne, vorschreibt.

8cd (vgl. 10,59,3) schildert die Gefangenschaft,4 den Aufenthalt des Agni im Wasser.

8c. Zu páristi s. 1, 72, 2a.

4b. Zu panvá vgl. 3, 6, 7; 6, 12, 5.

4cd. Agni ist der Erstgeborene des Rta, 10, 5, 7. Rta ist hier der gesetzmäßige, sich gleichbleibende Weltlauf, und dieser ist wiederum ein Ausdruck für das Urprinzip der Welt und kommt dem Begriff der Zeit ziemlich nahrtdprajätä bedeutet rechtzeitig gebärend AV. 1, 11, 1.

5a: 2, 4, 4a. Die Adj. sind vom Vergleich attrahiert. 5c: 8, 50, 2 und Note zu 1, 55, 3a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aufrechts Urteil über diese Lieder (Rigveda <sup>2</sup> II, VII) ist ganz schief.

sitz, eine Nutzquelle wie ein Berg, wohltätig wie die Wasserflut — pfeilschnell wie ein Rennpferd auf der Rennbahn, wie die Stromflut — wer könnte ihn aufhalten?

- 7—8. Den Flüssen verschwistert, wie der Bruder den Schwestern; wie der König die Reichen frißt er die Hölzer auf wenn er vom Winde getrieben sich im Holze ausbreitet, mäht Agni das Haar der Erde.
- 9—10. Er zischt dasitzend wie der Schwan im Wasser, durch Einsicht ausgezeichnet, der Frühwache der Ansiedelungen wie Soma ein Meister, rechtzeitig geboren; wie die Herde durch das Jungvieh sich mehrend, weithin scheinend.

## 1,66. An Agni.

- 1-2. Wie ansehnlicher Reichtum, wie der Sonne Anblick, wie der Lebenshauch, wie der leibliche Sohn wie ein flüchtiges Raubtier sucht er die Wälder auf, wie die Kuhmilch hell, glänzend.
- 3-4. Er sichert die Ruhe, behaglich wie das Heim, wie reifes Korn, der Besieger der Völker lobsingend wie ein Rsi, unter allem Volk gefeiert, wie ein freudiges Streitroß leiht er Kraft.
- 5—6. Dessen Flamme schwer heimisch wird, (und doch ist er) eingeboren wie die Einsicht, für jeden bereit wie die Frau auf dem Lager Wenn er prächtig erglänzte wie ein Schimmel unter allem Volke, wie ein goldverzierter Wagen in den Kämpfen (wut)entbrannt.
- 7-8. Wie ein losgelassenes Heer macht er Panik; wie das Geschoß des Schützen von glühendem Aussehen Als Yama ist er geboren, als Yama

6b sargaprataktah, oder: in vollem Laufe dahineilend, s. 3, 33, 4.

6c sindhur nd kşödah 1, 66, 10; 92, 12; 2, 25, 3. Diese und ähnliche Fügungen sind lose Karmadhärayas aus zwei Substantiven, bez. Attraktion des Genit. an das regierende Nomen. Andere Beispiele 9, 2, 4b; 66, 13b; 1, 125, 5c; 9, 66, 12b; 10, 95, 6d; 8, 46, 30a; 9, 6, 4a; 1, 34, 7d; 66, 1c; 67, 5ab; 4, 10, 8b. oder die losen Tatpurusas 2, 34, 13c; 10, 5, 1b (vgl. 1, 60, 3); 5, 59, 3b (vgl. Str. 5); 6, 66, 11; 1, 66, 2c; 68, 10a (vgl. 1, 72, 8b); 1, 76, 5b. In dieser Liedergruppe werden sie besonders bevorzugt. 6d: 5, 32, 9.

7c. Oder: wie ein König seine Vasallen. Vgl. zu 9,57,3b. 8: 10,142,4.

9a. Säy. bezieht dies auf Agni's Flucht ins Wasser. Doch könnte apst nur in den Vergleich gehören. Oder von dem im Wasser unter Zischen verlöschenden Agni?

10c. Say. begieht pain nd ilioù auf das trachtige Tier.

#### 1, 66.

Metrum wie 1,65.

2a. takvan nach Naigh. 3, 24 der Räuber, möglich auch das Raubtier.

85: 4, 16, 15d.

4c: 1, 69, 6c; vgl. 10, 101, 7; 8, 2, 7.

5a. Sofern seine Flamme sich immer wieder den Menschen entzieht. Vgl. 7, 4, 3.

5cd kann verschieden aufgefaßt werden, dram ossoasmas auch: zu allem hereit. yöns Lager wie 10.10.7; 84.11.

6c. Bei rdiha ist wie im Epos sugleich an den Wagenkämpfer zu denken.

6d: 1, 70, 11; vgl. 1, 52, 6; 8, 6, 5.

7a: 1,148,5; 7,3,4¹. Sāy.: 'Wie eine mit ihrem Anführer sich bewegende Kriegerschar'.

 dmam dadhāti, möglich auch: macht er (läuft er) Sturm. Vgl. dme dhāt 1,67,8; 63,1;4,17,7.

 prátika (Vorderseite) doppelsinnig: Antlits und Pfeilspitze.

85. Nimmt man hier eine Ellipse des Verbs an,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Roth aber: wie ein entsandtes Geschoß.

(erzeugt er) das kunftige Geschlecht; der Buhle der Mädchen, der Gatte der Frauen.

9—10. Zu diesem eurem (Agni) kommen die Wanderer (und) wir mit der Hausgenossenschaft wie die Kühe nach Hause, wenn er angezündet ist — Wie die Stromflut (die Wasser), hat er sie abwärts getrieben. Es brüllen die Kühe im Anblick der Sonne.

## 1,67. An Agni.

- 1-2. In den Hölzern Sieger, unter Menschen der Freund, beansprucht er wie der König Gehorsam ohne nachzulassen Wie der Friede ersprießlich, gut wie ein Rat, wurde der Wohlmeinende der Opferpriester, der Opferfahrer.
- 3—4. Da er alle Manneskräfte in der Hand hält, brachte er die Götter in Aufregung, als er sich im Versteck niederließ Dort finden ihn die sinnenden Männer, als sie die im Herzen geformten Seherworte aufsagten.
- 5-6. Wie der Ungeborene' befestigte er den Erdboden; er hat den Himmel mit wahrhaften Seherworten gestützt Hute die lieben Spuren des Viehs; allezeit gehst du, Agni, von Versteck zu Versteck.
  - 7-8. Wer ihn entdeckt hat, da er sich versteckt hielt, wer zum Strom

so wird jede Textänderung unnötig. Agni ist der Erstgeborene des Rta (10, 5, 7) wie Yama der erste Mensch. Und wie von Yama das Menschengeschlecht ausgeht (7, 33, 9), so wirkt auch Agni als zeugende Kraft in der Fortpflanzung. Dies wird durch cd noch weiter erläutert. Agni ist also in doppeltem Sinn dem Yama vergleichbar. Zu c vgl. 1, 152, 4, zu d 10, 85, 38—41.

9ab. Der überlieferte Wortlaut ist verdächtig, alle versuchten Emendationen unsicher. carāthā müßte = carāthā sein. So auch 1,70,7 herzustellen. Vielleicht gegen Pp. carāthā(h) zu denken: die fahrenden Leute oder Wanderer. Der Gegensatz dazu wäre vasatt, dem von amā und ādhvasu 10,185,2; 6,51,15 vergleichbar, ebenso cāratām und amā 2,38,6. 9cd: 5,6,1; 3,9,7. nākşante Attraktion an den Vergleich.

10a, sindhur na kşödah ist wie 1, 65, 6c; 92, 12b; 2, 25, 3a als loses Kompos. anzusehen; vgl. zu 1, 65, 6c.

105. Im Bilde ist zu micih nach 7, 18, 15; AV. 4, 15, 12 apch zu ergänzen Im Verglichenen ergänzt Säy. die Flammen. Man könnte auch an die Kühe denken. Diese stünden metonymisch für die Schmalzgüsse, die der Opfernde ins Feuer gießt. Wie die Kühe bei Sonnen-

aufgang brüllen, so prasseln diese Schmalzgüsse, wenn sie das Feuer berühren. Vgl. 1, 72, 10. 10cd: 1, 69, 10 d.

#### 1,67.

Metrum wie 1, 65.

1a: 1, 128, 3e; 10, 61, 20b. jayú nach Say. geboren.

1cd: 5,54,14d. Sāy.: Wie der König einen nicht gealterten Diener. śrustim bezeichnet nach ihm den flinken Opferer.

2a: 8, 19, 8c; 84, 9a.

2b: 4, 10, 1.2; 1, 91, 5; 123, 13; 89, 1; 10, 30, 12. 8a: 1, 72, 1b.

8cd. Wie 1, 65, 1.2; 10, 46, 2. Vgl. Geschichten wie die Sat. 2, 2, 3, 2—3 erzählte.

4b. Zu dhiyamdhāh vgl. 1, 72, 2 und dhiyam dhuh 10, 46, 5. 5a: 8, 41, 10e.

6ab. Bild vom Hirten. Gemeint ist: Warte wie früher deines Amts. Die ganze Str. kann als Rede der alten Sänger in 4 aufgefaßt werden. Säy. aber faßt es wörtlicher: verbrenne nicht die Gras- und Wasserplätze.

6d. guhá güham wie yudhá yüdham, purá püram 1,53,7 yajnéna yajnám 3,32,12.
7 knüpft unmittelbar an 4 an, bez. wiederholt den dort ausgesprochenen Gedanken. Agni ist der Mittelpunkt des Kultes und der Quell

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Form des Urgottes.

der Wahrheit gelangt ist — jedem der (ihn') entbindet, die Wahrheit pflegend, — dem hat er' darnach Gutes verheißen.

9—10. Der in den Pflanzen mächtig wächst, sowohl das (neugeborene) Kind, als in den befruchteten (Pflanzen) — der Geist der Wasser, lebenslänglich im Hause. Wie die Werkmeister ein Wohnhaus haben sie gleichmäßig ausmessend seinen Sitz\*) bereitet.

## 1,68. An Agni.

- 1—2. (Die Schmalzlöffel) mischend steigt er eilfertig gen Himmel. Was geht und steht, die Nächte deckt er auf da er allein aller dieser Götter (Größe) er, der Gott, mit seiner Größe umspannt.
- 3—4. Da erfreuten sich alle deines Rates, als du Gott lebend aus dem trocknen (Holze) geboren wurdest Alle erlangten göttlichen Rang, (göttlichen) Namen, die Wahrheit pflegend unsterblichen (Namen) durch ihren Eifer.
- 5—6. Die Mahnungen der Wahrheit, die Erkenntnis der Wahrheit (haben es bewirkt): Alle haben zeitlebens die Werke (der Wahrheit) vollbracht Wer immer dir spendet oder wer für dich sich bemüht, dem teile Reichtum zu, (dessen) eingedenk!
- 7—8. Als Hotr eingesetzt bei den Nachkommen des Manu, ist nur er der Herr dieser Reichtumer — Sie wunschten sich gegenseitig leiblichen Samen; die Weisen waren in ihren eigenen Bestrebungen einig.

der heiligen Dichtkunst. Mit seiner Wiederauffindung wird auch diese entdeckt.

7a · 10, 51, 3c.

- 7d. Der Strom oder Erguß der Wahrheit (dhära rtäsya) ist die religiöse, visionäre Dichtung, vgl. 5, 12, 2. yāh yāh yē asmai ist Anakoluthon.
- 9cd. S. Oldenberg z. d. St. Agni wird als neugeborenes Kind in den Hölzern groß, wie er in den Pflanzen als Keim gereift ist. prasüsv antāb, in den Pflanzen als Agni's Müttern, vgl. 3, 5, 8; 2, 35, 8. Über prasū s. bes. MS. 1 p. 147, 14; 3 p. 62, 5; Šat. 2, 5, 1, 18 (Sāy. prasūnayuktāb kutāš ca phalotpattihetavab).

10c. cittih wie später cit, das geistige Prinzip.

#### 1, 68.

Metrum wie 1,65. Das Lied beschäftigt sich haupteächlich mit den Ersvätern (vgl. 1,71,2) und ihrer durch den Agnikult gebotenen Pflege des Rts.

1a. érinda (s. zu 9, 109, 22) ist nach 5, 6, 9 su erklären bes. su ergänzen. Säy. miérayan.
 1c: 1, 58, 5d. 2: 1, 69, 2.

- 8—4. Nicht die Götter, an die man wegen 7, 5, 6; 11, 4 denken könnte, sind Subjekt, sondern die Erzwäter. Nach Säy. die Opfernden fiberhaupt.
- 4. Entweder ist nach Oldenberg nama mit amptam zu verbinden, oder es ist, was auf dasselbe hinausläuft, zu nama 'göttlich' und zu amptam 'Name' zu ergänzen. Der Dichter liebt das Elliptische, und dem Versbau wird so keine Gewalt angetan. Unsterblicher Name ist s. v. a. Unsterblichkeit (vgl. 5, 57, 5 mit 1, 125, 6; 10, 107, 2).

5ab ist elliptisch. Aus d ist cakruh oder ein ähnliches Verb zu ergänzen.

Scd. Wieder die Ersväter.

6cd. Derselbe Gedanke wie 1, 67, 8cd.

- Die Erzwäter wünschten sieh leibliche Nachkommen und waren in diesem Wunsch untereinander oder mit den Göttern einig.
- 8ab. Jedenfalls die Erzväter als Subjekt zu denken. Wer sind aber die Weisen (dmards) in cd? 1,72,2b spricht für die Götter. In 10,92,10 wird gesagt, daß die Götter und die Bhrgu's ddkeath edm ciktirire, also fast der gleiche Wortlaut wie in 1,68,8. Auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Strom der Wahrheit, den frommen Redeerguß. 

Agni. 

Den Feueraltar.

9—10. Sie erfreuen sich seines Rates' wie die Söhne des des Vaters, die Mächtigen, die auf seine Weisung hören sollen — Er schloß die Reichtumer, die Tore (dazu) auf, der Viehreiche. Er hat das Himmelsgewölbe mit Sternen verziert, der Hausgebieter.

# 1, 69. An Agni.

- 1—2. Hell flammend wie der Buhle' der Morgenröte hat er die beiden gepaarten (Welten) angefüllt wie des Himmels Leuchte'— (Kaum) geboren warst du an Umsicht überlegen; du wurdest der Vater der Götter, obwohl ihr Sohn.
- 3—4. Ein unbeirrter Meister, der sich auskennt, ist Agni. Wie der Kühe Euter ist er das, was die Speisen schmackhaft macht Beliebt wie einer bei dem Volke, obwohl ein Durchgänger (?), mitten hineingesetzt als der Erfreuer im Hause.
- 5—6. Wie ein geborener Sohn der Erfreuer im Hause; wie ein freudiges Streitroß (den Reiter) bringt er die Clane weiter Da ich die Clane, die den Herren ebenbürtig sind, gerufen habe, so soll Agni alle Götterwürden erhalten.
- 7—8. Nicht übertreten sie diese deine Gebote, da du diesen Herren Gehorsam geleistet hast Das aber ist dein Meisterstück, daß was du zerstörtest, du diesen Schaden wieder gutmachst im Bunde mit den gleichgearteten Herren.

7,76,5 betont die Eintracht zwischen den Erzvätern und den Vasu's. Dagegen heißt es 1,72,5, daß die Erzväter samt ihren Frauen einig waren. Die Weisen sind also entweder die Götter oder Götter und Erzväter. tanüşu wörtlich: in oder von ihren eigenen Leibern. Vgl. 1,72,5c. Zu sváir dákşaih s. 7,86,6a. 9ab: 9,97,30c. 9b: Str. 3.

9cd. Vgl. 7, 51, 1cd. Nach Say. sind die Opfernden Subjekt. Eher die Götter, die vorzugsweise turáh heißen. turá bedeutet meist: mächtig, Machthaber. Um die Bedeutung 'schnell' wird man nicht ganz herum kommen wegen turagatu 1, 164, 30, turaya 4, 23, 10 und des späteren turaga, turanga 'Pferd'. Vgl. auch turá 10,96,7b und 5,86,4c; 8, 26, 4c. Notwendig ist die Ableitung von tvar auch in diesem Falle nicht. Es gentigt tr. tur, wenn man von der Bedeutung (im Laufe) überholend, überlegen ausgeht. Yaska leitet tura von tr oder tvar ab (12, 14), Say. meist von tvar, vereinzelt von turv (z. B. 1, 61, 1). Im Naigh, fehlt dieses echt vedische Wort. Caland's Zusammenstellung mit tuvi (s. Wackernagel 2, 1 S. 59) bleibt beachtenswert. Vgl. bes. RV. 6, 18, 4,

16a. Wörtlich die Reichtümer, die Tore, vgl.

damit 6, 19, 5c und mit anderem Kasusverhältnis 1, 72, 8b; 9, 45, 3c.

### 1, 69.

Metrum wie 1,65. 16: Str. 9 und 7,10,1

2a: 1, 141, 9; 68, 2, 2, 12, 1.

2cd: Sat. 2, 3, 3, 5.

Scd. Wie das Euter die Milch gar und schmackhaft macht, so das Feuer die Speisen.

4c. āhūrya nur hier. Ob: auf Abwege zu bringen, abspenstig zu machen (von der bekannten Flucht des Agni)?

5c: 1, 66, 4. 5d. Vgl. 7, 58, 3.

6ab. Ob die menschlichen Clane mit ihren Häuptlingen oder die göttlichen viiab (wie die Marut) mit den Hauptgöttern?

6cd spricht für das Letzte.

6d. Vgl. 1, 70, 1d. Die angerufenen Götter haben, wie aus ab hervorgeht, verschiedene Rangstufen. Alle diese soll Agni auf sich vereinigen.

7ab. Offenbar den Göttern, denen Agni Folge geleistet hat, als er aus dem Versteck zu den Menschen zurückkehrte und die Leitung des Opfers übernahm. Vgl. 10, 10, 5 c.

8. Unter den samandir nföhih sind die Götter

Oder: seiner Weisheit, ebenso Str. 8.

Die Sonne.

9-10. Wie der Buhle der Morgenröte, der Erheller des Morgens, erscheine er diesem' in allbekannter Gestalt - Selber ihn tragend' öffnen (die Priester) die Tore. Alle rufen laut im Anblick der Sonne.

# 1.70. An Agni.

- 1-2. Wir wollen die vielen Gebete des Nebenbuhlers überbieten; Agni, der schönflammende, soll alles fertig bringen - der die göttlichen Gebote kennt und die Geschlechter des Menschenvolks;
- 3-4. Der der Keim der Gewässer, der Keim der Bäume, der Keim dessen, was steht und der Keim dessen, was geht - ihm (ist's) selbst im Stein (wie) zu Hause; er ist wie der Clangenosse (?) unter den Clanen, der wohlmeinende Unsterbliche.
- 5-6. Denn der Agni ist der Schirmherr der Reichtumer (für den), der ihm mit schönen Worten punktlich aufwartet - Du, Kundiger, schutze diese Geschöpfe, der du die Geschlechter der Götter und Sterblichen kennst!
- 7-8. Den sie während der vielen ungleichen Nächte (und Morgen) großzogen, den zur rechten Zeit empfangenen (Keim) alles dessen, was geht und steht. - Der Hotr' ist jetzt zustande gekommen, als Sonne eingesetzt, alle wahrhaften Werke' verrichtend.
  - 9-10. Du legst Wert auf die Kühe, auf die Hölzer. Alle bringen unserer

(vgl. 6, 4, 1c), nach Say, insbes, die Marut (vgl. 7, 57, 3; 8, 20, 11) zu verstehen. Der mutmaßliche Sinn ist: Was Agni an Holz im Haus und im Walde zerstört, das lassen die genannten Götter in der Regenzeit wieder wachsen, vgl. 1, 140, 2.

9a: 1,69, 1. vibhávan mit Gen. wie 6,4,2; 10, 6, 1; 8, 4.

10. Der Opferplatz mit den Toren als Himmel, das Erscheinen des Morgenfeuers als Sonnenaufgang gedacht. Vgl. 1, 66, 10 und Chand. Up. 3, 19, 3.

### 1, 70.

Metrum wie 1, 65.

16. Wer an der Auffassung des Pp. (manisa) festhält, muß übersetzen: Die vielen (Gebete) des Nebenbuhlers durch sein Gebet. Vgl. 1,69,6. 1d. Nach Say. alle rituellen Werke. Vgl. 1,69,6. 8-4: 6, 48, 5. 8d. Ob caratam?

4a. Agni ist der Steingeborene<sup>8</sup> (4, 40, 5), der Sohn des Steins (10, 20, 7), wird aus dem Stein

geboren (2, 1, 1; 12, 3). Er fühlt sich dort wie zu Hause. Say. nimmt Ellipse an: 'Auch mitten im Felsen bringen sie ihm Opfer'. 4c. visvah ist dunkel. Ich vermute visyah. Vgl.

10, 91, 2d.

5ab: 7, 10, 5c. 5cd: 7, 29, 3ab.

6cd: 2, 6, 7. 7 knüpft an Str. 3cd an. 7ab. Vgl. 1, 73, 7c. várdhän, der Konj. bei Zeitangabe wie 1, 72, 3b; vgl. 6, 17, 11a.

7c. Aus ca rdtham ist mit früheren Erklärern ein Wort zu machen. Die richtige Lesart war wohl sthātūs caráthām (oder cáratām) wie in 3a. rtapravītam (vgl. rtaprajātā AV. 1, 11, 1) so oder von Rta (im kosmischen - Sinn) empfangen, also die Idee des prathamajā rtdsua 10, 5, 7, 8a: 10, 53, 2a.

86. Agni ist den Opfernden die Sonne wie in 9 und 1,69,10. Er wird oft mit der Sonne verglichen. Vgl. auch 10, 61, 14. Darnach vielleicht: bei Sonnen(aufgang) eingesetst.

9ab. D. h. du nimmst die Schmalsspenden ('die

und in die Wolke schloß den Regen ein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dem Opfernden (Say.). Agni. <sup>4</sup> Die Opferwerke. Zum Feueraltar. Dabei an den Funken aus dem Stein su denken. Nach einer jainistischen Ersählung verbirgt sich der fliehende Agni in Bäumen und Steinen, Mironow, Die Dharmaparikaä des Amitagati S. 82. Vgl. auch

Des göttlichen Behüters beider Welten, der Feuerfunken in den Kieselstein

Sonne den Tribut — Dich ehren die Männer vielerorts um die Wette; sie verteilen (dich) wie (die Söhne) das Besitztum des greisen Vaters.

11. Begierig wie ein treffliches (Roß), tapfer wie ein Schütze, furchtbar wie ein Reisiger, (wut)entbrannt in den Kämpfen.

# 1,71. An Agni.

- 1. Die ebenbürtigen (Finger) regen verliebt den Verliebten' auf wie die Frauen im gleichen Hause den rechtmäßigen Gatten. Die Schwestern' haben für die Schwarze und die Rote' eine Vorliebe wie die Kühe' für die prächtig aufleuchtende Morgenröte.
- 2. Unsere Väter, die Angiras' haben durch ihre Lieder selbst die starken Bollwerke, den Fels mit lautem Ruf erbrochen. Sie haben für uns den Gang des hohen Himmels hergestellt: sie haben den Tag, die Sonne, das Wahrzeichen der Morgenröte gefunden.
- 3. Sie stellten das Gesetz fest, sie brachten die Erkenntnis dieses in Umlauf. Seitdem sind die begehrlichen (Gedanken<sup>5</sup>) des Nebenbuhlers (wie) Kinder, die noch getragen werden. Nur die gierlosen (Gedanken) des ge-

Kühe') und die Brennhölzer gern an. Zu präsasti vgl. 1, 113, 19. 9c: 5, 1, 10. 9d. sväh hier als Dativ wie VS. 22, 32. RV.

- 2, 35, 6 ist es vielleicht Genit. Zum Gedanken s. 1. 146. 4.
- In den einzelnen Wohnstätten oder den verschiedenen Feuerstätten beim Opfer.
- 10cd. Vgl. 5, 11, 4; 3, 55, 4a; 10, 45, 2; 80, 4d.
   11. Alle Lieder dieser Gruppe zählen in Übereinstimmung mit der Silbenzahl der Viräjzeile zehn Strophen, nur dieses Lied hat mit dem mutmaßlichen Anhängsel deren elf. Die Str. ist das einheitliche Bild des Wagenkämpfers in der Schlacht.

11a. Unsicher, vgl. 1, 155, 1 d; 6, 16, 43 b und zu grdhnüb 4, 38, 3 c. 11d = 1, 66, 6 d.

#### 1, 71.

Tristubh. Auch dieses Lied beschäftigt sich vorzugsweise mit den Erzvätern, den Angiras', ihren Taten, ihrer Geburt und ihrem Verhältnis zu Agni.

1ab. Die Feuerbereitung am frühen Morgen durch Ausreibung mit den Fingern, absichtlich dunkel gehalten und unter einem beliebten Bilde dargestellt. Die Finger heißen auch 9,72,2 sanijäh und häufig Schwestern wie in c, z. B. 3,29,18; 4,6,8.

- 1c. Die śyávi und die áruşi nach Sāy. Nacht und Morgen bestätigt durch 3, 55, 11c. Die Feuerbereitung findet zu der Zeit statt, da beide beisammen sind, im ersten Zwielicht. Das wird poetisch so ausgedrückt, daß die reibenden Finger diese beiden gern haben.
- Der Panimythos nebst Neuordnung der Welt, anknüpfend an 1d.
   2a: 8, 40, 1c.
- 2c wird durch d erläutert. Der Gang des Himmels ist die regelmäßige Zeitfolge am Himmel. Vgl. 3, 31, 15 d. cakrub wie 1, 73, 7. Denkbar wäre auch: den Gang nach dem Himmel. Dann der gleiche Gedanke wie 1, 72, 9 b.
- 2d. ketům usráh wie ketůr usásah 7,67,2: 76,2; 10,89,12.
- 8. Die Verbreitung der Ordnung (der Opferbräuche) durch die alten Priestergeschlechter hatte einen großen Wettbewerb in der Götteranrufung zur Folge. Die Wettbewerber sind zwar Arier und Glaubensgenossen, also keine Götterfeinde, aber der Wert ihrer Gebete wird durch den Gegensatz von b und c in der üblichen Weise herabgesetzt. b sind die Gebete des Konkurrenten (des art), cd die eigenen.
  8a: 8, 27, 19b; 1, 68, 5.
- 8b. didhişvah und dirşyanih in c sind Gegensätze, beidemale aus a dhitdyah zu ergänsen. vibhrirah ist unsicher. Obige Übersetzung

¹ Den Agni, während er aus den Hölzern gerieben wird. ² Die Finger. ² D. b. Nacht und Morgen, hier als die Zeit der ersten Morgendämmerung. ⁴ Die am frühen Morgen ausgetrieben werden und deren Mutter die Uşas ist. ² D. h. die Gebete.

schickten (Sängers) gehen zu (ihnen), indem sie das Geschlecht der Götter mit Labsal stärken.

- 4. Als ihn verteilt der Matarisvan aus (dem Holze) rieb und der Rötlichschimmernde in jedem Hause heimisch wurde, da besorgte der Bhṛgavaṇa¹ das Botenamt wie der Begleiter für einen machtigeren König.
- 5. Als er dem großen Vater Himmel Samen bereitet hatte, da schlich er heran, da er die Liebeslockungen bemerkt hatte. Der Schütze schoß dreist sein Geschoß auf ihn. Der Gott<sup>a</sup> verrichtete seine Brunst an der eigenen Tochter.
- 6. Wer für dich im eigenen Hause (von Begeisterung) erglüht (?), oder dir Verehrung darbringt alle Tage dem Verlangenden, dessen Kraft mehre du doppelt, o Agni! Mit dem Reichtum soll im gleichen Wagen fahren, wen du aneiferst.
- 7. Zu Agni gesellen sich alle Kräfte wie die sieben jüngsten Ströme zum Meere. Unsere Stärke ist nicht durch Verwandte ansehnlich. Mögest du als Kundiger bei den Göttern Vorliebe finden.
- 8. Als dem Männerherrn die Brunst ankam zum Genusse, da hat der Himmel den bei der (Liebes)begegnung vergossenen reinen Samen (zurückgelassen).

nimmt Luptopamā an und faßt das Wort in dem sonst geläufigen Sinn. So bildet es den (iegensatz zu yanti in c, und bezeichnet das Kind, das noch nicht gehen kann.

4a: 1, 148, 1. vibhrtak sollte sich eigentlich auf Agni beziehen (denn Agni wird in jedem Hause verteilt 5, 11, 4), ist aber hier mit llypallage auf Mātariśvan bezogen.

4d. bhɨpavanah als Beiname des Agni jedenfalls mit Bhṛgu zusammenhängend. 'Wie Bhṛgu handelnd' Sāy., ebenso 4, 7, 4.

5. Die Sage vom Inzest des Himmels mit seiner Tochter (Usas), der von Agni veranlaßt die Geburt der Angiras' zur Folge hatte. Fortsetzung in Str. 8. Vgl. 3, 31, 1f. (s. Oldenberg z. d. St.), 10, 61, 7 und 1, 164, 83. 86 (hier ist die Erde die Tochter). In a ist Agni Subjekt, in b und c der Schütze, der nach Sat. 1, 7, 4, 3; MS. 4 p. 35, 15 (vgl. Ait. Br. 3, 33) Rudra ist. In b liegt das Bild des Jägers und des zur Brunstseit lockenden Wildes zugrund. Die prianydh sind die des Himmels, an dessen Stelle in den Brähm. der Prajäpati getreten ist.

6a. vibhāti ist auffallend. Oldenberg vermutet vidhāti. Aber wie sollte ein so glatt in den Zusammenhang passendes Wort entstellt worden sein? vi-bhā wird öfters figürlich gebraucht z. B. 2, 23, 15: 6, 5, 5; 68, 9, bha später auch von der inneren Erleuchtung und Verklärung, die auf dem Antlitz der Brahmakenner und Epopten strahlt: Chând. Up. 4, 9, 2; 14, 2. Dafür indh Tänd. 20, 16, 6; tap Dhammap. 387°. Könnte nicht vi-bhā hier in ähnlicher Weise von der Erleuchtung des Dichters gebraucht sein? Hart bleibt diese Deutung und vidhāti ('dient') ergābe glatteren Sinn.

65. Für usato vermutet Oldenberg usate. Dem Sinn nach gewiß richtig. Doch ist usateh vielleicht wiederum durch Hypallage mit dynn konstruiert statt mit tubhyam.

6d. rdi hier personifiziert wie 5, 41, 11; 7, 34, 28; 84, 2 u. ö.

7a: 4, 44, 2c; 7, 90, 5d. Nach Säy. wären die verschiedenen Opferspenden gemeint.

Zcd: 1, 31, 10 (wo Agni als vayaskff); 10, 23, 7.
Der Sinn ist: Wir haben keinen Rückhalt an einer mächtigen Verwandtschaft. Vgl. 1, 109, 1.

 Mit dieser schwierigen Str. wird der Mythos von Str. 5 wieder aufgenommen.

8a. Doch wohl dem in b genannten Himmelsgott. tijas = toisi in 5, vgl. tejas 'Same' im späteren Skt. isi Inf. von is, isaya, das = bhuj ist wie is = bhojana'. Vgl. rétase bhujé 1, 155, 3.

Ahnliche Stellen gibt Weber, Ind. St. 10, 105. helfen nicht.
S. Note su 1, 77, 4d.

Ähnlich jetzt auch Bloomfield, Repet. 1, 91.
 Die Komm. zu VS. 33, 11; TS. 1, 3, 14, 6

Agni brachte die tadellose jugendliche Schar', die wohlgesinnte, zur Geburt und machte sie zu Meistern.

- 9. Der Sonnengott, der wie der Gedanke in kürzester Frist seine Wege geht, gebeut allein über das Gut insgesamt, während die Könige Mitra und Varuna, die schönhändigen, die liebe Götterspeise\* in den Kühen bewachen.
- 10. Vergiß nicht, Agni, unsere väterliche Freundschaft, der du als Seher die Wissenden übertriffst! Das Alter verändert das Aussehen wie die Wolke (ihr Aussehen ändert). Bevor solcher Vorwurf (erhoben wird), gedenke (unser)!

# 1,72. An Agni.

Das Lied behandelt hauptsächlich die beiden Mythen von der Wiedergewinnung des entfichenen Agni und der geraubten Kuhherde und im Anschluß daran die Tätigkeit der Götter und Erzväter bei der Wiedergeburt der Welt. In gewohnter Weise wird keine fortlaufende Schilderung gegeben, sondern einzelne Züge aus dem Zusammenhang gerissen. Das Mysteriöse des Lieds wird dadurch erhöht, daß in vielen Strophen die Tätigkeit der Götter und Menschen parallel geht, ohne daß das wechselnde Subjekt namhaft gemacht wird.

- 1. An Sehergabe stellt er alle Meister in Schatten, der viele Mannes(krüfte)<sup>a</sup> in der Hand hält. Agni ward der Herr der Reichtümer, der alle unsterblichen (Kräfte) insgesamt sich angeeignet hat.
- 2. Bei uns fanden alle weisen Unsterblichen suchend den nicht, der das Kalb gefangen hielt. Sich mühend, seine Spur verfolgend, sinnend machten sie Halt bei der entferntesten Spur, bei der teuren (Spur) des Agni.
  - 3. Da dich, den Reinen, o Agni, die Reinen drei Herbste lang mit Schmalz

8b. Die Ellipse nach 10,61,6 zu ergänzen, vgl. Sat. 1,7,4,3.

8c. Das Richtige bei Oldenberg I, 240. Die Geburt der Angiras' ging darnach ähnlich wie die des Vasistha (7, 33, 11. 13) vor sich.

8d. soudhyam proleptisch. suddyat s. zu 4, 39,1c.

9a: 1, 104, 2. 9c = 3, 56, 7b.

9cd ist freie Konstruktion des Nom. Oder die Duale sind Akk. und das Verb nach 3,56,7 zu ergänzen. Säy. sucht Zuzammenhang der Str. mit dem übrigen Lied, indem er sagt: 'In dieser oder jener Form tust du, Agni, also.' 10a: 7,72,2. Gemeint ist die Freundschaft des Gottes mit den Erzvätern.

10b: 7, 18, 2b. vidih doch wohl Akk. pl. mit Abfall der Endung; nach Oldenberg Nom. sg. 10c: 1, 179, 1c. Ind. Spr. 2351.

10d: 10, 39, 6. Der Vorwurf nämlich, daß das Alter uns und unsere Freundschaft verändert habe.

1, 72.

Tristubh.

 Oder: er stellt die Sehergaben eines jeden Meisters in Schatten.

- 1b: 1, 67, 3; 3, 34, 5; 6, 29, 2; 7, 46, 1. Zu ndrya ist entweder im Einklang mit 1, 67, 3 'Kräfte' oder 'Güter' (vgl. 6, 53, 2; 4, 36, 8; Sāy. 'Reichtümer') zu ergänzen.
- 1c = 1,60,4d
- 1d. Ähnlicher Gedanke wie 1, 69, 6 cd (70, 1 cd?).
  Zu amftani ist wohl dhāma oder nāma zu ergänzen, vgl. 10, 123, 4; 3, 5, 6; 55, 10. Ebenso 3, 38, 4d (vgl. c); 10, 139, 6.
- Flucht und Gefangenschaft des Agni. Die Götter suchten ihn vergebens auf Erden, die Menschen fanden ihn in seinem Versteck.
- 2a. Zu pári sántam (s. 4, 1, 15; 6, 17, 5) vgl. páristih 1, 65, 3 in demselben Mythos. Möglich auch: der unser Kalb gefangen hält. Das Kalb ist Agni wie 1, 95, 1; 96, 5. Das Bild vom verlorenen oder gestohlenen Herdentier wie 1, 65, 1.
- 2cd. Die Erzwäter nach 1, 67, 4. padé (vgl. 4d und 2, 85, 14) ist mit Bezug auf padavyāk in c gesagt. cdru für cdruni nach Sāy.
- Die Erzwäter, nach Säy. zu RV. und TBr.
   4,5,6 aber die Marut. Für die Marut spräche Str. 4; vgl. 1, 87, 5; 6, 48, 21, für die Erzwäter 1, 6, 4; 68, 4; 6, 1, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Angiras'.

ehrten, haben sie sich selbst opferwürdige Namen erworben und ihre Leiber vervollkommnet, die Edelgeborenen.

- 4. Bei beiden hohen Rodasi (Himmel und Erde) Gehör findend haben sich die opferwürdigen Rudrasöhne an die Spitze gesetzt. Ein Sterblicher fand den Agni, als sie' sich geteilt hatten, und entdeckte ihn, als er an der fernsten Spur sich aufhielt.
- 5. Eines Sinnes geworden nahten sie kniebeugend mit ihren Gattinnen und huldigten ihm, dem Huldigung gebührt. Nachdem sie die (bisherigen) Leiber aufgegeben hatten, nahmen sie die ihrigen an, indem ein Freund wachte, während der Freund die Augen schloß.
- 6. Seit die Opferwürdigen die dreimal sieben geheimen Worte, die bei dir verborgen waren, gefunden hatten, bewachen sie einträchtig mit diesen\* den Unsterblichen. Hüte du die Tiere und alles was steht und geht!
- 7. Agni! Der du die Wege der Vülker kennst, teile die Gaben der Reihe nach aus zum Leben! Du wardst der unermüdliche Bote, der Opferfahrer, der die von Göttern begangenen Pfade herauskennt.
- 8. In guter Absicht (brachten) sie die sieben jungsten (Ströme) des Himmels; sie machten die Tore des Reichtums ausfindig, des rechten Weges
- 36 saparyán s. zu 1,70,7a.
- 4ab Auf der Suche nach Agni.
- 4a Das Intens vevid kann zu vid 'wissen' oder zu vid 'finden' gehören Zu vid 'wissen' gehort wohl prá te – sumatím vevidama 7. 24, 6 nach 1, 4, 3b, 10, 89, 17b Nach Say. aber zum anderen vid. Zu vid 'wissen' ist ferner sám - vévidanah 5, 19, 5 zu stellen, ebenso samvidandh, das PW. fälschlich zum andern vid stellt. Auch vivévidat 9,68,3; 86, 9 ist mit Say. von vid 'wissen' abzuleiten, da nur dieses sonst mit of belegt ist. Dagegen ist obiges a - vévidanah nicht zu trennen von *avividré* 3, 54, 4, und dies gehört zu a-vid Med. - zu finden wissen, Gehör finden bei, gewinnen 10, 15, 3; 10, 97, 7. Mit å kommen beide Wz. vor. Unsicher ist nur vévidanah 3, 54, 4 d.
- 4b. Gegen Pp. rudriyā(h) zu denken. Hālt man aber an rudriyā des Pp. fest, so ist zu übersetzen: Sie brachten ihre rudrischen (Namen) an die Spitze d. h. zu Ehren. Zu pra-bhr vgl. 5, 59, 4 und als Erläuterung dazu 5, 60, 1 (vgl. 2, 20, 1; 1, 178, 3; 6, 26, 4; 8, 2, 35).
- Nach 10, 51, 8 war Yama dieser Sterbliche.
   Str. 2 und 2, 35, 14a.
- 5ab. Menschen und Götter, die sich vorher getrennt hatten (4c), bringen dem wiedergefundenen Agni einträchtig ihre Huldigung. Vgl. 1, 65, 2; 68, 8; 7, 76, 5; 6, 1, 6.

- 5c. Dieser Zug stimmt zu 3d. Die Angiras' nehmen einen neuen unsterblichen Leib an. Vgl 4, 24, 3. tanväh sowohl zu ririkvänsah (s. auch AV. 5, 1, 3) wie zu kravata (vgl. 3, 48, 4b).
- 5d. D. h. abwechselnd. Str. 5d und 6c erklären sich gegenseitig.
- 6ab. Gegen Pp. ist betontes dvidan aufzulösen und ab als ein Satz zu fassen. gükyani padā (auch 10, 53, 10; vgl. 3, 55, 15) wie gükyā nāmani (8, 41, 5; 5, 5, 10; 9, 95, 2, 5, 3, 2, 3; 4, 58, 1; 9, 87, 3; 10, 55, 1.2; vgl. 7, 87, 4). Die Zahl dreimal sieben auch 4, 1, 16. Mystisches Wortspiel mit dem Doppelsinn von padā, nāmlich Spur (vgl. 1, 65, 2; 72, 2, 4) und Kennwort, Symbol (vgl. zu 4, 5, 3c). Sie entdeckten zugleich mit seiner Spur die geheimen Namen, d. h. die Sprache der Dichter, die auch die Sprache der Götter ist (1, 164, 5). Der Gedanke erinnert an 1, 67, 4. Bei dem Anblick des Agni fanden sie die dichterischen Worte wieder. Dies ist der eigentliche Sinn.
- amftam, den Agni (so Sāy.), gestützt durch
   Oder: die Unsterblichkeit, nach 1,96,6
   und bes. 10,53,10.
- 7a: 7, 75, 4c.
- 7b: 10, 122, 1c.
- 8ab. Doch wohl die Angiras'.
- 8a scheint Ellipse zu sein. 'Die Jüngsten des Himmels', die Himmelsströme auch 3, 1, 6.9;

kundig. Sarama fand die eingeschlossene Kuhherde, von der noch jetzt der menschliche Stamm zehrt.

- 9. Während sie lauter gute Nachkommenschaft erlangten und sich zur Unsterblichkeit den Weg bereiteten, hat sich die Erde von den an Macht Großen getrennt, die Mutter von ihren Söhnen, die Aditi um den Vogel zu nähren.
- 10. Sie verliehen ihm schöne Pracht, als die Unsterblichen die beiden Augen<sup>4</sup> des Himmels schufen. Nun fließen sie losgelassen wie die Ströme; die abwärts fließenden (Schmalzgüsse?) fanden den Weg zu den rötlichen (Flammen), o Agni.

### 1,73. An Agni.

- 1. Der Kraft gibt wie der vom Vater ererbte Reichtum, ein guter Führer ist wie die Weisung des Kundigen, sich wohl fühlt wie der behaglich ruhende Gast, er schritt den Opferplatz des Verehrers ab wie der Opferpriester.
- 2. Der aufrichtig in seinem Sinn wie der Gott Savitr, mit Umsicht alle Opferparteien überwacht, von vielen gepriesen, wahr wie ein Bildnis, lieb wie das eigene Selbst ihn soll man zu halten suchen.
  - 3. Der wie ein Gott die Erde bewohnt, allnährend, wie ein König, der

7, 70, 3. — TBr. 2, 5, 8, 10 macht aus 8cd und 9ab eine Strophe.

8d: 2,24,10. Vgl. Jaim. Br. 3,233 'die Tiere, die zuerst (aus dem Vala) herausgelassen wurden, das sind die heutigen Tiere'.

- 9. Wiederum die Angiras' und die Götter, insbes. die Äditya's. Die Angiras' pflanzten sich fort, die Äditya's trennten sich von ihrem Ursprungsort, der Erde, bzw. ihrer Mutter Aditi und beide begaben sich in den Himmel. Es ist im Grunde die in den Brähmana's oft erzählte Geschichte: Ait. Br. 4, 17, 5; 1, 16, 39; Kaus. Br. 30, 6; MS. 4 p. 39, 16; 90, 3; TBr. 2, 2, 3, 5; Sat. 12, 2, 2, 9; Tänd. 16, 12, 1, 14, 2; Jaim. Br. 3, 187.
- 9a: 7, 91, 3d. yé ist die freie Konstruktion des Relativs wie 7, 84, 4; 18, 12d. Sāy. aber bezieht yé auf die Äditya's, also auf die Großen in c. Dann muß man mit Ludwig ein zweites svapatyá zu svá-pati annehmen: Die zu aller Selbständigkeit gelangten.

aber Seinstanungent gelangten.

9b = 3, 31, 9b, auch dort von den Angiras'.

9cd. prikivi — mātā — dditil; sind identisch.

vi-sikā mit Inst. oder Abl. sich trennen von

(TBr. 2, 1, 5, 10; AV. 14, 2, 25; RV. 7, 3, 2).

Aditi trennt sich von ihren Söhnen, den Äditya's und pflegt den Vogel, das Feuer. Oder

ist unter dem Vogel der Mārtānda (die Sonne)

su verstehen? Vgl. 10, 72, 8. 9; MS. 1 p. 105, 3;

Sat. 3, 1, 3, 2. Dann wäre aber das Verhältnis

gerade umgekehrt. Nach RV. 10, 72, 8 geht Aditi mit sieben Söhnen zu den Göttern und setzt den Märtända aus.

9d. dháyase véh: Nur zufällig klingt 1,141, 6d sn.

10a. Dem Agni.

10b. Sonne und Mond, die AV. 10, 7, 33 das Auge des Skambha heißen.

10c. Wohl die Schmalzgüsse. Vielleicht gab es ein ddha neben und gleich adhas wie dva neben avas, s. Oldenberg z. d. St.

10 d. Vgl. 1, 66, 10 ab. drugth wohl die Flammen als rötliche Stuten wie 10, 5, 5. Oder sind drugth Nom. pl. die Morgenröten und nicht Akk. pl. die Schmalzgüsse? Der Dichter spricht bis zum Ende in Rätseln.

### 1, 78.

Tristubh.

1a. Vgl. Str. 9c. 1c: 7, 42, 4b.

1d. Der Umgang des Feuers, das im Ritus um die Opferstätte getragen wurde, s. Kommentar, S. 12.

2a = 9, 97, 48d.

2b. Vgl. vrjánasya gopám vom Soma 1, 91, 21. 2c: 1, 64, 9 c.

8a—c mit geringen Änderungen in 3,55,21 wiederkehrend. devä hier der echte Himmelsgott.

8b. Zu kitámitra vgl. kité mitré 10, 182, 5;

gute Freunde hat, Wacht haltend wie die in Deckung liegenden Männer, untadelhaft wie die dem Gatten liebe Frau.

- 4. Dir, Agni, der beständig im Hause entzundet wird, leisten die Männer in den festen Wohnsitzen Folge. Viel Ehre haben sie auf ihn gehäuft. Sei du lebenslänglich der Träger von Reichtumern!
- 5. Unsere Gönner sollen Lebenskräfte erlangen, o Agni, die schenkenden Herren das volle Leben. Wir wollen den Siegerpreis gewinnen in den Wettkämpfen mit dem Nebenbuhler, von den Göttern unser Teil empfangend zum Ruhme.
- 6. Denn die Kühe, die sich nach der Ordnung' richten, strotzen brüllend mit gleichvollen Eutern, die von den Himmlischen geschenkten. Von weitem sind die Flüsse mitten durch den Fels hervorgebrochen, indem sie sich die Gunst ausbitten.
- 7. Indem sie von dir, Agni, sich die Gunst ausbitten, haben die Opferwürdigen im Himmel Ruhm erworben. Sie haben Nacht und Morgen, die ungleichen, geschaffen, die dunkle und die rötliche Farbe aneinander gefügt.
- 8. Unsere Gönner und wir möchten die Sterblichen sein, die du zum Reichtum würdig machst, o Agni. Wie der Schatten begleitest du die ganze Welt, nachdem du Himmel und Erde, den Luftraum erfüllt hast.
- 9. Mit den Rennpferden wollen wir, o Agni, die Rennpferde, mit den Mannen die Mannen, mit Söhnen die Söhne überbieten durch deinen Beistand. Im Besitz des vom Vater ererbten Reichtums sollen unsere Herren auf hundert Winter (ihr Leben) bringen.
- 10. Diese Loblieder sollen, o Meister Agni, deinem Sinn und Herzen lieb sein. Wir möchten imstande sein, die wohlgeschirrten (Rosse) deines Reichtums zu lenken, gottgeschenkten Ruhm auf uns häufend.

hitám mitrám iva 10, 7, 5. Möglich auch: mit dem man Freundschaft schließt, nach 10, 108, 3; 8, 96, 6; 4, 33, 10; 1, 170, 5

8cd. Das tert, comp. ist beide Male vom Vergleich attrahiert.

4c: 1, 72, 10a.

5ab: 7, 74, 5; 1, 78, 9d.

5d. Derselbe Gedanke 3, 1, 19 (wo yaédsam für érdvase); 10, 39, 2. Zum Lok. vgl. 1, 20, 8; 91, 1; 4, 36, 4; 8, 68, 15.

6ab erinnert an den Valamythos,

6cd an den Vṛṭramythos. Es sind aber die für den Soma benötigten Milchkühe und Flußwasser gemeint, die gleichsam nach diesem verlangen.

6c. Die Gunst besteht in der Verwendung bei dem Opfer.

6d: 4, 18, 6d.

Die Götter oder Erzväter selbst bitten sich
das Opfer als eine Gunst von Agni aus und
haben zu diesem Zwecke die eigentlichen
Opferzeiten, Morgen und Abend geschaffen.
 Ruhm durch die in Str. 6 und 7cd angedeuteten Taten.
 Die Farben von Nacht und Morgen. Vgl.

 Die Farben von Nacht und Morgen. Vgl. 6, 9, 1.

Sab: 8, 103, 4. Scd als Sonne.

8d = 10, 189, 2b.

9 knupft an 8ab an. 9c: Str. 1a.

9d: 2, 33, 2. Es ist nach 1, 33, 3; 8. 31, 8; 10, 85, 42 officam dynh oder nach 10, 27, 7 bloß dynh zu ergänzen. Vgl. Str. 5.

10a: 4, 2, 20.

10c wird durch 2, 24, 15ab; 6, 48, 9c erklärt; vgl. 7, 5, 5c; 3, 27, 3. Der große Besitz wird als ein schwer zu lenkendes Gespann gedacht.

Des Opfers oder der Zeit.

10. Gruppe. Lieder des Gotama<sup>1</sup>, des Sohnes des Rahugana, 1, 74-98.

Der Dichter nennt sich Gotama 1, 78, 2; 79, 10, oder spricht von den Gotama's 1, 77, 5; 78, 1; 92, 7, bez. den Rahūgana's 1, 78, 5. Berufung auf den alten Vater 1, 87, 5. Familienlegende 1, 85, 10. 11; 88, 4. Er gehört su den besten Dichtern des Rigveda.

# 1,74. An Agni.

- 1. Zum Opferdienst antretend wollen wir dem Agni ein Dichterwort aufsagen, der auch in der Ferne auf uns hört;
- 2. Der im Schlachtgetümmel (?) vorangehend, wenn die Völker aneinandergeraten sind, dem Opferspender das Haus schützte.
- 3. Und die Leute sollen sagen: Agni, der Vrtratöter, ist erstanden, der in jedem Kampfe der Beutegewinner ist.
- 4. In wessen Hause du der Bote bist, die Opferspenden entgegenzunehmen wünschest (und) den Opferdienst gelingen lässest,
- 5. Den nennen die Leute einen guten Opferspender, einen Götterliebling, dessen Barhis gut ist, o Angiras, du jüngster (Sohn) der Kraft.
- 6. Wenn du die Götter hierher führst zum Lobpreis, um die Opferspenden entgegenzunehmen, du Schönglänzender.
- 7. So hört man von des Fahrenden Wagen niemals Pferdegetrappel, wenn du, Agni, den Botengang gehst.
- 8. Von dir begünstigt ist (wie) der dreiste Renner, der hinter dem Vordermann war, der Opferspender an die Spitze gekommen, o Agni.
- 9. Und du erbittest für den Opferspender glänzende hohe Meisterschaft von den Göttern, o Gott Agni.

# 1,75. An Agni.

- 1. Erfreue dich an der sehr ausgedehnten Rede, die ganz nach der Götter Geschmack ist, während du die Spenden in deinem Mund opferst.
- 2. Dann wollen wir dir, du erster Angiras, du größter Meister Agni, ein liebes Erbauungslied aufsagen, ein einträgliches.
- 8. Wer ist unter den Menschen dein Verwandter, o Agni, welcher Opferspender? Wer ist es? An wen hältst du dich?

1.74.

Gāyatrī. 8c: 6, 16, 15c.

4b: 8, 101, 10. Oder: (und) die Opferspenden zu genießen begehrst. Doppelte Bedeutung von vs. 4c. adhvard ist im RV. stets mask. dasmdt kr, ist also wohl eine besondere Art der Zusammensetzung, vgl. satddoasu, vrsadassi und die Zusammensetzung von kr mit Formen auf -c. 7a. Vgl. 10, 176, 8c. yoh nach Säy. = gacchatak, von ys = ydyu VS. 22, 19. Oder zu ys (Du. ys) 'Gespann' Sat. 3, 7, 4, 10; Ap. Sr. 11, 19, 8. 7c = 1, 12, 4b.

8—9. Der dasodn in beiden Str. muß der gleiche sein. Ist 8ab nur ein Gleichnis ohne Vergleichspartikel (Luptopamä) oder ist nebeneinander von dem Rennpferd des Opfernden und von diesem selbst die Rede?

9ab: 6, 16, 12.

1, 75.

Gāyatrī.

 So, wie du der Verwandte und Halt der Menschen bist (4).

8c. Säy. aber: wer bist du? Obige Übersetsung paßt besser in den Zusammenhang. Es sind hauter rhetorische Fragen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Sat. 1, 4, 1, 10 war er der Purchita des Königs Mäthava von Videgha, den er auf seinem Zuge von der Sarasvati ostwärts begleitete.

- 4. Du bist der Verwandte der Menschen, Agni, ihr lieber Verbündeter, ein Freund für die Freunde anzurufen.
- 5. Verehre für uns Mitra und Varuna, verehre die Götter, das hohe Gesetz! Agni, verehre dein eigenes Haus!

# 1, 76. An Agni.

- 1. Welche Aufwartung wird nach deines Herzens Wunsch sein, welche Dichtung, o Agni, am zusagendsten? Oder wer tut mit Opfern deiner Wirksamkeit Genüge? Oder in welchem Sinn sollen wir dir spenden?
- 2. Komm, Agni, nimm hier als Hotr deinen Sitz ein! Sei fein unser unbetörbarer Anführer! Dir sollen beide Welten beistehen, die alles Zuwegebringenden. Opfere den Göttern zu hoher Zufriedenheit!
- 3. Verbrenn doch ja alle Dunkelmänner, o Agni, sei der Ehrenretter der Opfer! Und fahr den Somaherrn¹ mit dem Falbenpaar her! Wir haben ihm, dem Freigebigen, das Gastmahl bereitet.
- 4. Mit nachwuchsreicher Rede lade ich als der Wortführer, und du<sup>s</sup> setze dich mit den Göttern hierher! Besorge das Hotr-Amt und das Potr-Amt, du Verehrungswürdiger! Sei Gewährer und Erzeuger der Güter!
- 5. Wie du mit des redekundigen Manu Spenden den Göttern opfertest, unter Sehern selbst ein Seher, so opfere du heut, o wahrhaftigster Hotr Agni, mit wohltönender Zunge!

# 1,77. An Agni.

1. Wie sollen wir dem Agni opfern, welche Lobrede wird dem Strahlenden

4c - 9, 66, 1c.

5b. Say.: die Götter und das hohe Opfer (ptd).

devän vielleicht gekürzt für devänäm oder
Auflösung des Genitivverhältnisses in ein
Asyndeton (s. zu 1,65,6c). Vgl. 10,35,8;
37,1;5,68,1.

5c. Nach Sāy, ist das eigene Haus das Opferhaus, 'denn solange du darin bist, wird das Opferhaus geehrt'.

1, 76.

Tristubh. 2c: VS. 2, 9.

4ab: 8,44,18—14, wo gleichfalls dhuoe—deats.
4a. prajāvats, ob eigentlich (Kinder verschaffend) oder figürlich von der Rede, die sich ununterbrochen neu gebar? odhuir deā wird 1,129,5 von Indra, sonst (6,11,2,16,9;7,16,9;10,115,3) von Agni gebraucht. Agni ist der odhui (1,60,1;8,5,1;11,4 u. 5.), sofern er den Opferwagen führt und lenkt oder die Opfer fährt (odhuir havyandhana) VS. 5,31), 'der die Opfer mit wohlriebhendem

Munde befördert' (RV. 8, 19, 24), oder der mit der wohlredenden Zunge die Götter herbringen (vah) soll, 5, 26, 1; vähnir äsä der mit dem Munde Fahrende (wie 8, 19, 24), oder der mit dem Munde Lenkende, d. h. der Wortführer (des Opfers). 'Wortführer' paßt auch 1, 129, 5 besser. Bezieht sich oben der Ausdruck auf Agni, so muß huvé 3. Sg. im passiv. Sinn sein, und huvé — satsi ist der bekannte Wechsel swischen 3. und 2. Pers. (paroksa — pratyaksa Nir. 7, 1). Ist aber huvé 1. Pers., so ist vähnir äsä der Sänger — vähnir ukthäd (1, 184, 1; 3, 20, 1) — ukthävähas (8, 12, 18).

4c: 10, 2, 2. Vgl. V8. 2, 9.

 Prädikativer Vokativ. vdsünām, Sāy. dhanānām.

5b. Vgl. 6, 32, 3 und Note su 1, 100, 4. 5d: 5, 26, 1; 6, 16, 2; 7, 16, 9.

1,77.

Triptuble. 1o = 4, 2, 1a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indra. <sup>2</sup> Agni. <sup>8</sup> Oder es ist odhnim su vermuten.

als gottgefällig vorgetragen? Der der Unsterbliche unter den Sterblichen, als rechtmäßiger, bestopfernder Hotr die Götter gewinnt;

- 2. Ihn gewinnet durch Huldigungen, der bei den Opfern der zusagendste rechtmäßige Hotr ist! Wenn Agni für den Sterblichen die Götter ladet, so möge er aufmerksam sein und mit Überlegung opfern.
- 3. Denn er ist die Einsicht, er der Jüngling, er ein Vortrefflicher. Wie Mitra ist er der Lenker wunderbarer (Einsicht?). Ihn, den Meister, rufen zuerst die gottergebenen arischen Stämme bei den Opfern an.
- 4. Der mannhafteste der Männer, der überlegene (?) Agni soll unsere Lobesworte, unsere Dichtung günstig aufnehmen und (ebenso) die mächtigen Gönner, die den Lohn anweisen, die mit ihrem Anhang den Genuß [Nutzen] des Gedichts haben.
- 5. Also ward Agni, der rechtmäßige Jatavedas, von den redekundigen Gotama's gepriesen. Er möge bei ihnen Ruhm und Lohn anschwellen lassen. Er gelangt nach Belieben zu wachsendem Wohlstand, da er sich darauf versteht.

# 1, 78. An Agni.

1. Wir Gotama's be(singen) dich mit Lobeswort, ausgezeichneter Jätavedas. Hellauf schreien wir (dir) zu.

2cd. vi (in véh) neben yaj (in yajāti) wie in 7, 17, 3 agne vihi havişā yaksi¹ devān und 3, 29, 8 devāvīr devān havişā yajāsi. vī und yaj ergānzen sich gegenseitig, so wie später die Puronuvākyā und die Yājyā. vī ist das Auffordern, Einladen zum Opfer, yaj das

1d. kr = a-kr in Str. 2, ebenso AV. 7, 6, 4.

Auffordern, Einladen zum Opfer, yaj das Sprechen des Weihspruches. Hier haben vi und yaj die Götter zum Objekt. In 1, 162, 15 aber beziehen sich istam vitam auf das Opfertier. Vgl. noch 3, 17, 5 cd; 9, 49, 3b.

Sab ist die Begründung zu 2d. Der einfache Gedanke: er ist ein einsichtsvoller trefflicher junger Mann, erscheint hier künstlich auseinandergezogen. Oder ist der Text verderbt? marya, das doch nicht = narya ist, scheint verdächtig. Eine Änderung, etwa samaryab, hilft auch nicht.

8b. Mitra selbst heißt ádbhuta 1, 94, 13; 6, 8, 3. Sāy. ergänzt 'des Reichtums' zu ádbhutasya. Besser paßt krátoh aus a nach 4, 10, 2 und ádbhutakratu von Agni 8, 23, 8.

8cd: 8, 6, 27.

4d. vājaprasūta steht nach Sāy. für prasūtavāja (wie putrahata für hataputra). Vgl. VS. 9, 5° vājasya prasavē 'bei Zuwelsung des Siegerpreises'. Doch heißt es VS. 18, 83 vájo no adyá prasuväti dánam: 'Vāja (der personifizierte Sieg) möge uns Gabe zuweisen'. Es könnte darnach vájapr, event, Tatpuruşa sein. Zum Gedanken vgl. 5, 10, 3; 42, 9. isaya ist sowohl die tiefstufige aya- Konjugation von Wz. is (wie grbhaya) als auch Denom. von dem Nomen isa = is. Daher die verschiedene Betonung işaya und işaya. Doch werden wie bei vājaya beide Bildungen nicht mehr streng geschieden. Im ersten Fall handelt es sich um eine Spielart von is, die in dem Nomen is steckt. is bedeutet eigentlich Genuß, Labsal, Freude, insbes. den Speisegenuß, iedua genießen, den Genuß oder Nutzen haben, sich erfreuen, profitieren, und ist synonym mit bhuj (vgl. 8, 20, 8c; 10, 48, 9s und 1, 77, 4d; 7, 87, 3d mit 5, 42, 9b). Das Denom. isayá dagegen bedeutet: die isak wünschen oder bringen.

5d. Doch wohl Agni, nicht der Sänger gemeint. Der Sinn ist: Agni kann das, denn er versteht es, den Wohlstand zu mehren. jögam å wie jögam s. v. a. gern, leicht (sukhe der Lexx.).

1, 78.

Gāyatrī.

1ab. nonumah vorwegzunehmen, vgl. 4, 32, 9;
7, 32, 22.

- 2. Dir huldigt Gotama mit Lobeswort, im Wunsche nach Reichtum. Hellauf ---
- 3. Dich, den ersten Preisgewinner, rufen wir wie Angiras tat. Hellauf -
- 4. Dich, der die meisten Feinde tötet, der du die Dasyu's abschüttelst. Hellauf —
- 5. Wir Rahugaņa's haben dem Agni eine honigreiche Rede gehalten. Hellauf schreien wir (dir) zu.

# 1,79. An Agni.

Das Lied zerfällt in vier, nur lose zusammenhängende Teile. Der erste sieht wie ein Fragment aus. 1- 3 (Tristubh) behandelt die verschiedenen Formen des Agni und die Regencrzeugung, 4--6 (Usnih) sind eine Bitte um Reichtum, 7-9 (Gäyatrī) bittet der Dichter um Inspiration und materiellen Erfolg, 10-12 (Gäyatrī) soll Agni die bösen Geister bannen.

- 1. Goldhaarig, wenn der Raum sich weitet; eine rauschende Schlange, wie der Wind sausend; hellstrahlend, der Vertraute der Uşas, ehrbar wie fleißige treue (Frauen) —
- 2. Deine Adler verwandelten sich aus eignem Triebe, der schwarze Bulle hat gebrüllt, wenn dies (so ist). Er ist gekommen (mit den Blitzen), die wie holde Frauen lächeln; es fallen die Regengüsse, die Wolken donnern.
- 3. Wenn er von dem rechtmäßigen Nasse voll, ihn' lenkend auf den rechtmäßigen richtigsten Wegen (kommt), so tränken Aryaman, Mitra, Varuna, der umherfahrende, die Haut' im Schoße des unteren (Raums).
- 4. Agni, der du über den Rindergewinn verfügst, du jüngster (Sohn) der Kraft, verleih uns hohen Ruhm, o Jätavedas!
- 5. Du der Gott, der Seher Agni, der mit Lobeswort anzurufen ist, während er entzundet wird, leuchte uns reiches (Gut) zu, du Vielgesichtiger!

4b. 8, 14, 14c; 1, 59, 6.

#### 1,79.

- Nach Bhāsk. zu TS. 3, 1, 11, 4 ist Agni als Sonnengott, nach Sāy. su RV. als Blitz gemeint. Besser mit Ludwig als Sonne (a), Blitz (b) und Feuer (cd).
- 1a. rájaso visăré bezeichnet den Morgen. Der helle Tag wird als Weite, die Finsternis als Enge vorgestellt. vi-sr in diesem Sinn auch 7, 36, 1. Möglich auch: in dem weiten Luftraum.
- 16: 1, 168, 11b.
- Das Morgenfeuer ist der Buhle der Usas
   7, 9, 1 oder ihr Liebling 8, 19, 31. saivedas
   conscius, Mitwisser, Zeuge, Vertrauter.
- 1d. Nicht klar. Das tert. comp. wohl in ydéusvass. Jedenfalls Attraction an den Vergleich.
- Agni als Regenerseuger. Seine Flammen (a)
  wandeln sich in die Gewitterwolke (b), aus
  dieser kommen die Blitse (c) und Regen mit

- Donner (d). Derselbe Gedanke 1, 164, 47, ähnlich 4, 3, 10. Nach späterer Theorie ist die Reihenfolge: Feuer, Rauch, Wolke, Regen Sat. 5, 3, 5, 17, Wind, Rauch, Wolke, Blitz, Donner, Regen VS. 22, 26. yddiddm elliptisch, ebenso 4, 5, 11; vgl. Pāli yadidam.
- Sab. Derselbe Regen erzeugende Agni. im, den Regenwagen. Auch Säy. sieht in ndyan das Partisip und ergänzt vartate. Faßt man es aber als 3. Pl., so ist b mit c su verbinden.
- 8a. rtdsya pdyah wie 3, 55, 13. ptyānah, eigentlich auf den Wagen gehend, ist mit Hypallage von Agni selbst gesagt.
- So = 10, 93, 4b. Say. ergänst zu parifma die Marutschar. Man könnte auch an Väta denken, doch liegt dieser in 10, 93, 4b, wo der Päda wiederkehrt, zu fern.
- 3d. tvdc könnte auch der Schlauch (5, 83, 7) sein, der den Regen enthält.
- 4b = 7, 15, 11b.
- 55 = 10, 118, 8b. 5c: 2, 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Wagen. <sup>2</sup> Der Erde.

- 6. Du König selbst bei Nacht und auch bei Aufgang der Morgenröte, o Agni, versenge, du Scharfzahniger, die Dunkelmänner!
- 7. Hilf uns mit deinen Hilfen, o Agni, bei dem Vortrag des Gesangliedes, bei allen (frommen) Gedanken, du Lobenswerter!
- 8. Bring uns, Agni, Reichtum mit, allesamt besiegenden, begehrenswerten, in allen Kämpfen unüberwindbaren.
- 9. (Bring) uns, Agni, durch dein Wohlwollen Reichtum, der lebenslang nährt. Schenk uns Gnade, auf daß wir leben!
- 10. Abgeklärte Reden trag, o Gotama, dem scharfflammigen Agni vor, Lobesworte, um Wohlwollen bittend!
- 11. Wer uns, Agni, nah und fern bedroht, der soll zu Fall kommen. Sei uns zum Gedeihen!
- 12. Tausendäugig, vor allem Volke hervorragend, wehrt Agni die bösen Geister ab. Als preislicher Hotr wird er gefeiert.

### 1,80. An Indra.

- 1. Denn also hat bei Soma in der Begeisterung' der Hohepriester ein Erbauungslied gedichtet. Du mächtigster Keulenträger hast mit Kraft den Drachen von der Erde verwiesen. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 2. Dich berauschte der bullenstarke Rauschtrank, der gepreßte Soma, den der Adler gebracht hat, durch den du Keulenträger mit Kraft den Vrtra von den Gewässern fortgetrieben hast. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 3. "Geh vor, greif an, sei mutig! Deine Keule wird nicht aufgehalten werden, denn dein, Indra, ist die Manneskraft, die Stärke; du sollst den Vrtra erschlagen, die Gewässer erobern!" Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
  - 4. Du, Indra, hast von der Erde, vom Himmel den Vrtra vertrieben. "Laß los

6a: 8, 19, 81 d.

8. Der Reichtum besteht hier bes. in dem Besitz vieler Söhne oder Mannen.

85: 3, 34, 8a.

8c. Vgl. 5, 23, 2.

9b = 6, 59, 9d.

11c: 1, 91, 10c.

12b = 7, 15, 10a.

1,80.

Pankti. Das Lied behandelt fast nur den Vytrakampf.

- varahanam was sonst brahma (vgl. 2, 12, 14c). brahma hier ganz wörtlich: der das brahma hat oder macht.
- 1e: 1, 84, 10e. Sāy. faßt drean als Partizip: 'seine Herrschaft ehrend d. h. sein Herrentum offenbarend'. Das paßt nur da, wo Indra oder

ein anderer Gott im vorangehenden Päda Subjekt ist, aber nicht durchweg. Der Kehrreim ist deshalb aus der grammatischen Struktur der Str. herauszulösen und als selbständiger Chorsatz zu denken. droass also 3. Pl. Inj. Als Subjekt kann man die in das Loblied einstimmenden Sänger (vgl. Str. 9) denken oder die Indra als Barden begleitenden Marut (5, 29, 2).

Sab. Ermutigende Worte der Marut vor dem Vytrakampf, vgl. Ait. Br. 3, 20, 1 und Mbb. 9, 12, 46; 18, 26.

4c. maritvatt, hier also vom Gewitterregen.
Oder ist m. nur Hypallage für maritvän,
Indra von den M. begleitet?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: in der Soma-Begeisterung.

diese von den Marut begleiteten Gewässer, die alles Lebende reich machen!" — Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.

- 5. Angreifend schlägt der gereizte Indra mit der Keule auf den Nacken des trotzigen Vrtra los, während er die Gewässer zum Laufe antreibt. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 6. Er schlägt mit der hundertknorrigen Keule auf den Nacken ein; von Soma berauscht sucht Indra den Freunden freie Bahn. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 7. Dir, Indra, du Herr des Preßsteins, Keulenträger, ward die Heldenkraft zugestanden. Als du jenes listige Tier (angriffst), da hast du es mit List erwschlagen. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 8. Deine Keulen haben sich über die neunzig Ströme verteilt. Groß ist deine Heldenkraft, Indra; in deine Arme ist Stärke gelegt. Sie sollen im deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 9. Singet zu tausend auf einmal, jubilieret in der Runde zu zwanzig! Hundert haben ihm zugeschrieen. Für Indra ward die feierliche Rede anw gehoben. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 10. Indra schlug die Stärke des Vrtra ab, mit Macht seine Macht. Das ist seine große Mannestat: Nachdem er den Vrtra erschlagen hatte, ließ er (die Gewässer) laufen. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 11. Aus Furcht zittern sogar diese beiden großen (Himmel und Erde) vor deinem Grimme, als du, Keulenträger Indra, im Bunde mit den Marut kraftvoll den Vrtra erschlagen hast. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 12. Nicht erschreckte Vrtra den Indra durch seinen Wortschwall, nicht durch sein Donnergebrüll. Die eherne tausendzackige Keule fuhr auf ihn los.

   Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 13. Als du den Vrtra und deinen Keil, (als du den Vrtra) mit der Keule kämpfen ließest, da drückte deine Gewalt auf den Himmel, während du, Indra, den Vrtra erschlagen wolltest. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 14. Bei deinem Donnergebrüll, du Herr des Prefisteins, zittert was steht und geht. Selbst Tvastr erbebt vor deinem Grimm aus Furcht, o Indra. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.

5b Str. 6; 1, 32, 7. 6b = 8, 6, 6b u. 5. 7ab: 2, 20, 8; 8, 31, 15; 6, 25, 8; 7, 84, 11. 8ab. Es ist dies die einzige Stelle des RV., in der vdfra im Pl. steht. Der Sinn ist jedenfalls, daß sich Indra's Keule teilte und vervielfältigte, weil Vytra über allen Strömen lag. Vgl. 10, 27, 21 und die Teilung des Vajra TS. 5, 2, 6, 2; Kāth. 2 p. 22, 2.

9. Verschiedene Formen des Gesanges, die sich nicht mehr genau bestimmen lassen.

9d: 8, 69, 9d; 10, **22**, 7b.

10d. Nach 4, 18, 7; 19, 8 su ergänsen.

11ab: 4, 17, 2; 6, 17, 9; 2, 11.9.

12a. vépas sind wohl die verschiedenen Expektorationen des wütenden Drachen, der nach der Parallele 1, 32, 18 Blitze spie und fauchte (8, 96, 7). Säy.: durch sein Zucken.

12c: AV. 4, 24, 6.

18ab. Offenbar Wechsel der Konstruktion. Säy.: 'Als du den Vytra und den von ihm auf dich geschleuderten Keil mit dem Vajra trafst.'

18cd. 1, 81, 5 b; 51, 10. Ist vielleicht zu badbadhe ein ähnliches Objekt wie 1, 81, 5 zu ergänzen?
14a. abhistand nach Säy. == sinhandda, was zu AV. 5, 20, 1 d stimmt.

145. ydt wie 10, 88, 4.

- 15. Denn niemals, soweit wir gedenken, war einer an Manneskraft dem Indra überlegen. In ihm haben die Götter Mannesmut und Einsicht (und) alle Kräfte vereinigt. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.
- 16. Wie Atharvan, Vater Manu, Dadhyac ihr Dichten (auf ihn) gerichtet haben, so haben wie ehedem auf diesen Indra sich jetzt alle feierlichen Reden und Preislieder vereinigt. Sie sollen in deine Selbstherrlichkeit einstimmen.

### 1,81. An Indra.

- 1. Indra, der Vrtratöter, ward von den Männern zum Rausch, zur Kraft gestärkt. Nur ihn rufen wir in den großen Kämpfen und ihn in den kleinen. Er möge uns (im Kampf) um die Siegerpreise weiterhelfen.
- 2. Denn du Held bist der Soldatenfreund, du bist einer, der viel verschenkt. Du bist der Mehrer auch von Wenigem; du willst dem Opfernden nützlich sein. Für den Somapressenden hast du viel Gut.
- 3. Wenn die Kämpfe sich erheben, steht für den Mutigen Beutegewinn auf dem Spiel. Schirre deine übermütigen Falben an! Wen wirst du erschlagen, wem zu Gut verhelfen? Uns verhilf zu Gut, Indra!
- 4. An Einsicht groß, hat der Furchtbare nach eigenem Ermessen seine Stärke noch erhöht. Zur Herrlichkeit hat der Recke in die beiden aneinandergeschlossenen Hände die eherne Keule genommen, der Falbenlenker mit der geöffneten Lippe<sup>1</sup>.
- 5. Er hat den irdischen Raum ausgefüllt und die Lichter im Himmel erdrückt. Gleich dir, Indra, ward keiner geboren und wird keiner geboren werden. Du bist über die ganze Welt hinausgewachsen.
- 6. Der die Menschenzehrung des hohen Herrn dem Opferspender verschenkt, der Indra soll uns zu nützen suchen. Teil aus; dein ist viel Gut! Ich möchte deiner Gabe teilhaftig werden.
- 7. Denn in jedem Rausche schenkt uns der Rechtgesinnte Herden von Rindern. Raffe viele hundert Schätze, beide Hände voll, zusammen! Sporn uns an, bring Schätze her!
- 8. Berausche dich bei dem ausgepreßten Soma, o Held, zur Kraft, zur Freigebigkeit, denn wir kennen dich als den Güterreichen! Wir haben dir unsere Wünsche ausgeschüttet; nun sei unser Helfer!

15cd: 7, 82, 2.16a. yām, die freie Verwendung des Relativs, vgl. zu 1, 72, 9a.

1,81.

Pańkti.
1ab. Durch den Soma: vgl. 9, 106, 8.
1cd: 1, 102, 10b. 1c: 1, 4, 8.
2a. εέπγα, oder überhaupt: soldatisch, kriegerisch, στράτιος.
2c: 1, 81, 6d; 8, 82, 8c.

46: 10, 23, 5d; 1, 52, 7c.

55. Ähnlich 1, 80, 13 d; 10, 89, 1b; 10, 118, 5b; 7, 69, 1a; 61, 4b; 1, 51, 10b; 52, 10c; 6, 29, 5b; 7, 28, 3c; 69, 8 d.

5c: 7, 32, 23; 1, 165, 9. 5c: 1, 102, 8c.

6: 8, 24, 22.

7e: 8, 4, 16; 1, 42, 9. Mit sisted verbunden ist rāyā = rāyē nach 7, 18, 2 d und d Postposition, mit d bhara verbunden ist es = rāyāh (so Pp.) Akk. Pl.

84: 8, 98, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: mit gehobenen Nüstern.

9. Diese Leute hier bringen für dich, Indra, allen begehrenswerten (Besitz) zur Blüte. Du durchschaust ja die Habe der Kargen — hoch und niedrig. Deren Habe bring uns her!

### 1,82. An Indra.

- 1. Höre fein auf unsere Lobesworte, du Freigebiger; sei nicht wie einer, der anders will! Wenn du uns glücklich machen willst, dann sollst du dich auch entschließen. Ich will dir jetzt das Falbenpaar schirren, o Indra.
- 2. Sie haben ja geschmaust, gezecht; die lieben (Freunde) haben herabgeschüttelt. Die selbstglänzenden Barden sind mit dem neuesten Gedicht gepriesen worden. Ich will dir jetzt das Falbenpaar schirren, o Indra.
- 3. Dich, der schön zu schauen, wollen wir loben, o Freigebiger. Fahre jetzt gepriesen mit vollem Wagensitz nach Wunsch weiter! Ich will dir jetzt das Falbenpaar schirren, o Indra.
- 4. Nur der soll den riesigen Wagen besteigen, den rindergewinnenden, wer, Indra, an den vollen Falbenschirrungsschoppen denkt. Ich will dir jetzt das Falbenpaar schirren, o Indra.
- 5. Dein rechtes und dein linkes (Wagenpferd) soll angeschirrt sein, du Ratreicher. Mit dem fahre von Soma berauscht zu deiner lieben Frau! Ich will dir jetzt das Falbenpaar schirren, o Indra.
- 6. Ich schirre mit feierlicher Rede deine mähnigen Falben. Fahr los; du hast (die Zügel) in die Hände genommen. Die starken Getränke haben dich aufgeheitert. Von Püşan begleitet hast du mit deiner Frau gezecht, du Keulenträger.

### 1,83. An Indra.

1. Als Erster gelangt mit deinen Hilfen der Sterbliche zu Rossebesitz, zu

9a Die Partei des Sängers im Gegensatz zu den Opferkargen in cd.

96. 5, 6, 6; 10, 133, 2.

9c-e knupft an Str. 6 an. Vgl. 8, 81, 7; 7, 19, 1; 9, 23, 3. 9e: 8, 45, 15c.

### 1, 82.

Pankti, 6 Jagatī. Abschiedslied für Indra sum Schlußschoppen (*kariyojand*, s. Str. 4 und su 1, 61, 16).

1c: AV. 18, 1, 20.

2. svábhánavah ist fast stehendes Beiwort der Marut, und diese sind auch hier als Subjekt des Satzes zu denken (so auch Ludwig). Sie sind die beständigen Begleiter Indra's und haben schon vor ihm ihren Anteil am Opfer und Lied erhalten. Sie heißen auch 3,47,4 vipräh. Im späteren Ritual (AV. 18,4,61; VS. 3,51; TS. 1,8,5,2) wird die Str. an die Väter gerichtet.

2b. Als Objekt sind mit Oldenberg die guten Gaben zu ergänsen, vgl. vdes 10, 66, 14; 6sab

10, 134, 3. Oder ist gemeint: sie sind jetzt abgeschüttelt, du bist sie jetzt los?

2d = 8, 25, 24 b. Dort ist viprak als Vok. zu denken.

8a = 10, 158, 5a

8c. Voll, weil er so viel getrunken hat oder weil er von den Opfergaben nach Hause hringt.6a: 1, 84, 8; 3, 35, 4.

Ellipse nach 6, 29, 2 su ergänzen. Ebenso
 1, 38, 1. Möglich auch odfram nach 6, 45, 18.

6d bezieht sich wohl auf frühere Vorkommnisse, die den trunkenen Indra bei seiner Frau entschuldigen sollen. Das ganze Lied hat humoristische Färbung und erinnert im Ton an den Anfang von 8,58.

#### 1, 88.

Jagati. Das Lied — vielleicht ein Bruchstück — handelt vom Wert und von der ersten Einsetzung des Opfers.

 Oder: 'als Erster an Rossebesitz gelangt su Kühen'. Der Besitzer guter Rosse gewinnt Kühen, der (dir) gut zuredet, o Indra. Ihn füllst du mit noch mehr Gut so wie die verständigen (?) Gewässer zu beiden Seiten die Sindhu (anfüllen).

- 2. Wie die göttlichen Wasser nahen sie¹ dem Hotr-Sitz (?); sie blicken herab (auf das Opfer), das sich entfaltet hat wie der Luftraum. Die Götter bringen den Gottergebenen vorwärts. Dem, der das Gotteswort liebt, sind sie zu Gefallen wie die Freier (einem Mädchen).
- 3. Auf zwei legtest du die preisvolle Rede, die als ein Paar mit hingehaltenem Löffel aufwarten. Ohne Streit wohnt und gedeiht er in deinem Dienst. Segensreich ist (dein) Wirken für den Opfernden, der Soma preßt.
- 4. Da erlangten die Angiras' die erste Jugendkraft, die das Feuer unter Opferdienst und frommem Werk entzündet hatten. Sie fanden die ganze Nahrung des Pani beisammen; die Männer (trieben) die Roß- und Rinderherde heim.
- 5. Durch Opfer hat Atharvan zuerst die Wege gebahnt; daraus ward Surya, der Hüter des Gesetzes, der Späher geboren. Usanas Kavya trieb gleichzeitig die Rinder ein. Wir verehren das unsterbliche Geschlecht des Yama.
- 6. Wenn das Barhis (um die Feuerstätte) gelegt wird, um gute Nachkommenschaft (zu erlangen), oder wenn der Lobgesang seine Melodie zum Himmel erklingen läßt, bei wem der Preßstein ertönt (und) der preiskundige Dichter, bei dem hat Indra Lust zur Einkehr.

## 1,84. An Indra.

Dreistrophische Gliederung mit wechselndem Metrum. Die einzelnen Triaden hängen nur lose zusammen. Gleichwohl mag das Lied ursprünglich eine Einheit gebildet haben; nur entziehen sich die besondere Situation und die persönlichen Anspielungen am Schluß unserer Erkenntnis.

1. Soma ist für dich, Indra, ausgepreßt, du Stärkster, Mutiger, komm her-

die Kühe im Kampf oder Wettrennen. Vgl. 2, 25, 4; 9, 86, 12; 4, 38, 4; 5, 34, 8; 45, 9; 8, 71, 5. 1c: 6, 15, 11d.

1d. vicetasah? Ob verderbt? Sāy.: 'die der Anlaß zu vorzüglicher Erkenntnis sind'.

2ab. Auch Sāy. macht die Götter zum Subjekt.

kotriya (MS. 3 p. 48, 19) und kotriya (TS.
3, 2, 4, 2) ist später Bezeichnung eines bestimmten kleinen Feuerherdes (ākiņnya). Hier
ist etwa Sitz, Standort zu ergänzen; Sāy.:
Schale des Hotr. Der Vergleich ist dem in
1d ähnlich, bezieht sich aber auf das zum
Soma benötigte Wasser, das vom nächsten
Fluß geholt wurde.
2d: 3.52.3.

\$ab. Das Paar sind Hotr und Adhvaryu wie 1, 178, 2. Beide werden als Einheit behandelt, obwohl a eigentlich nur auf den Hotr, b auf den Adhvaryu paßt.

8d: 7, 20, 10c.

45: 3, 60, 3d. 4c: 5, 34, 7; 1, 72, 8.

4d wohl elliptisch, sc. akmoata.

5a: 10, 92, 10. Die Wege zwischen Menschenund Götterwelt.

55: 10,88,2b. 'Daraus', aus dem Opfer.

Sc. Zum Opfer.

5d. Ganz die Art der avestischen yasamaide-Formel. jätäm wohl als Neutr. zu fassen und auf jene ersten Begründer des Opfers wie Atharvan zu beziehen, der AV. 5, 11, 11 deväbandhu heißt.

6a. Auch hier ist der Sinn von soapatyd sweifelhaft. Ob die gute Nachkommenschaft jener ersten Opferpriester in Str. 5 gemeint ist? 65: 1, 190, 4a.

<sup>4</sup>a. D. h. sie wurden verjüngt. prathamán váyah auch 7, 97, 1; vgl. prathamavayasin 'jung' Sat. 13, 1, 9, 8 und später prathama vayas 'Jugend'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Götter.

bei! Dich soll die Indrakraft durchdringen wie die Sonne mit ihren Strahlen den Raum.

- 2. Den Indra, gegen dessen Stärke nicht anzukommen ist, fahren die beiden Falben her zu den Lobliedern der Rsi's und zum Opfer der Menschenkinder.
- 3. Besteig den Wagen, o Vrtratöter; deine Falben sind durch die erbauliche Rede angeschirrt! Der Preßstein soll durch sein Getöse doch ja deinen Sinn geneigt machen.
- 4. Trink, Indra, diesen ausgepreßten, den vorztiglichsten unsterblichen Rauschtrank! Die Ströme des klaren (Soma) flossen dir zu am Sitz der (Opfer)-ordnung.
- 5. Dem Indra lobsinget jetzt und traget Lobgedichte vor! Die ausgepreßten Säfte haben (ihn) berauscht. Ehret seine höchste Macht!
- 6. Keiner ist ein besserer Wagenlenker, wenn du, Indra, die Falben zügelst. Keiner hat es dir an Macht gleichgetan, kein Rossetüchtiger.
- 7. Der ganz allein dem opferspendenden Sterblichen Gut austeilt, der unbehinderte Gebieter ist einzig Indra.
- 8. Wann wird er den knauserigen Sterblichen wie einen Pilz mit dem Fuß wegstoßen? Wann wird er unsere Lobesworte hören, einzig Indra?
- 9. Denn wer auch bei gepreßtem Soma dich den vielen (Wettbewerbern) abzugewinnen sucht diese gewaltige Macht besitzt einzig Indra.
- 10. Die Gaurikühe trinken von dem süßen Met, der daselbst¹ der Mittelpunkt ist, die sich mit dem Bullen Indra als seine Begleiter ergötzen, um stattlich auszusehen. Die Guten (jubeln) seiner Selbstherrlichkeit zu.
- 11. Nach ihm liebesbrünstig mischen die scheckigen (Kühe) den Soma; die lieben Milchkühe des Indra spornen die Keule, sein Wurfgeschoß an. Die Guten (jubeln) seiner Selbstherrlichkeit zu.
- 12. Sie huldigen ehrfürchtig seiner Macht, die Klugen; sie befolgen seine vielen Gebote, um seine erste Sorge zu sein. Die Guten (jubeln) seiner Selbstherrlichkeit zu.

1.84.

2c: 8, 17, 4b. 2b: 1, 82, 6. 3c: 3, 37, 2. 4a = 8, 6, 36c. 6d. Nämlich an guten Rossen. 7a: 8, 2, 11b. 7b = 9, 98, 4b. 7c: 1, 7, 8c. 8a: 8, 64, 2; 10, 60, 6.

9ab. Leichte Anakoluthie oder ydb wie 1, 24, 4 su erklären.

8, 97, 4. Auch dort ist d-vivas mit Abl. verbunden.
 8, 36, 4b.

10-12. Indra und die Somakühe.

 Die Gaurikühe sind die Milchgüsse (vgl. 9, 12, 3), der Met ist der Somasaft, dem jene beigemischt werden (8, 69, 8; 9, 84, 5; 8, 6, 19) und dessen Geschmack sie annehmen. Im weiteren Verlauf ist von den Kühen überhaupt als den Lieblingen des Bullen Indra die Rede (vgl. 8, 69, 2; 1, 173, 8; TS. 1, 4, 28 princh pretä).

10a. veipsods 'den Mittelpunkt bildend' = madhyastha Bhisk. su T8. 7, 4, 8, 4, = trepha Siy. su TBr. 2, 4, 7, 1; vgl. Hir. Gs. 1, 28, 1 yathā nābhih prāņānām vipsodn evam aham vipsodn.

116: 8, 69, 8. 6; 8, 7, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei dem Opfer.

- -, -- ,
- 18. Indra hat mit den Knochen des Dadhyanc unbehindert die neunmal neunzig Feinde erschlagen.
- 14. Als er den Kopf des Pierdes, der im Gebirg versteckt war, suchte, fand er ihn in Śaryanāvat.
- 15. Da erinnerten sie sich an den geheimen Namen der Kuh des Tvastr daselbst im Hause des Mondes.
- 16. Wer schirrt heute die Rinder an das Joch der (Opfer)ordnung, die heftigen, grimmigen, ungnädigen, die Pfeile im Munde führen, die ins Herz treffen und doch heilsam sind? Wem ihre Pflege glückt, der soll leben.
- 13-15. Die Dadhyanc-Sage (vgl. 1, 116, 12; 117, 22; 119, 9; 10, 48, 10), die überall mit der Entdeckung des verborgenen Soma zusammenhängt. Say. gibt zu obiger Stelle folgende Geschichte nach dem Śātyāyanaka: 'So lange die Asura's den Dadhyañc, den Sohn des Atharvan, lebendig sahen, gingen sie ein. Als jener in den Himmel gegangen war, ward die Erde voll von Asura's. Und da Indra mit den Asura's nicht kämpfen konnte, suchte er den Rsi und hörte, er sei in den Himmel gegangen. Da fragte er die dortigen Leute: Ist nicht irgend ein Glied von ihm übrig geblieben? Ihm antworteten sie: Es existiert noch der Pferdekopf, mit dem er den Asvin die Kunde vom Met verraten hat. Wir wissen aber nicht, wo er sich befindet. Indra erwiderte: Suchet ihn! Sie suchten ihn und fanden ihn in Saryanāvat und brachten ihn. Saryanāvat heißt nämlich ein See, der im hinteren Teil von Kuruksetra verläuft. Mit den Knochen dieses Kopfes erschlug Indra die Asura's." Ähnlich Jaim. Br. 8, 64 (JAOS. 18, 17). Nach Mbh. 3, 100, 24 machte Tvastr aus den Knochen des D. den Vajra Indra's.
- 18c. Oder die neunundneunzig, wenn navatie vom Plur. vyträns attrahiert ist, wie 4, 26, 3; 9, 61, 1. 14bc: 10, 35, 2b. 14b: 5, 61, 19.
  15. Hier greift die Dadhyanc-Sage in den Tvaştt-Mythos von 3, 48 ein. Der Zusammenhang beider ist vermutungsweise so zu rekonstruieren: Tvaştr besaß 'die tvaştrische Süßigkeit' (1, 117, 22), eine heimliche Wunderkuh, deren Euter (vgl. 3, 48, 3) den Soma spendete, also eine himmlische Somaquelle oder Somapflanze'. Der himmlische Soma (10, 116, 3) aber ist der Unsterblichkeitstrank, der nach
- 10. 85. 3 -5 der Mond, nach älterer Auffassung (1, 84, 15) im Hause des Mondes ist. Tvastr ahnt, daß ihm sein Sohn (?) Indra über den Kopf wachsen werde und hält vor ihm seine Kuh d. h. die Somapflanze verborgen, auf der ja Indra's Übermacht beruht. Aber Indra verspürt von Geburt an unstillbaren Durst nach Soma, der ihm die Mutterbrust ersetzen soll (3, 48, 1). Außer Tvastr kennt nur Dadhyanc das Geheimnis ('den geheimen Namen'). Dadhyañc verrat es mittels eines Pferdekopfes an die Aśvin\*. Zur Strafe schlug ihm Indra den aufgesetzten Pferdekopf ab, und dieser wurde - jedenfalls als wunderbare Reliquie und als Hüter des Geheimnisses, wie 10, 48, 10 andeutet - beseitigt und im Gebirge am Saryanavat-Teiche versteckt. Dort fand ihn Indra und verrichtete damit Wunder. Dieser Schädel heißt hier Knochen des Dadhyañc, in 10, 48, 10 schlechtweg die Knochen. So stehen die beiden Triaden 10-12 und 13-15 doch in engerem Zusammenhang.
- 15a. Wer? Die Weisen oder die Götter<sup>4</sup>? Vgl. 4, 5, 10b und die dort angeführten Stellen.
- 16—20. Bedeutung des Priestertums, dessen gute Behandlung und Belohnung besonders empfohlen wird.
- 16. Vermischung verschiedener Metaphern. Die Rinder sind die Priester, die Pfeile in ihrem Munde die sakralen Reden, die 9,69,1;10,42,1;87,4 mit Pfeilen verglichen werden. Vgl. auch 1,128,4 und AV. 5,18,15. Sie können Schaden und Glück bringen, je nachdem sie behandelt werden. Dieser Gegensatzliegt in b und c.
- 16b. bhamin zu bhama 'Glanz' oder 'Zorn', vgl. VS. 16, 16, wo es die Komment. durch zornig erklären. durkynäyt s. Käth. 3 p. 16, 6.

Die Leute auf Erden.

Eine Thnliche Somakuh AV. 8, 9, 24.

Am ausführlichsten RV. Khil. 1, 9, 8—5; RV. 1, 116, 12; Sat. 14, 1, 1, 18; 4, 1, 5, 18; vgl. RV. 9, 68, 5.

ane 8. Sg. von einem St. manva, wie inva, jinva, pinva ist wohl kaum zu denken.

- 17. Wer weicht, (wer) flieht, wer hat Furcht? Wer meint wohl, daß Indra ist, daß er gegenwärtig? Wer wird für Kinder, für Elefanten und Reichtum, wer für die eigene Person und für die Leute Fürsprecher sein?
- 18. Wer ruft den Agni mit Schmalzopfer an und will mit dem Löffel zu den bestimmten Zeiten opfern? Für wen werden die Götter rasch zu dem Opfer fahren? Wer, der das Hotr-Amt besorgt, darf sich für einen Götterliebling halten?
- 19. Du allein, der Gott, wirst den Sterblichen beloben, du Mächtigster. Nicht ist ein anderer Erbarmer außer dir, du Freigebiger. Dir, Indra, sage ich das Wort:
- 20. Nicht sollen uns deine Gaben, nicht deine Hilfen jemals täuschen, du Guter. Und weise uns von (allen) Völkern alle Güter zu, du Menschenfreund!

## 1,85. An die Marut.

- 1. Die sich wie Frauen schön machen, die Gespane auf der Fahrt, die guteswirkenden Rudrasöhne denn die Marut haben beide Welten hochgebracht die Männer berauschen sich an den weisen Reden, darauf begierig.
- 2. Herangewachsen sind sie zur Größe gelangt; die Rudra(söhne) haben sich im Himmel einen Sitz erworben. Ihren Preisgesang singend und die indrische Kraft weckend haben die Söhne der Prénimutter ihre Prunkstücke angelegt.
- 3. Wenn sich die Kuhgeborenen' mit ihren Zieraten schön machen, dann haben die Schönen strahlende (Geschmeide) an ihre Leiber gesteckt. Jeden Feind treiben sie hinweg. Schmalz\* fließt ihre Bahnen entlang.
- 4. Die Freigebigen, die mit ihren Speeren funkeln, die mit Kraft selbst das Unbewegliche bewegen, wenn ihr Marut die gedankenschnellen Antilopen an die Wagen geschirrt habt, in mächtigen Geschwadern ziehend.
  - 5. Wenn ihr an den Wagen die Antilopen geschirrt habt, während ihr

17a. D. h. wer hat gegen Indra ein schlechtes Gewissen? Nach Säy. eine rhetorische Frage. In Indra's Schutz brauche sich keiner zu fürchten.

19c: 8, 66, 18.

20d: 4, 37, 8c; 6, 48, 15c.

1, 85.

Jagati, 5 und 12 Tristubh.

1a: 10, 110, 5b. Die Grundbedeutung von sapti ist dunkel (vgl. saptioantal 10, 6, 6). Hier ist es von den Marut gebraucht wie 8, 20, 28, wohl im Wortspiel mit saptin, denn die Marut dachte man sich in Geschwader von je sieben geteilt (8, 28, 5; 5, 52, 17; 1, 183, 6; Sat. 2, 5, 1, 18; Käth. 2, 50, 14). Es scheint neben dem Gespann auch den Gespan su

bezeichnen und hier zugleich zu janayak zu gehören.

1c erklärt suddmsasah in b. Vgl. 1, 168, 1; 2, 34, 4; 7, 56, 17; 8, 94, 9. 11.

1d: 1, 166, 2b.

.2c. Als die Barden des Indra. Say. verweist auf Ait. Br. 3. 20.

2d: 8, 28, 5c; 1, 166, 10d; 5, 57, 6d.

Es ist rukmán su ergänzen; vgl. 1, 64, 4;
 166, 10; 5, 54, 11 u. 5.

3d. Vgl. 1, 87, 2d; 5, 62, 4c.

5a: 1,89,6.

5b läßt verschiedene Deutungen su, vgl. die anklingenden Stellen 1,88,3d; 51,3d; 168,6d. Wahrscheinlich ist der vom Sturm fortgewirbelte Stein oder Fels, nicht der Presstein gemeint.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Söhne der Prini.

Marut im Wettlauf den Stein (mit)laufen lasset, dann entfesseln sie auch die Strahlen des rötlichen (Rosses). Wie ein Fell begießen sie die Erde mit Wasser.

- 6. Euch sollen die schnellaufenden Gespanne herfahren; mit den Armen schnellfliegend gehet vorwärts! Setzet euch auf das Barhis; ein breiter Sitz ist euch bereitet. Berauschet euch, ihr Marut, am süßen Somatrank!
- 7. Sie wuchsen von selbst stark an Größe; sie haben den Himmel erstiegen und sich einen weiten Sitz erworben. Als Visnu dem rauscherregten Bullen (Indra) beistand, setzten sie sich gleich Vögeln auf das geliebte Barhis.
- 8. Wie tapfere Krieger ausziehend haben sie wie Ruhmbegierige in den Kämpfen gewetteifert. Es fürchten sich alle Wesen vor den Marut. Wie die Könige sind die Männer von funkelndem Anblick.
- 9. Als Tvaşţr, der Künstler, die wohlgearbeitete, goldene, tausendzackige Keule gedreht hatte, nimmt sie Indra, um Manneswerke zu tun. Er erschlug den Drachen, ließ die Flut der Gewässer heraus.
- 10. Sie stießen den Brunnen mit Kraft nach oben; sogar den festen Fels spalteten sie. Ihre Musik blasend haben die freigebigen Marut im Rausche des Soma erfreuliche Dinge verrichtet.
- 11. Sie stürzten den Brunnen schräg nach dieser Seite um und gossen den Quell für den durstigen Gotama aus. Sie kommen zu ihm mit Beistand, die prächtigstrahlenden; sie befriedigen in eigener Person den Wunsch des Redekundigen.
  - 12. Welche Schilde ihr für den Diensteifrigen habt, die gewähret dreifach

5c: 5, 56, 7; 83, 6 (AV. 4, 15, 11); 4, 58, 7c. Das rote Roß ist wohl ihr Beipferd 1, 39, 6; 8, 7, 28. Der Regen wird als dessen Harn gedacht (1, 64, 6; 2, 34, 13).

5d. Wie der Gerber.

6b. Die Marut fliegen wie Vögel 1, 88, 1; vgl. 1, 85, 7; 5, 59, 7; 7, 59, 7; 8, 7, 35; ihre kakú-bhak (Flügel?) 8, 20, 21. An unserer Stelle dienen die Arme als Flügel.

7ab. Derselbe Gedanke wie 2ab.

7c. Im Vrtrakampf 6, 20, 2; 2, 22, 1; 10, 113, 2; 8, 3, 8.

Sø. Eine der beiden Vergleichspartikeln ist überflüssig, vgl. 1, 61, 4.

8b. yetire, ein Schlagwort der Marutlieder (1 85,8; 5,59,2; 8,20,12; 10,77,2) läßt verschiedene Deutungen su. 'Sie haben sich zusammengeschlossen' (vgl. 10,77,2) oder 'sie wetteifern' (vgl. 8,20,12). yat bedeutet 'in gleichem Range stehen' oder 'in gl. R. su stehen suchen', rivalisieren, wetteifern, eifersüchtig sein. Vgl. zu 2,24,5c.

8c: 1, 166, 4c.

8d. Vgl. 5, 52, 12d und sum Vergleich Manu 7, 6. 9ab: 6, 17, 10. Zu tvdsta — dvartayat vgl.

viśvakarmā vyavartayat (Konjektur Böhtlingk's) Viş. Pur. 3, 2, 12.

9c. ndry dpamsi (auch 8, 96, 19) wie offini śdvah 5, 35, 4; 8, 3, 10; offini pdumsyam 8, 7, 33. Lok. für Gen.; vgl. offinah — śdvah 9, 64, 2. 9d: 1, 56, 5d; 2, 29, 18.

10. Sāy. bezieht dies auf die in 11 erwähnte Familienlegende und gibt dazu folgende Geschichte: 'Der Rṣi Gotama bat, von Durst gequält, die Marut um Wasser. Darauf hoben die Marut einen unfern befindlichen Brunnen aus, schafften ihn dorthin, wo der Rṣi Gotama sich befand, stellten den Brunnen in der Nähe des Rṣi hin, brachten daneben eine Tränke an, gossen den Brunnen in die Tränke aus und labten den Rṣi mit dem Wasser. Diese Sache wird in dieser und der nächsten Str. dargelegt.' 10α: 1,88,4. Vgl. 8,14,8c. 10α: 10,112,5ab.

 Die Familienlegende der Gotama's, vgl. 1, 88, 4; 116, 9; 5, 52, 12.

11a. Zu tayā difá vgl. tām difam in Sāy.'s Erzāhlung zu Str. 10.

11cd. Wohl allgemeiner Satz, der insbes. für den gegenwärtigen Sänger gelten soll. dem Spender'! Haltet diese über uns, ihr Marut, bringt uns einen Schatz an Meistern', ihr Bullen!

### 1,86. An die Marut.

- 1. Denn in wes Haus ihr Marut wachet, ihr ausgezeichneten (Mannen) des Himmels, der Mann ist am besten bewacht.
- 2. Die ihr durch Opfer angezogen werdet oder von den Liedern des Redekundigen (anzurufen seid), höret auf den Ruf, ihr Marut!
- 3. Oder welchem Preiskämpfer ihr einen Redekundigen zur Seite gabt, der gelangt zu rinderreicher Herde.
- 4. Auf dem Barhis dieses Mannes ist der Soma ausgepreßt bei den Opfern des (heutigen) Tages. Lobgedicht und Trunkfreude wird verkündigt.
- 5. Ihm sollen alle Lande gehorchen, der die Völker über(schattet) wie die fließenden Labsale die Sonne.
- 6. Denn viele Herbste lang haben wir (euch) aufgewartet, ihr Marut, mit der Zuneigung (?) der Völker.
- 7. Glücklich soll, ihr opfersamen Marut, der Sterbliche sein, dessen Freuden ihr voll machen werdet.
- 8. Ihr kennt ja wohl, ihr Männer von wahrhafter Stärke, den Schweiß des Diensteifrigen, den Wunsch des (nach euch) Ausschauenden.
- 9. Von wahrhafter Stärke, offenbaret diese (Stärke) in ganzer Größe! Treffet mit dem Blitz den Dunkelgeist!
- 10. Verstecket das zu versteckende Dunkel, durchfahret jeden Atrin! Machet das Licht, das wir wünschen!

1, 86.

Gayatri.

1b. pāthā: "Soma trinket" Sāy. und Komment. zu VS. 8, 31; "schützet" S. zu TS. 4, 2, 11, 1. 2a: 8, 12, 20. yaj. yajnav. ist der bekannte "Pleonasmus oder, wie die indischen Erklärer sagen, die Verbindung von Vṛtti und Avṛtti, wie gdvāṃ gópati. In b ist nach a und c ein entsprechendes Adj., nāmlich kāvyāḥ (vgl. 8, 49, 3) zu ergānzen.

**8ab.** Zum Gedanken vgl. 1, **27**, 9; 129, 2; 8, 19, 10. **8**c: 8, 71, 5; 46, 9; 7, 82, 10.

45: 8, 76, 9 b. diviștieu, Säy. an den Opfertagen. 4c = 4, 49, 1 c. Säy. versteht unter mada die Nivid, d. h. die im späteren Ritual in die Hymnen eingelegten Einladungsworte. Besser werden beide Worte als Hendiadyoin (wie lat. arma virumque) gefaßt: Lobgedicht und Begeisterung = begeistertes Lobgedicht, vgl. 10, 44, 8 mada ukthâni iameati; 4, 88, 10

ukthá mádantah\*; ukthá sadhamádyani 4, 3, 4 (s. d). Oder sasyate ist einfach Zeugma: Loblied wird aufgesagt und der Rauschtrank angepriesen. Vgl. sómäsa ukthíno ámandísuh 10, 48, 4.

5b = 4, 7, 4b; 5, 28, 1c.

6c nicht recht klar. Vgl. évaié ca carşaninăm 8, 68, 4? TS. 4, 3, 13, 5 liest máhobkih statt dvobkih.

7c. Der Ausdruck präyanst pärjatha\* — jedenfalls mit beabsichtigter Alliteration — erinnert an 1, 186, 8 ipas ca parjat. präyas beseichnet die Freude, die man einem anderen macht, meist die den Göttern durch Lied und Opfer gemachte, aber auch umgekehrt die Freude, die die Götter sur Belohnung den Menschen machen, s. B. 1, 2, 4; 8, 60, 12; 9, 87, 6; 8, 11, 7.

10a: 2, 24, 8; 40, 2; 7, 80, 2.

105: 6, 16, 28b.

¹ Dem gegenwärtigen Opferer. ¹ Oder: an tilchtigen Söhnen. ¹ Der Opferherr ist gemeint. ⁴ Die Regenwolken. ˚ Der Ausdruck erinnert an die späteren ukfådmaddas, die von einer Somaspende begleiteten Rezitationen. Vgl. Oertel in Trans. of the Conn. Acad. Vol. XV, 178. ˚ Vgl. πληρέσατέ μου την χαράν Phil. 2, 2.

### 1.87. An die Marut.

- 1. Von besonderer Kraft und Stärke, überreich, unbeugsam, ungeschwächt, Trestersoma trinkend, sehr beliebt und mannhaft haben sich gewisse Männer mit Zieraten herausgeputzt wie die Sternbilder (?) mit den Sternen.
- 2. Wenn ihr Marut in euren Verstecken die Fahrt (?) beschlossen habt auf jedwedem Wege wie die Vögel, so triefen die Eimer auf euren Wagen. Träufet honigfarbenes Schmalz für den Sänger!
- 3. Unter ihren Anläufen zittert die Erde wie eine schwache Frau, bei ihren Ausfahrten, wenn sie zur Prunkfahrt anspannen. Die Tändelnden, Lärmenden mit funkelnden Speeren posaunen selbst ihre Grüße aus, die Schüttler.
- 4. Denn diese jugendliche Schar läuft aus eigenem Antrieb mit den gefleckten Rossen, unverzagt, mächtig, von den Stärken umgeben. Du' bist ein wahrhafter, untadeliger Vergelter; darum ist die bullenhafte Schar ein Gönner dieser Dichtung.
- 5. Durch unsere Abstammung von dem alten Vater führen wir das Wort; die Zunge bewegt sich von dem Auge des Soma (geleitet)! Da sie mit Dienst als Barden zu Indra gekommen sind, haben sie opferwürdige Namen erworben.
- 6. Um damit zu prunken, haben sie sich mit Lichtglanz, mit Strahlen, mit den Sängern zusammengetan, die Träger schöner Ringe, die Axt- und Pfeilbewehrten, die Furchtlosen. Sie sind sich ihres lieben marutischen Wesens bewußt.

## 1,88. An die Marut.

1. Kommet her, Marut, auf blitzenden, von schönem Gesang begleiteten,

1, 87.

Jagatī.

1. Eine Art Rätselstrophe.

1d. kė cid wie 5,52,12 und dort mit Anspielung auf die Śyāvāśva-Legende in 5,61. Zum Vergleich s. 1,166,11; 2,34,2. usrāh ist zweifelhaft. Man denkt zunächst an 'Morgen'. Aber dies ergibt kein naturwahres Bild. Ob usrāh 'Sternbild' auch 8,96,8? Vgl. ukşān = Gestirn 1,105,10. Dazu 1,154,6b und av. ukhšan Yasna 50,10. Bergaigne (1,250): Kühe = Nächte; M. Müller: wie die Himmel; Roth: wie Rinder mit Blessen.

2a. dcidhvam auch sonst in Marutliedern, vgl. 5, 55, 7; 8, 7, 2. 14. Entweder ist yayi hier Subst. = Fahrt oder es ist wie sonst Adj. Dann wäre rdtham und zu dcidhvam ein Infin. zu ergänzen: Wenn ihr beschlossen habt, den eilenden (Wagen auszufahren).

2d: 1, 168, 8d; 10, 78, 4c.

\$ab: 1,87,8; 10,77,4.
 4a. Oder: mit Antilopen statt Rossen fahrend.
 Vgl. 5,55,6.

4b. Wenn ayāh gegen Pp. angenommen wird.
4c: 2, 23, 11c, wo rnayāh == rnayāvā. rnayā hat die verschiedenen Bedeutungen von 'vergelten'. Für das Lied sind die Marut dem Sänger Dank schuldig, und sie lösen diese Schuld gewissenhaft ein. Das wird in d ausgeführt. Vgl. bes. 8, 32, 16.

5a. Der Vater Rahūgaņa nach Sāy. Die Dichtkunst ist ein Erbteil der Sängerfamilie.

5b. Das innere Auge des Sehers, das vom Soma erleuchtet ist, leitet seine Rede; vgl. 1, 189, 2.
5c. Die Marut.
5d: 6, 48, 21; 5, 57, 5.

65. Der Sinn ist entweder: sie haben eine Anhängerschaft von Sängern oder sie sind selbst unter die Sänger gegangen. Vgl. zu 1,88,1.

6d. dháman ist ein dunkles, vieldeutiges Wort. Hier wohl Art, Wesen oder Ursprung. Vgl. 7, 56, 2 té angá vidre mithó janttram und 5, 58, 1a; 4, 84, 2.

1, 88.

Verschiedene Metren.

 Der Lärm der Marut wird oft als ihre Musik oder ihr Gesang dargestellt (1, 85, 10;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die ganze Schar wird angeredet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. svayá neben svayávan.

sneerestarrenden, rossebeschwingten Wagen! Flieget gleich Vögeln zu uns mit dem höchsten Labsal', ihr Zauberkünstler!

- 2. Nach Wunsch fahren sie mit ihren rötlichen, gelbroten, (andere) Wagen überholenden Rossen zum Prunke. Wie ein Goldschmuck die Augen auf sich ziehend, mit Äxten versehen, zerstampfen sie mit der Radschiene des Wagens den Erdboden.
- 3. Zur Zierde habt ihr die Äxte an euren Leibern. Sie sollen die (dichterischen) Gedanken erheben wie die Bäume. Für euch, ihr edlen Marut, setzen erlauchte (Opferherren) den (Preß)stein in Bewegung.
- 4. Tagelang hatten sie (wie) Geier für euch diese Dichtung und die Göttin Varkarva umkreist. Mit Preisliedern eine feierliche Beschwörung machend hoben die Gotama's den Brunnen nach oben zum Trinken.
- 5. Nicht war das bekannte Gespann sichtbar, als Gotama euch, ihr Marut. heimlich (erspähte), der die goldrädrigen, eisenzahnigen Eber (?) weglaufen sah.
- 6. Diese eure Stimme, ihr Marut, hallt nachtonend wider wie die des Sangers. Er ließ nach Lust (den Ton) dieser (Lieder), nach eignem Belieben den der Hände erschallen.
  - 2, 34, 1) und sie selbst als Sänger (6, 66, 10; 5, 52, 12; 7, 35, 9). In diesem Sinn wohl auch rkvabhih 1, 87, 6 zu verstehen; vgl. 5, 52, 1; 60, 8.
- 2b. rathatūrbhih wie Dadhikrā 4, 38, 3.
- 2c. Say. denkt hier als Subjekt den kollektiven Gana. Doch liegt wohl eine zweifache Attraktion des Numerus an den Vergleich vor.

2d: 1, 64, 11; 5, 52, 9.

- 85: 3, 58, 2b; 1, 119, 2a; 171, 3c; 7, 64, 4b. medhah (so gegen Pp.), nämlich der Dichter. Subjekt sind diese oder die Marut.
- 8d. tuvidyumnásah nach Say. die Opfernden. In 5, 87, 7 ist es allerdings Beiwort der Marut. dhan. ddrim; Etwas anderes ist 1,85,5; 168, 6; 5, 56, 4.
- 4a. Das doppelte à wie 1, 5, 1; 51, 10; 2, 24, 7; 3, 43, 2; 4, 22, 4; 32, 1; 6, 51, 9; 68, 1; 7, 43, 4 cd; 8, 22, 1; 82, 4; 9, 84, 8; 10, 68, 5; 78, 5.
- 46. Die Göttin Värkäryä scheint die besondere Sangeskunst der Gotama's vorzustellen wie die Sasarparī (3, 58, 15, 16) die des Viśvāmitra. Gr. erklärt halb im Anschluß an Säy. das Wort als 'Wasser schaffend'. Sie verehrten also die Göttin V. und die dhi - wir würden sagen die Muse der Dichtkunst -, daß sie ihnen die Lieder eingeben möge. Ihr Warten<sup>2</sup> auf diese Eingebung wird mit dem Kreisen der Geier verglichen.
- 4cd. Nach solchen Vorbereitungen haben die

- Gotama's ein feierliches Somaopfer veranstaltet. Dies wird mit deutlicher Anspielung auf die Familienlegende der Gotama's dargestellt. Vgl. 1, 85, 10fg. Der Brunnen oder Eimer (utsadhi?) ist hier nur ein Bild für das Somagefäß. Säy, bezieht dies unmittelbar auf die Brunnenlegende: 'Durch ihr Loblied gepriesen gruben die Marut den Brunnen aus. Was da durch ihre Loblieder veranlaßt wurde, wird ihnen selbst zugeschrieben'.
- 5. Diese Vision des Gotama gehört wohl in sein Abenteuer mit dem Brunnen und ist der des Syāvāśva in 5, 61, 1fg. ähnlich. Vgl. auch
- 55. Die Ellipse nach 5, 30, 2 zu ergänzen. Säy. faßt sasvar als 3. Aor. = uccaritavan. Ihm folgt Gr.
- 6. Dunkle Str., doch wohl Fortsetzung der Gotama-· legende mit Zurücklenkung in die Gegenwart. 6a. Zu anubhartri ist mit Say. anu-hr zu vergleichen.
- 6cd. Subjekt Gotama als vägkát oder die vägs der Marut. Zu äsam und gabhastych ist nach vánt ein passender Akk. zu ergänzen. etwa stúbkam oder slókam. asam sc. giróm. Say. ergänst rcam. oftha (vgl. 10, 61, 24) und ánu svadkám stehen parallel. Mit odokastvok ist wohl das Taktschlagen mit den Händen (tala) gemeint. Oldenberg denkt an ein Musikinstrument.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dem Regen. \* Vgl. 9, 78, 8a.

### 1,89, An alle Götter.

- 1. Gute Gedanken sollen uns von allen Seiten kommen, unbeirrte, unerreichte, durchschlagende, auf daß die Götter uns immerdar zum Segen seien und unablässige Beschützer Tag für Tag.
- 2. Der Götter Wohlwollen kommt den Rechtschaffenen zugute; der Götter Gunst soll bei uns einkehren. Der Götter Freundschaft haben wir umworben; die Götter sollen unsere Zeit zum Leben verlängern.
- 3. Diese rufen wir mit altem Spruch an: Bhaga, Mitra, Aditi, Dakşa, den Unfehlbaren, Aryaman, Varuṇa, Soma, die Aśvin. Die holde Sarasvatī möge uns Glück bescheren.
- 4. Diese beglückende Arzenei soll uns der Wind zuwehen, diese soll die Mutter Erde, diese der Vater Himmel (gewähren), diese die beglückenden somapressenden Steine. Ihr weisen (?) Aśvin, höret das!
- 5. Den mächtigen Herrn dessen, was geht und steht, den Gedankenwecker rufen wir zur Gunsterweisung, auf daß Püşan zur Mehrung unseres Besitzes helfe als ein unbeirrter Schützer und Behüter zum Glück.
- 6. Glück soll uns Indra von hohem Ruhme, Glück uns Püşan, der alle Güter hat, Glück uns Tärkşya mit unversehrtem Radkranz, Glück soll uns Brhaspati bringen.
- 7. Die Marut mit scheckigen Rossen, die Söhne der Mutter Préni, die prunkvoll ausfahrenden, die gern zu den weisen Reden kommen, die Manusöhne, die Agni zur Zunge und die Sonne zum Auge haben, alle Götter mögen hierher zu uns mit ihrer Gnade kommen.
- 8. Gutes wollen wir mit Ohren hören, ihr Götter, Gutes mit Augen sehen, ihr Opferwürdige. Mit festen Gliedern und Leibern wollen wir, die wir lobgesungen haben, das gottgesetzte Alter erreichen.
- 9. Ihr Götter, hundert Jahre liegen vor (uns), in denen ihr uns das Alter der Leiber bestimmt habt, in denen die Söhne zu Vätern werden. Tut uns mitten auf dem (Lebens)weg am Leben keinen Schaden!
- 10. Aditi ist der Himmel, Aditi das Luftreich, Aditi die Mutter, dieselbe auch Vater und Sohn, Aditi (alle) Götter, die fünf Völker, Aditi das Geborene, Aditi das Zukünftige.

1, 89.

Jagati und Tristubh.

Konstruktion wie 1, 94,1c; s. auch 10, 80, 2a.
 Alle Komment. (auch zu VS. 25, 15) verbinden rjäyatäm mit devänäm. Doch paßt es besser auf die Menschen. Es ist Gen. obj.

Sa: 1, 96, 2a; 2, 36, 6b; 1, 175, 6c. swird beseichnet später kurze formelhafte, mit dem Lob des Gottes aufgeputzte Einladungsformeln. Ob hier nicht das Lied selbst oder wenigstens das Schema des Lieds swird heißt? Vgl. bes. 1, 175, 6. 4a. D. h. das Lebenselixier, vgl. Str. 2.

4bc. Etwa anumanyantām su ergānzen (vgl. die Variante in TBr. 2, 7, 16, 3) oder vātu in a als einfaches Zeugma su denken.

4d. Die Aśvin als die Ärzte unter den Göttern.
7c. Die unter die Götter versetzten Menschen wie die Rbhu's sind gemeint. Vgl. die devå manujatāb MS. 1 p. 11, 18.

9a. Von der Geburt an gerechnet. Als normale Lebensdauer galten hundert Jahre.

9d: 8, 18, 18. 10. Theopantistische Strophe. 10b. Attraktion des Pronomens an das Prädikat.

### 1.90. An alle Götter.

- 1. Mit richtiger Führung sollen uns Varuna, Mitra, der Kundige, führen und Arvaman im Verein mit den Göttern.
- 2. Denn sie sind die Bewahrer der Schätze; sie wachen durch ihre Macht allezeit unbeirrt über die Gebote.
- 3. Sie mögen uns Schutz gewähren, die Unsterblichen den Sterblichen. indem sie die Anfeindungen vertreiben.
- 4. Indra, die Marut sollen uns zu guter Fahrt die Wege aussuchen, Püsan, Bhaga, die Löblichen.
- 5. Und machet unsere Dichtungen kuhgekrönt, Püsan und du raschgehender Visnu! Machet uns glückbegabt!
- 6. Süßigkeit (wehen) die Winde für den Gesetzestreuen, Süßigkeit strömen die Flüsse. Voll Süßigkeit sollen uns die Pflanzen sein!
- 7. Sußigkeit (sei uns) bei Nacht und des Morgens, Sußes spendend der irdische Raum; Sußigkeit sei uns der Vater Himmel.
- 8. Voll Süßigkeit sei uns der Baum, voll Süßigkeit die Sonne, voll Süßigkeit sollen uns die Kühe sein.
- 9. Zum Glück soll uns Mitra, zum Glück uns Varuna, zum Glück uns Aryaman sein, zum Glück soll uns Indra und Brhaspati, zum Glück uns der weitschreitende Visnu sein.

# 1. 91. An Soma.

- 1. Du, Soma, offenbare dich durch (dichterische) Gedanken, führe du uns den richtigsten Weg! Unter deiner Führung, du Saft, empfingen unsere weisen Väter von den Göttern das Kleinod.
- 2. Du, Soma, hist an Einsicht wohleinsichtig, an Verstand wohlverständig. du der Allwissende. Du bist ein Bulle an Bullenstärke, an Größe; du mit dem Herrenauge wardst glanzreich an Glanz.
- 3. Deine Gebote sind wie die des Königs Varuna; hoch und tief ist dein Wesen, o Soma. Du bist lauter wie der liebe Mitra; wie Aryaman bist du zu Gunst geneigt, o Soma.

1, 90.

Gayatri, die Schlußstr. Anustubh.

2a. vásvo vásavánah ühnlich wie yajádír yajkavähasah 1,86,2. 2c: AV. 5, 27, 7. 50. evayd, evaydvan ist eine Eigenschaft, die sowohl dem Visnu wie den Marut sukommt. Visnu heißt so wegen seiner bekannten Riesenschritte und die soah der Marut werden öfter erwähnt, 1, 166, 4; 5, 41, 5.18.

6. Der sweite Teil des Lieds ist gans atharva-6ab. Zeugma.

7a. TS. 4, 2, 9, 3 liest updei.

#### 1. 91.

Das Metrum serlegt das Lied in drei Abschnitte: 1-4 Triştubh, 5-16 Gāyatrī - 17 Uşnih, 18-28 Triştubh. Das Lied z. T. auch VS. und TS. und TBr.

1. Zum Gedanken vgl. 1, 87, 5. 1d: 1, 20, 8. 2ab: 10, 91, 8.

8 = 9,88,8. Some wird hier mit den drei obersten Aditya's verglichen. sei ist Vergleichspartikel wie in 6, 24, 8 (Nir. 1, 4),

Scd. Mitra und Aryaman zugleich Appellativa: Verbündeter und Hausfreund (?). sics rein und redlich.

- 4. Deine Formen im Himmel, auf Erden, die auf den Bergen, in den Pflanzen. im Wasser sind, mit allen diesen nimm wohlgesinnt, nicht übelnehmend, unsere Opfer an, o König Soma!
- 5. Du, Soma, bist der rechtmäßige Gebieter, du der Köng und Vrtratöter: du bist die gute Einsicht.
- 6. So du, Soma, willst, daß wir leben, so sterben wir nicht. (Du bist) der preisliebende Baumfürst.
- 7. Du. Soma, schaffst dem Erwachsenen Glück, du dem Jungen, der rechtschaffen wandelt, die Kraft zum Leben.
- 8. Du König Soma, beschütze uns vor jedem Böswilligen! Der Freund von einem, wie du bist, sollte nicht zu Schaden kommen.
- 9. Soma! Mit den heilsamen Hilfen, die du für den Opferspender hast, mit denen sei uns ein Helfer!
- 10. An diesem Opfer, an dieser Rede dich erfreuend komm herbei! Sei du, Soma, uns zum Gedeihen!
- 11. Wir erbauen dich, Soma, mit Lobesworten, der Rede kundig. Mildtätig geh in uns ein!
- Den Hausstand vergrößernd, Krankheit vertreibend, Schätze findend, Wohlstand mehrend, halte, o Soma, gute Freundschaft mit uns!
- 13. Soma! Verweile gern in unserem Herzen' wie die Kühe auf der Weide, wie ein junger Mann im eigenen Heim!
- 14. Welcher Sterbliche, o Gott Soma, in deiner Gesellschaft gern verweilt, dem steht der wirksame Seher zur Seite.
- 15. Sichere uns, o Soma, vor übler Nachrede; schütz uns vor Not; sei uns ein wohlwollender Freund!
- Quill auf! Von allen Seiten soll deine Bullenstärke zusammenkommen. o Soma! Sei dabei, wo der Gewinn sich anhäuft.
- 17. Quill auf, berauschender Soma, mit allen Stengeln; sei du der gern erhörende Freund uns zum Gedeihen!
  - 18. Deine Milchsäfte, deine Siegesgewinne sollen sich vereinigen, deine Bullen-

4ab. Vgl. 1, 108, 11; 3, 22, 2 (wo varcah); 7, 70, 3 (wo sthánaní) und 8, 21, 4. dhámaní umschreibt Säy. mit tejāmei, zu TS. 2, 3, 14, 1; TBr. 2, 8, 3, 2 mit sthanani. Es sind seine verschiedenen Erscheinungsformen gemeint. Daher werden Sat. 3, 4, 2, 5 die justas tanúh durch priyáni dhámani umschrieben. 4b = 1,59,3c.5c: 1, 67, 2; 9, 107, 3.

6a: 1, 129, 1e; 8, 93, 10c. 6c: 9, 12, 7a. 8a: 10, 25, 7. 9c: 7, 96, 5c.

10ab = 10, 150, 2ab; vgl. 1, 26, 10.

11c: 1, 189, 6g. 12ab: 1, 18, 2ab.

soll gut bekommen. 185: 1, 38, 2c; 5, 53, 16b; 10, 25, 1; 8, 92, 12. 18c: 3, 42, 8; 9, 97, 18d. Der junge Ehemann ist gemeint. 14ab: 9, 107, 19; 10, 25, 1. 14c. Oder: dem wird weise Tatkraft zuteil? 15c = 7,55,1c.16 = 9, 81, 4.16a. Im Wasserbad. 16c: Str. 18. 17ab: 9, 67, 28.

18ab wird durch 8, 79, 7.8 erklärt. Der Soms

17c: 8, 45, 5d; 8, 45, 8c; 6, 88, 4b; 8, 18, 8c. 18b. Die Komment. fassen abkimatiedhah als kräfte, die den Feind bezwingen. Zum Lebensbalsam¹ aufquellend, o Soma, erwirb dir im Himmel höchsten Ruhm!

- 19. Deine Formen, die sie mit Opfer verehren, die sollen alle das Opfer zusammenhalten. Den Hausstand vergrößernd, (leben)verlängernd, gute Söhne gebend, nicht die Söhne tötend, zieh, o Soma, ins Haus ein!
- 20. Soma schenkt dem, der ihm opfert, eine Milchkuh, Soma ein rasches Streitroß, Soma einen werktüchtigen Sohn, der im Haus, im Rat der Weisen, in der Versammlung tüchtig ist, der dem Vater Ruhm bringt.
- 21. Wir möchten dir, Soma, zujubeln als dem Sieger, der in den Kämpfen unbezwungen, in den Schlachten heraushilft, der das Himmelslicht gewinnt, das Wasser gewinnt, dem Hirten der (Opfer)partei, dem Kampfgeborenen, der gute Wohnsitze, guten Ruhm erwirbt.
- 22. Du hast alle diese Pflanzen, o Soma, du die Gewässer, du die Kühe hervorgebracht. Du hast den weiten Luftraum ausgespannt; du hast mit dem Lichte das Dunkel aufgedeckt.
- 23. Mit deinem göttlichen Geiste, o Gott Soma, erkämpfe uns den Anteil am Reichtum, du Gewaltiger! Nicht soll er dich davon abhalten; du besitzest die Kraft. Sei du für beide Teile beim Rindererwerb der Pfadfinder!

# 1,92. An die Uşas und die Aśvin.

1. Dort haben die Morgenröten ihr Banner aufgesteckt, auf der östlichen

Gen. sg. Es könnte aber auch Nom. pl. zu vienyāni sein, Mask.form bei Neut. pl.

19ab: 9, 66, 3. dhámaní s. Str. 4. Oft im 9. Buche gebraucht. Nach Sāy. tejāmsi, nach Uv. zu VS. 4, 37 = nāmāni, nach Mah. = sthānāni. 19c: 6, 47, 26 b.

20c. vidathyàm, möglich auch: in weisen Reden tüchtig. Nach den Komm.: zum Opfer tauglich.
20d. pitrérdvana nach Säy.: durch den der Vater bekannt wird, nach Uv. und Mah. zu VS. 34, 21 dem Vater gehorchend. Alle Komm. ergänzen tasmai vor ydh, vgl. 5, 37, 5; 6,

5, 5; 7, 20, 8; 10, 77, 7. 215: 1, 78, 2b. apsám doppelsinnig, vgl. su 9, 65, 20a.

21c. bharesujám, Soma wird bes. vor dem Kampf geopfert. Säy.: bei den Opfern erscheinend, Uv. Mah. zu VS. 84, 20: in den Schlachten siegend, Säy. zu TBr. 2, 4, 8, 8: in den Kämpfen zum Schutz erscheinend.

22ab. Vgl. zu 6, 47, 4.

28c. å tanat, Uv und Mah. su VS. 84, 28: 'soll verhindern'. Beide ergänsen kas ott. Richtiger aus a der göttliche Geist als Subjekt

su denken. a — tan hinziehen, hinüberziehen (1, 166, 14); warten lassen (5, 76, 3).

28d. Say. zieht ubhayebkyah zum Vorhergehenden: über die Kraft der beiderseitigen Kämpfer. Es sind aber wohl die Sänger und Opferherren gemeint, die beide je in ihrer Weise Rinder erstreben. Die Schlußworte sind nach 6, 47, 20c zu erklären.

### 1, 92.

Das Loblied auf Uşas zerfällt in einen Jagatī-Abschnitt (1—4) und einen Triştubh-Abschnitt (5—12). Daran schließt sich die eigentliche Bitte in Uşnih (13—15) und eine Einladung an die Asvin in Uşnih (16—18).

1ab: 1, 124, 5; 118, 15.

1c. Vgl. 10, 127, 3a. Oder: sich fertig machend, bes. fertig machend. \*\*sikryvändh\* reflexiv und im Vergleich transitiv. Dasselbe Verhältnis 12a.

1d. Die rötlichen Kühe sind die Gespanne der Uşas (Str. 2, Naigh. 1, 15), die Mütter wohl die Uşas' selbst, die 4, 52, 2—3; 7, 77, 2; 5, 45, 2; 1, 124, 5 Mutter der Kühe heißt. Doch

<sup>1</sup> Oder: Zur Unsterblichkeit.

Seite des Raums legen sie sich Licht als Salbe auf, sich ablösend wie Tapfere ihre Waffen (wechseln). Es kehren die roten Kühe wieder, die Mütter.

- 2. Die rötlichen Lichter sind plötzlich aufgeflogen; sie haben ihre rötlichen leichtgeschirrten Kühe angeschirrt. Die Usas haben wie früher die Zeiten bestimmt: die Roten haben ihr helles Licht aufgesteckt.
- 3. Sie stimmen (den Lobgesang) an, gleich Frauen fleißig an der Arbeit. in ein und derselben Fahrt' aus der Ferne (kommend), indem sie alle Tage dem Werkfrommen und Freigebigen, dem Soma bereitenden Opferer Labsal zuführen.
- 4. Sie legt sich wie eine Tänzerin bunte Farben auf; sie enthüllt ihre Brust wie die Kuh das volle Euter. Indem sie der ganzen Welt Licht macht, hat die Usas die Finsternis aufgeschlossen wie die Kühe die Hürde.
- 5. Ihr heller Schein ist wieder sichtbar geworden; sie breitet sich aus, vertreibt das schwarze Ungeheuer\*. Die Himmelstochter hat ihr buntes Licht aufgesetzt wie (der Priester) bei den Opfern den Pfosten aufsetzt, indem er ihm bunte Farbe aufsalbt.
- 6. Wir sind ans Ende dieser Finsternis gelangt, die Usas bestimmt aufleuchtend die Zeiten. Schön lächelt sie wie ein Verführer, wenn sie erstrahlt. Schön von Erscheinung hat sie zum Frohsinn erweckt.
- 7. Als glanzvolle Bringerin der Schenkungen wird die Tochter des Himmels von den Gotama's gepriesen. Teil uns Belohnungen zu, in Kindern und Männern bestehend, wobei Rosse den Schluß und Rinder die Spitze bilden, o Usas!

könnte gávah und matarah zusammengehören nach 9, 12, 2. In diesem Falle wären die Usas' selbst die Kühe.

2c. Die Uşas' machen, d. h. regeln die Zeiten im Gegensatz zu der zeitlosen Finsternis, vgl. Str. 6; 4, 51, 1 (6, 21, 3); 5, 48, 2. vayina eigentlich Richtschnur, Reihe, richtige Ordnung, insbes. die regulierende Zeit, Zeitfolge. Sa. arcanti ist vielleicht zu verstehen wie ähnliche Ausdrücke von Indra 1,10,4; 8,81,5; 6, 40, 1 (vgl. 1, 151, 2.6). Ludwig faßt dreanti doppelsinnig = singen und strahlen. Aber die Bedeutung 'strahlen' ist bei arc zweifelhaft (vgl. zu 3, 44, 2) und arc bezeichnet auch nicht das Singen schlechtweg, sondern nur den Lobgesang der professionellen Sänger. Es fragt sich, ob droanti überhaupt in den Vergleich gehört (sie strahlen [singen] wie Frauen bei der Arbeit), oder ob dieser nicht auf die Worte narir apaso na vistibhih bechränkt ist, das tert. comp. also in apdsak und vistibhih steckt.

- 86. Zu samānėna y6j. vgl. 1,30,18a; 7,67,8a und zu parāvātah 10, 78, 7.
- 8c: 1, 47, 8; 6, 65, 3.
- 4b. Proleptischer Vergleich: daß die Brust so sichtbar wird wie das volle Kuheuter. Doch ist die Bedeutung von barjaham unsicher. 4c: 4, 14, 2b.
- 4d. Der Vergleich ist schief gestellt. Die Rinder werden nicht selbst die Hürde am Morgen öffnen. Vgl. 1, 10, 7 und 5, 45, 1.
- Scd, aéret ist auch zu evdrum zu denken (vgl. śrdyamanah vom Yūpa 3, 8, 2) und anjan auch zu der Usas (vgl. Str. 1b). Dann ist der Vergleich vollständig. Säy, hat wesentlich das Richtige. Der Opferpfosten wurde gesalbt 3, 8, 1. 6a = 1,183,6a;7,78,1a.6c. Vgl. 8, 7, 86. 65: Str. 2.
- 7a. Des Dichterhonorars, das am Morgen überreicht wurde. Vgl. 1, 118, 4; 7, 76, 7.
- 7cd. dévabudhya (= \$0000s) und góagra von den in langem Zuge vorgeführten Geschenken. Vgl. die Schilderung in 1, 126, 8-4.

D. h. ohne die Zugtiere zu wechseln. <sup>1</sup> Die Morgenröten. Zum Anbinden des Opfertiers.

<sup>\*</sup> Die Finsternis.

- 8. Uşas! Solch großen, zu Ansehen bringenden Reichtum an tüchtigen Söhnen möchte ich erlangen, bei dem Sklaven den Anfang und Rosse den Schluß bilden, die du Lohn anweisend in tatenschönem Ruhme erstrahlst, o Holde.
- 9. Alle Geschöpfe überschauend erstrahlt die Göttin weithin, (jedem) Auge zugewandt. Alles was lebt zum Gehen erweckend hat sie die Rede eines jeden Dichtenden gefunden;
- 10. Die uralte, immer wieder geborene Göttin, die sich in der gleichen Farbe putzt, alt machend und die Lebenszeit des Sterblichen vermindernd wie der geschickte Glücksspieler die schlechten Würfe.
- 11. Des Himmels Enden enthüllend ist sie erwacht; sie treibt die Schwester<sup>1</sup> weit fort. Die menschlichen Lebenszeiten schmälernd erstrahlt die junge Frau mit dem Auge ihres Buhlen<sup>2</sup>.
- 12. (Ihre Strahlen) wie die Rinder<sup>a</sup> ausbreitend ist die Farbenprächtige, Holde weithin erglänzt wie die Stromflut. Die göttlichen Gebote nicht schmälernd, läßt sie sich sehen mit den Strahlen des Sonnengottes erscheinend.
- 13. Uşas, bring uns das ansehnliche (Geschenk), du an Belohnungen reiche, durch das wir Samen und Nachkommenschaft erlangen!
- 14. Usas, an Rindern, Rossen reiche, strahlende, leuchte uns heute hier reichliches (Gut) zu, du Gunstreiche!
- 15. So schirr denn, o Uşas, an Belohnungen reiche, heute die rötlichen Rosse und fahr uns alle Glücksgüter her!
- 16. Ihr Asvin, bis zu uns (macht) eure Umfahrt, die Rinder und Gold bringt, ihr Meister! Hierher (lenkend) haltet eines Sinnes euren Wagen an!
- 17. Die ihr zu dieser Stunde des Tages euren Weckruf (erhebt) und der Menschheit Licht gemacht habt, ihr Asvin führet uns Stärkung zu!

8b. pravarga das Gegenteil von apavarga.

8c: 6, 5, 5. 8d. vājaprasūta s. zu 1,77, 4.

9a: 1, 108, 1; 7, 61, 1; 10, 85, 18.

**9**6: 5, 28, 1; 80, 6; 8, 61, 8; 7, 77, 2.

9d: 5, 83, 10d; 8, 101, 16a. Der Dichter denkt dabei wohl bes. an sich selbst.

10c: 2, 12, 5. vijah ist ein dunkles Wort des Würfelspiels. Nach dem Zusammenhang wohl die Würfe, insbes. der ungünstige Wurf (die 'fausses'), den ein Spieler bei dem Aufnehmen der Würfel (s. su 1, 41, 9) faßt und durch einen Trick su beseitigen sucht. Ein ähnlicher Trick war das glahaprabhedavaryaman in DKC. ed. Bühler I p. 56, 7. Usas hat gleichsam ein doppeltes Gesicht. Sie selbst verjüngt sich tagtäglich und bringt einen neuen Tag herauf, eskamotiert aber sugleich

einen Tag aus dem Leben jedes Sterblichen. Dieser Gedanke wird in d fortgesetzt.

10d. Vgl. Str. 11; 7,75,5 und bibhrats jarām TS. 4,3,11,5; disrņā tvām jarayasi sārvam anyāt ib.

, 11c = 1, 124, 2b. 11d. Vgl. 1, 113, 9b.

12a. Oder nach der Note su 1c su verstehen. Vgl. 6, 64, 3. 12c == 1, 124, 2a.

12d: 1, 124, 8; 137, 2; 10, 35, 5.

18b = 4,55,9c. 18c = 9,74,5d.

16b = 1,80,17c; 8,22,17c.

16c = 7, 74, 2c; vgl. 8, 35, 22.

17a. Vgl. den sióka des Savit; 5, 82, 9; 4, 58, 8; 7, 82, 10. Zu stthá — å diodh vgl. trir å diodh 1, 142, 3; 3, 56, 5fg. und sidhnah 4, 88, 11. Säy.: vom Himmel.

17c = 1, 157, 4a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Nacht. <sup>2</sup> Des Sonnengottes.

<sup>\*</sup> Wenn diese am Morgen angetrieben werden.

18. Hierher sollen die fruhwachen (Priester) die beiden Götter, die heilsamen Meister mit goldenen Rädern zum Somatrunk fahren.

# 1.93. An Agni und Soma.

- 1. Agni und Soma, ihr Bullen, höret fein auf diesen Ruf von mir, nehmet die schönen Worte gut auf, seid dem Opferspender eine Freude!
- 2. Agni und Soma! Der euch heute diese Rede weiht, dem bringet die Meisterschaft, Gedeihen der Rinder, Besitz guter Rosse!
- 3. Agni und Soma! Wer euch eine Spende, wer euch eine Opferveranstaltung weiht, der soll mit seinen Nachkommen die Meisterschaft (und) das volle Lebensalter erreichen.
- 4. Agni und Soma! Diese Heldentat von euch ist bekannt, daß ihr dem Pani seine Zehrung, die Kühe raubtet. Ihr unterdrücktet des Brsaya Nachkommenschaft und fandet das eine Licht für viele.
- 5. Ihr beide, Agni und Soma, setztet eines Sinnes diese Lichter an den Himmel. Ihr beide, Agni und Soma, habt die festgehaltenen Flüsse aus Schimpf und Schande erlöst1.
- 6. Den einen hat Matarisvan vom Himmel gebracht, den anderen riß der Adler vom Felsen weg. Agni und Soma! Durch feierliche Rede gestärkt habt ihr dem Opfer weite Ausdehnung verschafft.
- 7. Agni und Soma, verlanget, gelüstet nach dem vorgesetzten Opfer, ihr Bullen, laßt's euch munden! Ihr habt ja guten Schirm und Schutz, so bringet dem Opfernden Glück und Heil!
- 8. Wer Agni und Soma mit Opfer ehrt, wer mit gottgerichtetem Denken, wer mit Schmalz, dessen Dienst nehmet beide in Obhut; schützet (ihn) vor Not, gewähret dem Clane, dem Volk euren mächtigen Schutz!
- 9. Agni und Soma, die ihr Besitz und Anrufung gemeinsam habt, nehmet die Lobrede gut auf! An göttlichem Rang stehet ihr gleich.
- 10. Agni und Soma! Wer euch mit diesem (Opfer), wer euch mit Schmalz beschenkt, dem leuchtet hoch auf!
- 11. Agni und Soma! Laßt euch diese Opferspenden von uns munden, kommt zusammen her zu uns!

 $18b = 5, 75, 2c; 8, 5, 11b u. \delta.$ 

18c. uşarbüdhah, die Priester (vgl. 7, 76, 6) als die vahnayah, nach Say. aber die Rosse.

1-3 Anuştubh, 4-8. 12 Triştubh, 9-11 Gäyatri.

2d = 9,65,17b.8d: 8, 31, 8b; 10, 85, 42b.

4a: 8, 12, 9c; 6, 27, 4a. 46: 6, 61, 1c. 4c: 6, 61, 3. bṛṣaya ist nach 6, 61, 3 Bezeich-

nung gewisser götterfeindlicher, zauberkundiger Personen. Nach Säy. zu beiden Stellen

aber Tvaştr und dessen Sohn Vrtra. TBr. 2, 8, 7, 10 liest práthayasya statt býsasya. 4d. Das eine Licht (nach Säy. die Sonne) könnte auch das Licht der arischen Herrschaft, 'das arische Licht' (10, 43, 4) sein.

5a: 1, 6, 1c. Sc: 10, 104, 9; 80, 7.

6d = 7,99,4a. D. h. sie haben den arischen Kult ausgebreitet.

8d = 7, 82, 1b.

9c. Oder: ihr gehört beide unter die Götter. Vgl. AV. 18, 4, 48d.

10c auf Soma mitbezogen, was eigentlich nur

12. Agni und Soma! Helft unsern Rennern durch<sup>1</sup>; machet unsere Kühe milchreich, die die Opferspende zubereiten! Verleihet unseren Gönnern Stärke und schaffet unserem Gottesdienst Erhörung!

# 11. Gruppe. Lieder des Kutsa, des Angirasen, 1,94-115.

Kutsa selbst kommt als Dichter kaum in Betracht Er wird nur einmal (1, 106, 6) genannt, doch so, daß sich der Dichter entweder auf sein Beispiel beruft — wie in 1, 24, 12, 13 auf das des Sunahsepa — oder daß er das Lied dem Kutsa in den Mund legt. Zu 1,100 werden in Str. 17 andere Sänger namhaft gemacht. In den übrigen Liedern verschweigt der Dichter seinen Namen. Kutsa, der Angirase (nach Sarvänukr. Paribhäsä 2, 3), gilt auch für den Rsi von 9, 97, 45—58. Er ist nicht zu verwechseln mit dem bekannten Heros Kutsa Ärjuneya (1, 112, 23 u v). Die Gruppe enthält hervorragende Dichtungen mit alten Sagen, namentlich Nachklängen der Kämpfe zwischen Ariern und Ureinwohnern (Dasyu's).

### 1, 94. An Agni.

- 1. Dies Loblied haben wir für Jatavedas, der es verdient, mit Bedacht wie einen Wagen zusammengefügt, denn seine Fürsorge bringt uns in der Versammlung Glück. O Agni, in deiner Freundschaft sollten wir nicht zu Schaden kommen.
- 2. Für wen du opferst, der hat Erfolg, er lebt ohne Widersacher im Frieden, erlangt die Meisterschaft; er kommt zur Geltung, keine Not sucht ihn heim. O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 3. Möchten wir im Stande sein dich zu entzünden. Bring (unsere) Absichten in Erfüllung! In dir genießen die Götter die geopferte Opfergabe. Fahr du die Aditya's hierher, denn diese wünschen wir! O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 4. Wir wollen dir Brennholz bringen, dir Opfer bereiten, achtsam, an jedem Mondwechsel. Bring unsere Absichten in Erfüllung, daß wir noch länger leben! O Agni, in deiner Freundschaft usw.
  - 5. Du bist der Hirt der Ansiedelungen; als seine Angehörigen kommen

für Agni gilt; vgl. 3, 27, 15. Möglich auch: strahlet ihm hohe (Kraft oder Ruhm) zu. 12ab: 1, 118, 2c. Zu *piprtám* vgl. 6, 60, 12. 12b. havyasúdab, vgl. 1, 187, 11b.

#### 1, 94.

Jagatī, die beiden Schlußstrophen Tristubh. Agni wird um seine Vermittlung bei den Göttern, bes. den Ädityas gebeten.

1b. sam mahema nach Roth in sam ahema verbessert, vgl. 1,61,4; 9,71,5. sam mahema, wie überliefert ist, könnte sur Not heißen: Wir wollen das Lobgedicht wie einen Wagen vervollkommen. 1c. In der Opferversammlung bei den Reden. Oder asya zu samsddi nach 7, 4, 3: 'denn in seinem Beisein wird uns gute Fürsorge'.

3a. Beim Anreiben des Opferfeuers. 2b = 2.1.13d: vgl. 1.26.6: 36.6: 75.1: 3

**8**b = 2, 1, 13d; vgl. 1, 26, 6; 86, 6; 75, 1; 8, 22, 1; 6, 7, 1.

4b. citdyantah wie 5, 19, 2a.

5a. Der überlieferte Wortlaut ist nicht ganz klar. asya vielleicht Worthaplologie für asy asyd. Das Bild des Hirten (gopdh), der sur Nachtzeit seine Herde behütet, ist festgehalten. Mit asya schlägt wie oft die zweite Person in die dritte um. viidn gopdh ist jedenfalls Nom. sg. auf Agni zu beziehen wie 1, 96, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Kampf oder Wettrennen.

<sup>2</sup> Da wie dort dhoat.

Zweifüßler und Vierfüßler während der Nächte. Du bist das prächtige große Vorgesicht der Morgenröte. — O Agni, in deiner Freundschaft usw.

- 6. Du bist der Adhvaryu und der allererste Hotr, der Prasastr, Potr<sup>1</sup>, schon von Geburt der Vorsteher (des Opfers). Alle Priesterämter bringst du kundig zur Blüte, o Weiser. O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 7. Der du nach allen Seiten ein schönes Angesicht, den gleichen Anblick bietest, du leuchtest, auch wenn du in der Ferne bist, herüber, als wärest du nahe. Du Gott blickst auch durch das Dunkel der Nacht. O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 8. Der Wagen des Somapressenden soll der vorderste sein, ihr Götter; unsere Rede soll die Übelgesinnten überbieten. Versteht dies Wort auch recht und erfüllet es! O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 9. Mit deinen Waffen schlag die Lästerer, die Übelgesinnten fort, alle Atrin's, die fern und nah sind, und bereite dem Sänger für das Opfer gute Bahn! O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 10. Wenn du die beiden roten, lohfarbenen, windschnellen<sup>s</sup> (Rosse) an den Wagen geschirrt hast, so ist dein Gebrüll wie das des Bullen. Dann bewegest du die Bäume mit deinem rauchfahnigen (Wagen). O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 11. Dann haben auch die Vögel vor deinem Getöse Furcht, wenn deine grasfressenden Funken stoben, dann ist für deine Wagen gute Bahn. O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 12. Er (dient) Mitra und Varuna zur Befriedigung, er soll den Groll der Marut abbitten, der Unbegreifliche. Sei du uns fein gnädig! Ihr Sinn soll wieder geneigt sein! O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 13. Du der Gott bist unter den Göttern der heimliche Mitra [Freund], du der Vasu unter den Vasu's bist der Liebling bei dem Gottesdienst. Wir möchten in deinem ausgedehntesten Schutze sein. O Agni, in deiner Freundschaft usw.
- 14. Das ist das Gute von dir, daß du im eigenen Hause entzündet, mit Soma begossen, gnädigst wach bleibst. Du bringst dem Opferspender Belohnung und Gut. O Agni, in deiner Freundschaft sollten wir keinen Schaden erleiden.

jántavah ist mit Rücksicht auf visám gewählt, vgl. 1, 45, 6. 5c: 1, 113, 1; 124, 11. 6b. puráhita vertritt hier den brahmán, vgl. su 1, 1, 1 und 2, 1, 2; 2, 5, 3; 4, 9, 4.

7a: 1, 144, 7c; 2, 10, 5a; 7, 12, 1d; 10, 79, 5d.
7b. talt: so Yāska und Sāy., nach Śākapūni
(Nir. 3, 11) ist talt = Blitz.

7c. Vgl. 6, 65, 1.

8b. Nach Sāy. wäre der Fluch gemeint. Eher die sakrale Rede der Priester. Die dudhyhh sind die Konkurrenten, denen man nur Übles zutraute. 8c. ā-jaz s. Tānd. 10, 2, 7. 9c: 6, 40, 1d; 3, 30, 15 b.

10-11. Schilderung des Waldfeuers.

11a: 1, 141, 8; 10, 80, 5.

12b. Vgl. 6, 66, 5d; 7, 58, 5d und 4, 1, 2—4. Entweder *dva yatam* oder mit Roth *avayata* zu vermuten. 12c. Wörtlich: ihr Sinn soll wiederkehren. Vgl. 8, 45, 36 c. 32 c; 1, 117, 14 b. 14ab: 10, 91, 1; 69, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bezeichnung der verschiedenen Priesterwürden des ältesten Rituals. getriebenen.

- 15. Wem du auch, reich an Gut, (wie) Aditi Schuldlosigkeit in vollem Maße gewähren wirst, wen du auch mit löblicher Kraft anspornen wirst, mit kinderreichem Lohn zu denen möchten wir gehören.
- 16. Du, Agni, weißt, was Glück ist; verlängere du Gott unser Leben hier! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, die Sindhu, Erde und der Himmel!

### 1, 95. An Agni.

Das Opferfeuer und die einfachen Vorgänge des Opferritus werden z. T. in Rätselversen und mysteriösen Bildern beschrieben. Das Rätsel liegt oft nur darin, daß das Subjekt des Satzes erraten werden muß.

- 1. Zwei ungleichfarbige (Kühe) wandeln, einem schönen Ziele folgend; eine um die andere säugen sie ihr Kalb. Während es bei der einen goldgelb ist, seinem eigenen Triebe folgend, erscheint es bei der anderen hell in schönem Glanze.
- 2. Zehn (Finger) erzeugten diesen Sprößling des Tvaşţr, die unermüdlichen Jungfrauen das Tragekind. Ihn, der ein scharfes Angesicht hat, bei den Menschen von selbst Ansehen genießt, den strahlenden führen sie herum.
  - 3. Seine drei Geburten umfassen sie¹ (im Geiste): die eine im Meere, eine

Agni wird hier der Aditi gleichgesetzt, der sonst die Schuldloserklärung zugeschrieben wird (1,162,22; 4,39,3; 10,12,8). Man könnte auch an dditeh denken nach 4,12,4; vgl. 5,82,6. Oder adite ist hier Beiwort des Agni (Yāska 11,23), denn auch dem Agni wird die gleiche Eigenschaft beigelegt, z. B. in der Parallele 3,54,19b oder dem Sūrya 7,62,2.
 15cd: 8,24,13.

16cd. Die Schlußzeile der Kutsalieder. 16d: 4,51,11.

1, 95.

Tristubh.

 Tag und Nacht säugen Agni als ihr Kalb, vgl. 1, 96, 5; 146, 3; 5, 1, 4.

1cd. Sonne am Tag, Feuer in der Nacht. Beide hat der Dichter auch im Folgenden mehrfach im Auge. Die Komm. su VS. 33,5 und Säy. su TBr. 2,7,12,2 nehmen die umgekehrte Reihenfolge an. Vgl. 1,127,5; 9,97,9 und TÄr. 1,10,5fg., wonach das Kalb der Nacht die weiße Sonne und das des Tages das dunkelrote Feuer ist. Sürya ist kari nach RV. 10,96,11. svadhavas: svadha von der Sonne auch 4,18,5; 10,87,5.

2a. Vgl. Str. 5 und 10, 2, 7; 48, 9; toastrá 8, 7, 4.
2b. otbhrtram vielleicht doppelsinnig, tragbar

vom kleinen Kind (7, 43, 3) und auf verschiedene Feuerstellen zu verteilen (vgl. 5, 11, 4). 2c. sodyasas ist Lieblingswort des Dichters. 2d. Das Paryagnikaranam, vgl. 4,9,3; 15,1fg. Sab. Die drei Geburten des Agni sollen nach Say, die im Meere als unterseeisches Feuer, die im Himmel als Sonne und die im Wasser, d. h. in der Luft als Blitz, sein. Er ergunzt also zu apsů nochmals ěkam. Klar werden die drei Geburten nur in 10, 45, 1 ausgesprochen: die vom Himmel, von den Priestern und im Wasser. In 1,95,3b fehlt die irdische Geburt, die in Str. 2. 5fg. behandelt wird. Es fragt sich, ob wirklich noch ein ékam su ergänzen sei, ob samudré und apsis zwei verschiedene Geburtsstätten sein sollen oder die gleiche bezeichnen. 1, 168, 4 sind apsi und samudré geschieden, ebenso AV. 6, 80, 8. Dagegen in RV. 9, 85,10; 10, 125, 7 (apsv anidh samudré) und 10, 45, 3 (samudrė — apsv antah) ergunnen sich diese beiden Begriffe. Nach der Wortstellung beseichnen 1, 95, 8 samudré und apsi wohl zwei verschiedene Geburtsorte, nämlich das Meer und den Urquell des Wassers im Himmel (vgl. 1, 163, 1). diel kann dann mit apsi verbunden werden oder einen besonderen Ur-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Sänger. 

\* Hillebrandt: eine im Meer, eine in den Wassern am Himmel.

im Himmel, (eine?) in den Gewässern. Die östliche Gegend der irdischen Räume (kennend) hat er die Zeiten bestimmend richtig eingeteilt.

- 4. Wer von euch hat diesen Verborgenen erkannt? Das Kalb erzeugte nach eigenem Ermessen seine Mütter. Als ihr Sproß geht der große Seher' aus dem Schoße der vielen Tätigen, eigenem Triebe folgend, hervor.
- 5. Sichtbar geworden wächst der Liebling in ihnen, aufrecht stehend im Schoße der Querliegenden, der von selbst zu Ansehen kommt. Beide (Welten) haben Furcht vor dem Sproß des Tvastr. Dem Löwen sich zuwendend kommen beide ihm freundlich entgegen.
- 6. Beide suchen ihm zu gefallen wie zwei holde Frauen (dem Manne). Wie brüllende Kühe kamen sie in Eile zu ihm. Er ward der Herr der Krüfte, den sie von rechts her mit Opferspenden salben.
- 7. Wie Savitr hebt er die Arme empor; er eifert beide Heeresreihen an, wenn der Furchtbare vorauseilt. Aus sich selbst zieht er seine lichte Bekleidung; den Müttern läßt er ihre neuen Gewänder.
- 8. Er nimmt seine funkelnde Gestalt an, die sein oberes (Gewand) ist, wenn er an seinem Platz mit (Kuh)schmalz, mit Wasser in Berührung kommt.

sprungsort bezeichnen. Im letzten Falle würde 1, 95, 3b mit 10, 45, 3 übereinstimmen. Dort wird eine Entstehung im Meere, in den Gewässern, eine im Euter des Himmels (der Wolke) und eine in der dritten (höchsten) Weltsphäre (vgl. 1, 143, 2; 2, 9, 3; 6, 8, 2) und auch hier im Schoße des Wassers angenommen. Also drei verschiedene Wassergeburten des Agni. Das Wahrscheinlichste aber bleibt, daß der Dichter Agni's drei Geburten im Sinn hat, aber nur zwei ausdrücklich nennt.

3cd. Als Sonne. Vgl. 9, 111, 3 pūrvām ánu pradisam und 4, 29, 3 jústām ánu pradisam. In 1, 95, 8 doch wohl elliptisch, sc. vidván (vgl. 10, 2, 7) oder janán.

4a. Den Agni im Wasser oder Holz. Vgl. 7, 56, 4; 10, 51, 3. 4b: 9, 95, 1d.

4c. Der Wasser (Wolkenwasser Sāy.) oder Hölzer oder der Finger? Vgl. 3, 2, 7.

5a. asu, den in 4c erwähnten.

55: 2, 35, 9. Dort deutlich von den Wassern, könnte hier auch auf die Hölzer bezogen werden.

5c. Vgl. 1, 31, 3; 151, 1. Es ist der erste Schreck fiber Agni's Erscheinung. Zu todstub vgl. Str. 2.

5d. Nach überwundenem Schreck. Dies stimmt su 1,151,1d.

6a. Subjekt wie in 5cd.

66. Die Menschen nach 7, 6, 6 (vgl. 4, 41, 8),

oder Himmel und Erde mit Attraktion des Numerus an den Vergleich.

7ab. Agni als Sonne wird mit dem Heerführer verglichen, der sich an die Spitze seiner beiden Heerfügel stellt und diese vorwärts führt. Ähnlich das Bild in 10, 75, 4.

7b. Ein Stollen mit drei unsicheren Wörtern: sicau, yatate und rājān. rāj und yat stehen auch 5, 48, 4 beisammen. sicau hängt wohl von yatate ab und bhīma rājān ist ein Satzteil für sich, der in 4, 38, 8 wiederkehrt. Seltsamerweise ist rj, rāj im Akt. meist intransitiv (1, 95, 7; 172, 2; 4, 38, 7. 8; 5, 87, 5: Ausnahme 3, 31, 1), im Med. transitiv (Ausnahme nur 5, 48, 5). Als Bedeutung ist zu erschließen: intr. vorauseilen; trans. vorausschicken, vorantreiben, aneifern. sicau zugleich Himmel und Erde.

7d. Er braucht nicht wie andere Kinder ein neues Kleid von der Mutter. Vgl. 5,47,6. Sa: 9,71,8a.

8b. Das Opferfeuer wird mit Butter und der Altar mit Wasser besprengt. Zu Letsterem s. 8, 102, 14. Die Zeile würde ebenso gut auf Soma passen, vgl. 9, 68, 9c.

8c. kavíh — dhíh ist wohl su verstehen wie kánväh — matih 8, 6, 84; dhidyah — kánväh 8, 6, 8; maritah — bráhmani 5, 81, 10, als Asyndeton statt des Genitivverhältnisses: der (dichtende) Gedanke des Sehers. Vgl. auch

Der Seher (und) sein Denken umstreicht die Unterlage (des Agni). Er wurde beim Gottesdienst der Versammlungsort (der Götter).

- 9. Dein weiter Lauf umkreist die Unterlage, den strahlenden Ursprungsort des Büffels. Agni, schütze uns entflammt mit allen deinen unbeirrten selbstherrlichen Schutzgeistern!
- 10. Ein Strom auf dürrem Lande macht er sich Bahn, (treibt) seine Woge; mit lichten Wogen sucht er die Erde auf. Alles alte (Holz) steckt er in seine Bäuche und geht in die frischen Pflanzen ein.
- 11. Nun strahle, am Brennholz erstarkend, o Agni, reiches (Gut) aus, uns zum Ruhme, du Lauterer! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1,96. An Agni den Schätzespender.

- 1. Nach alter Weise durch Kraft geboren erlangte er wahrhaftig sofort alle Sehergaben. Die Wasser und die Dhisana schließen Freundschaft. Die Gütter erhalten Agni, den Schätzespender.
- 2. Mit altem Spruch durch die Dichtkunst des Ayu (hervorgebracht) erzeugte er diese Nachkommen der Menschen; mit Vivasvat als Auge (bescheint er) den Himmel und die Gewässer. Die Götter erhalten usw.
- 3. Ihn beriefen die arischen Stämme als den ersten Opferausrichter, den (mit Schmalz) begossenen, bevorzugten, den Sohn der Kraft, den Bharata, der breite (?) Gabe hat. Die Götter erhalten usw.
- 4. Er, der Matarisvan, der vielbegehrten Wohlstand hat, er fand freie Bahn für die Nachkommenschaft, der Himmelslichtfinder, der Hirt der Ansiedelungen, der Erzeuger beider Welten. Die Götter erhalten usw.

1, 165, 14ab. Der Sinn ähnlich wie in 3a. Umgekehrt heißt es 9,47,4 yddi marmrjydte dhiyah. budhnd die Grundlage ist der Ursprungsort, also die Feuerstätte. Vgl. Str. 9. Den Ursprung der Flüsse bezeichnet budhnd in 10, 111, 8.

Nämlich Agni. sā ist die bekannte Attraktion, vgl. 1, 89, 10.

9a. Das Paryagnikarana oder der Sonnonlauf.
9b. mahişdeya dhama erklärt budhnam in a,
vgl. budhnan mahişdeya 1, 141, 3.

10a. Hier das Präriefeuer.

10b. Agni wird mit einem Strom verglichen wie 1, 27, 6; 44, 12 cd; 10, 142, 2a und in rüśadarme 1, 58, 4.

10d. Vgl. 7, 9, 8; 1, 67, 9; 8, 55, 5; 8, 43, 7. 9.

#### 1, 96.

Tristubh. 1a: 6, 44, 22 a. Daher heißt Agni oft Sohn der Kraft.

1c wird durch 10, 30, 6 erklärt. Die Freund-

schaft bezieht sich auf das Zusammenwirken der Genannten im Opfer.

1d: 3, 2, 7b.
2a. nivid bildet hier den Gegensatz zu kavydiä wie in 6, 67, 10 zu nkikä (vgl. Scheftelowitz in ZDMG. 73, 37). Es beseichnet im Ritual die kurzen meist prosaischen Einladungsformeln, die dem Hymnus vorausgeschickt oder in ihn eingelegt wurden. Vgl. zu 1, 89, 3. Unter solchen Formeln und wirklichen Dichtungen wurde er von Äyu, einem Stamwater der Menschheit, entflammt. In be wird Agni mit Vivasvat identifiziert, der als Vater der ersten Menschen (Yama, Manu) ein Bindeglied swischen Menschen und Göttern ist und in e schon fast dem Sonnengott gleichgesetzt wird.
8ab: 1,77,8cd.

4a. Mätariśvan ist hier wie an anderen Stellen wohl Agni selbst, nach seinem Erseuger Mätariśvan benannt.

4b. tdmayaya nach Str. 2b zu verstehen. Es sind die arischen Stämme gemeint, vgl. c.

- 5. Nacht und Morgen, die die Farbe wechseln, säugen gemeinsam das eine Junge. Zwischen Himmel und Erde erglänzt er (wie) ein Goldschmuck. Die Götter erhalten usw.
- 6. Die Grundlage des Reichtums, der Sammler der Schätze, des Opfers Banner, der Erfüller der Gebete, der Vogel Ihre Unsterblichkeit wahrend erhalten die Götter Agni, den Schätzespender.
- 7. Ihn, der jetzt und vormals der Sitz der Reichtumer ist, die Heimstätte des Geborenen und Zukunftigen, den Hüter des Seienden und des vielen Werdenden die Götter erhalten Agni, den Schätzespender.
- 8. Der Schätzespender möge uns etwas von dem überlegenen Schatze, der Schätzespender von dem aus Männern bestehenden (?) geben. Der Schätzespender möge uns das Labsal vieler Söhne, der Schätzespender langes Leben schenken.

9 = 1,95,11.

# 1, 97. An Agni.

- 1. Das Übel von uns hinwegflammend, flamme uns Reichtum zu, Agni das Übel von uns hinwegflammend!
- 2. Um gutes Feld, um guten Weg und um Gut bringen wir Opfer (sei) das Übel von uns hinwegflammend!
- 3. Auf daß der Beste unter ihnen und (alle) unsere Lohngeber den Vorrang (haben) (sei) das Übel von uns hinwegflammend!
- 4. Auf daß die Lohngeber durch deine (Gnade) kinderreich seien und auch wir (sei) das Übel von uns hinwegflammend!
- 5. Wenn des gewaltigen Agni Strahlen nach allen Seiten ausgehen (sei) das Übel von uns hinwegflammend!
- 6. Denn du, nach allen Seiten Schauender, bist nach allen Seiten der Schirmer das Übel von uns hinwegflammend!
- 7. Bring uns, nach allen Seiten Schauender, über die Anfeindungen wie mit dem Schiff hinüber das Übel von uns hinwegflammend!
- 8. Bring du uns hinüber zum Heil wie mit dem Schiff über den Strom das Übel von uns hinwegslammend!

5a. Vgl. 1, 113, 2d. Nacht und Morgen heißen oft virüpe 'die Verschiedenfarbigen'. So auch in der Variante dieser Str. in VS. 12, 2.

56: 1, 95, 1.

5c. Vgl. 10, 45, 8; 4, 10, 5. 6; 7, 8, 6, von der Sonne 5, 61, 12; 7, 63, 4.

6a = 10, 139, 3.

6b. Vogel, sofern er swischen Himmel und Erde verkehrt.

7a: 6, 7, 2. 7c: 2, 83, 9c; 7, 95, 2c.

Sab. Auch hier wird der Schatz von Söhnen angedeutet, der in c näher ausgeführt wird.

8b. sanarasya? Das Wort wird im Pp. nicht zerlegt.

#### 1, 97.

Gävatri.

8a. Sāy. bezieht ejām auf die Sänger und bhandisthah auf deren Wortführer. Möglich wäre Bezug auf die Lohngeber in b; vgl. 1, 48, 4. Zu prd ist sydh zu ergänzen.

**8** $\delta$ : 5, 10, 6c. **6** $\delta$  = 1, 1, 4b.

8ab: 1,99,1cd; 5,25,9cd; 8,16,11.

# 1,98. An Agni Vaisvānara.

- 1. Wir möchten in der Gunst des Vaisvanara stehen, denn er ist ja der König, der Oberherr der Geschöpfe. Hier geboren überschaut er von da dieses All. Vaisvanara wetteifert mit der Sonne.
- 2. Im Himmel gesucht, auf Erden gesucht ist der gesuchte Agni in alle Pflanzen eingegangen. Mit Kraft gesucht wird Agni Vaisvanara; er soll uns am Tag und Nachts vor Schaden behüten.
- 3. Vaisvanara! Das soll bei dir wahr werden: Uns sollen Reichtümer (und) freigebige Gönner zufallen. Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

## 1,99. An Agni Jatavedas.

1. Dem Jatavedas wollen wir Soma pressen; er soll das Besitztum des Mißgünstigen niederbrennen. Er führe uns über alle Schwierigkeiten, Agni über die Fährlichkeiten wie mit dem Schiff über den Strom.

## 1, 100. An Indra.

- 1. Der Bulle, der mit Bullenkräften gepaart der Allkönig über den großen Himmel und die Erde ist, dem die Soldaten treu sind, der in den Schlachten zu rufende der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 2. Dessen Fahrt unerreicht ist wie die der Sonne, der in jedem Kampfe die vrtratotende Wut hat, der größte Bulle soll mit seinen Freunden aus eigenem Antrieb der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.

1, 98.

Tristubh

1b 6, 70, 1 abhisri 1st Vorzug, Vorrecht (in 10, 130, 5 steht bhagah parallel) und der, welcher den Vorzug oder das Vorrecht auf etwas hat (7, 91, 3), Oberherr (mit Gen 1, 98, 1; 8, 44, 7, 10, 66, 8). In TBr 2, 4, 7, 11 steht abhibhih und wie raja in RV. 1, 98, 1, so dort isana parallel. bhivananam ist nach beiden Seiten zu konstruieren

1c 10, 114, 4b; 1, 164, 44c. 1d·5, 4, 4b.
2a 7, 5, 2. prote su pracch, eigentlich: nach
dem gefragt wird. In VS. 33, 92 steht canohetah ('erwünscht') parallel Nach Mah. su
VS 38, 92 = sikta; su VS 18, 73 bei dem
man fragt: wer ist er?' Roth leitet die Form
von spré ab. Für ihn spräche AV. 2, 2, 2
diel sprotah, vgl. BV. 1, 36, 3.

26 7, 9, 8; AV. 8, 21, 1.

2c. 'Mit Kraft' bei dem Ausreiben aus dem Reibholz 2d = 10, 87, 1 d.

8a 1 1,6c

85 Hendiadyoin Vgl 4, 41, 10d; AV 2, 34, 1d

1, 99,

Trıştubh. Einziges einztrophiges Lied des RV, wohl ein Bruchstück. Dichter nach Anukr. Kaşvapa Mārīca

1cd: 1, 97, 8; 10, 56, 7 und 1, 41, 8. Es sind
die Fährlichkeiten des Sängers gemeint nach
3, 20, 4.

1. 100.

Triştubh. Die Sänger sind nach Str. 17 die Söhne des Vreägir mit Rjräsva als Wortführer. So auch Anukr.

1c. Zu saiindsaivan vgl. saiyasaivan 6,31,5 wie su saiindmanyu 10, 112,8 saiydiupma.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sây, su AV. 8, 2, 14 erklärt es mit *praptasrika, sriprada* (éri gebend), su TBr. 2, 4, 7, 11 mit abhigatairs. In diesem Fall sollte man cher abhigri exwarten. He dieset sich, wie wir uns das Kompos. su denken haben. Ob wie adhiert Ragh. 7, 26; Kum. 5, 58 (adhies err passa)?

<sup>8</sup> Nach Sây, ist er mit dem 1, 116, 16 Erwähnten identisch.

- 3. Dessen Wege, durch keine Macht überholt, gehen wie die gemolkenen (Ströme) des Himmelssamens', der Feindüberwinder, durch seine Manneskräfte siegreich der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 4. Er ist mit den Angiras' der beste Angiras, mit den Bullen der (beste) Bulle, mit den Freunden ein Freund, mit den Lobsängern ein Lobsänger, unter den Wegen der beste der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 5. Mit den Rudra's' wie mit seinen Söhnen ist der Meister in der Münnerschlacht der Besieger der Feinde, der mit den verbrüderten (Marut alle) Ruhmestaten überbietet der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 6. Der Vereitler der büsen Absicht, der Erreger des Streits müge mit unseren Mannen das Sonnenlicht' gewinnen, an diesem Tag vielgerufen als der rechtmäßige Herr der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 7. Ihn machen seine Hilfstruppen' kampffroh im Streite, ihn machen die Völker zum Hort des Friedens. Er allein gebeut über jeden Erfolg (?) -- der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 8. Ihn, den Herrn, ..... die Herren an den Festtagen der Kraft" um Beistand, ihn um Beute. Er finde selbst in stockdunkler Finsternis das Licht der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 9. Mit der Linken bändigt er selbst die Großen, in der Rechten hält er die Siegestrümpfe fest. Selbst mit dem Armen gewinnt er die Siegerpreise der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 10. Er gewinnt mit dem Heerbann, er mit den Streitwagen; er wird auch heute noch von allen Völkern gekannt. Er bringt mit seinen Manneskräften die Lästerzungen zum Schweigen der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
  - 11. Wenn er mit Eifer vielgerufen mit Stammesgenossen oder Fremden

3a: 3, 31, 10b; 5, 17, 3c; 9, 74, 1c.

3b: 5, 47, 2; 29, 14b; 8, 24, 9b.

4ø. Jedenfalls ist gemeint: unter den Angiras' der beste Angiras. Die Instr. bedeuten: zusammen mit und verglichen mit. Wie der Wechsel von Superl. und Positiven in der Str. zeigt, kommt der Instr. dem bei Kompar. ('verglichen mit') z. T. sehr nahe. gatübhir jyésihah in c macht diese Auffassung notwendig. Ähnlich schon 2c.

4b: 1,173,2a; 6,32,3c; 3,39,5; vgl. kavibhih kavih san 1,76,5.

4c. Vgl. 1, 10, 4; 173, 2a; 8, 81, 5 u. ö.

5a: 10, 99, 5a. 6a: 7, 18, 16c.

5c: 8, 74, 10c. 6b: Str. 18. 7c. karûnasya, oder: über jedes Werk der Barmherzigkeit? Sāy.: über das Werk, das den gewünschten Erfolg bringt.

8a. apsanta? Schwerlich Desid. von āp. Ist a-psanta oder aps-anta zu zerlegen? utsavēsu vgl. 1, 102, 1c. 8c: 3, 34, 4.

9c. Vgl. 6, 45, 2; 8, 62, 3. kīriņā s. zu 5, 40, 8b. 10a. grāma — rātha wie 2, 12, 7.

11a. sam-aj wird durch vásu sámajah Ait. Ār. 5, 2, 1, 11 bestimmt.

11b. Zu puruhūtā ėvaih vgl. Str. 18 und indrah šašvadbhir johūtra evaih Ait. Ār. 5, 2, 1, 11.

11c -- 6, 44, 18c. Dasselbe Kampfobjekt auch 2, 30, 5; 4, 24, 3; 6, 19, 7. 12; 25, 4; 31, 1; 46, 4.

im Kampfe (die Beute) zusammentreiben soll, wenn es sich um die Gewinnung von Wasser, von leiblichem Samen handelt — soll uns Indra in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.

- 12. Der Keulenträger, der Dasyutöter, der furchtbare, gewaltige Meister, der tausend Pläne und hundert Schliche hat, wie Camrışa an Kraft, bei den fünf Völkern beliebt der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 13. Seine Keule brüllt mit, das Himmelslicht gewinnend, wie des Himmels (Donner) ist sein Geschrei, heftig, wütig. Ihm fallen die Gewinne, ihm die Beute zu -- der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 14. Dessen an Macht unerschöpfliche Größe zu einem Preislied wird, das die beiden Welten allenthalben umfaßt, er möge es¹ zu gutem Ende führen, sich an den klugen Gedanken erfreuend -- der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 15. Von dessen Macht weder die Götter mit ihrer Göttlichkeit, noch die Sterblichen, nicht einmal die Gewässer das Ende erreicht haben, er ragt an Kraft über Erde und Hummel hinaus der Indra soll uns in Begleitung der Marut zu Hilfe kommen.
- 16. Die rotbraune (Stute), schöngezeichnet (?), mit einer Blesse, glänzend, zum Besitz des Rjrasva (geschenkt), die im Joch den mit Stieren bespannten Wagen trägt, die entzückende hat unter den nahusischen Stämmen Aufsehen gemacht.
- 17. Dies Preislied ist für dich, den Bullen, Indra. Die Söhne des Vṛṣāgir erkennen die Schenkung mit Dank an: Rirāśva mit seinen Beimännern, Ambarışa, Sahadeva, Bhayamana, Surādhas.
- 18. Er schlage die Dasyu's und Simyu's, der mit Eifer vielgerufene, und strecke sie mit dem Geschoß zu Boden. Mit den weißen Freunden gewinne er Land, gewinne er die Sonne, das Wasser, mit der schönen Keule bewaffnet.

Vermutlich handelt es sich nicht um den Schutz der eigenen Kinder, sondern um Frauenraub zur Fortpflanzung des eigenen Geschlechts, vgl. zu 1, 8, 6.

12b: 3, 60, 7cd; 10, 69, 7.

12c. camrişá ön. λεγ. von unbekannter Bedeutung, nach Sāy. der Soma; vgl. camrişah 1.56, 1.

18b. rav. sim., vgl. simivāň aravit 10,8,2 und zu tvesdh — simivān 1,155,2a tvesdm simivatoh.

14ab: 1,33,9; VS. 16,11. Hier wird poetisch der Gedanke ausgedrückt, daß Indra's gepriesene Größe die ganze Welt umspannt. måna eigentlich das Ausmaß.

156: 1, 167, 9b; 52, 14; 24, 6.

16-17. Eine eingelegte Danksagung.

16a. sumádaméu: mit schönen oder gleichmäßigen améú versehen. améú unbekannt, ob von der Zeichnung oder sonstigen Zieraten des Tieres? Say.: 'von selbst hoch' (prāmsuḥ). 16d: 8, 1, 31 cd.

17b: 10, 7, 2. Die in 16 erwähnte Schenkung ist gemeint.

17c. prdstibhih: 'mit den assistierenden anderen Rsi's (Sāy.). Diese werden in cd namhaft gemacht.

Die Injunkt. könnten auch praeterital gefaßt werden.
 Str. 11 b.

18c. Weiß, von der arischen Hautfarbe oder von der Kleidung? Nach Säy. die hellgeschmückten Marut.

<sup>1</sup> Doch wohl das Preislied.

<sup>[</sup>H.O.S. 33]

19. Alle Tage soll uns Indra ein Fürsprecher sein. Unentwegt wollen wir den Siegerpreis gewinnen. Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1, 101. An Indra.

- 1. Stimmet für den Rauschliebenden eine trankbegleitete Rede an, der im Bund mit Rijsvan den mit den Schwarzen Schwangeren (die Leibesfrucht) abtrieb. Schutzsuchend rufen wir den Bullen mit der Keule in der Rechten den Marutbegleiteten zur Freundschaft.
- 2. Der mit kampfbegierigem Ingrimm den Vyamsa', der den Śambara, der den unbotmäßigen Pipru erschlug, Indra, der den gefräßigen (?) Śuṣṇa niederrang den Marutbegleiteten rufen wir zur Freundschaft.
- Des großer Manneskraft Himmel und Erde (sich fügen), in des Gebot
   Varuna, in des (Gebot) die Sonne stehen, Indra, des Gebot die Ströme folgen,
   den Marutbegleiteten rufen wir zur Freundschaft.
- 4. Der der gebietende Herr der Rosse, der Kühe ist, der als der Standhafte bei jedem Unternehmen anerkannt ist, Indra, der der Tod auch des Trutzigen, der keinen Soma opfert, ist den Marutbegleiteten rufen wir zur Freundschaft.
- 5. Der der Herr all dessen, was lebt, was atmet, der zuerst für den der heiligen Rede Kundigen die Kühe fand, Indra, der die Dasyu's unterwarf den Marutbegleiteten rufen wir zur Freundschaft.
- 6. Der von den Tapferen und der von den Zagen anzurufen ist, der von den Fliehenden angerufen wird und von den Siegern, Indra, auf den alle Geschöpfe ihr Augenmerk gerichtet haben den Marutbegleiteten rufen wir zur Freundschaft.
- 7. Der Weitschauende geht nach der Weisung der Rudrasöhne; die junge Frau dehnt mit den Rudrasöhnen ihren breiten Lauf aus. Den berühmten Indra preist die Dichtung den Marutbegleiteten rufen wir zur Freundschaft.
  - 8. Ob du, Marutbegleiteter, am entferntesten Orte bist, ob du bei dem

19b: 1, 101, 11b.

1, 101.

1—7 (Jagatī) Preis des Indra, 8—11 (Trişţubh) die eigentliche Einladung zum Opfer.

1b. niráhan: zur Fehlgeburt brachte. So wohl richtig schon Oldenberg. Vgl. 10, 73, 2(?) und Sat. 9, 5, 1, 62; 14, 9, 4, 22. Die feindlichen Burgen mit den schwarzen Insassen sind mit schwangeren Weibern verglichen. Dasselbe Bild auch 2, 20, 7; vgl. 4, 16, 13. Über Rjiévan s. 1, 53, 8; 10, 138, 3; 6, 20, 7.

1d. Der Refrain erinnert an den von 1,100. 2c. aśwam dunkles Beiwort des Śusna, jedenfalls ein Wortspiel. Say.: keinen Ausdörrer habend.

4b: 10, 28, 7; 48, 3. 4c: 8, 62, 12.

5b. Die von den Pani's geraubten Kühe, die die Angiras' als erste Daksinā verschenkten (10, 62).

7ab schildert die Fahrt Indra's mit seinem Gefolge. Die Marut sind gleichsam die Wegweiser oder Schrittmacher Indra's (a); ihre Geliebte, die Rodasī, geht in ihrem breiten Zuge mit (b), das gemeinsame Ziel ist das Gebet des Sängers (c).
7b. Vgl. 1, 168, 7d.

8b. Vgl. 2, 24, 11; 5, 52, 7c. Darnach könnte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verschiedene Dämonen, bez. sagenhafte Dasyu's.

nächsten Opferbund dich ergötzest, komm von dort zu unserem Gottesdienst! Um deinetwillen haben wir das Opfer bereitet, du wahrhaft Freigebiger.

- 9. Um deinetwillen, Indra, haben wir Soma ausgepreßt, du Wohlverständiger, um deinetwillen das Opfer bereitet, für den die feierliche Rede eine Anziehungskraft hat. Darum, du Niyutfahrer, berausche dich mit dem Gefolge der Marut bei diesem Opfer auf dem Barhis!
- 10. Berausche dich mit den Falben, die dein sind, Indra! Schließe das Gehiß auf, öffne die Lippen! Dich, du Schönzahniger, sollen die Falben herfahren. Nimm gern unsere Opfergaben an!
- 11. Wir, die Hirten des Opferbundes, deren Preis den Marut gilt, wir wollen durch Indra den Siegerpreis gewinnen. Das mögen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

## 1, 102. An Indra.

1. Diese Dichtung trage ich dir vor, auf den Hohen die hohe, da in dem

erjana auch die weitere Bedeutung von Umkreis, Bereich haben. 8d. Str. 9b. 10b Schwierig. sipra (im Du. Neutr nach 10, 96, 9, im Pl Fem ) bezeichnet jedenfalls einen Teil des Gesichts oder Mundes und zwar denjenigen, der bei dem Somatrinken vorzugsweise beteiligt ist. Darum erscheint sipra besonders in Verbindung mit dem Soma von dem Somadurstigen oder Somatrinkenden: 1, 101, 10, 3, 32, 1; 5, 36, 2; 8, 76, 10; 10, 96, 9; 105, 5. Ebenso siprin, siprintrat 1, 29, 2 in Str 1 somapah!); 30, 11; 6, 44, 14; 8, 2, 28; 17, 4; 32, 24; 33, 7; 92, 4; 10, 105, 5, &pravat 6,17,2, susiprá 2,12,6; 8,66,2; 7,37,1; 1, 9, 3; 101, 10c; 3, 32, 3; 50, 2; 8, 99, 2. In 5, 36, 2 stehen hand und sipre parallel, in 1, 101, 10 éipre und dhène. Der Formel visnoh sipre sthah MS. 1 p. 19, 10 entsprechen in VS. 5, 21 snaptre, ebenso Kath. 1 p. 16, 1; TS. 1, 2, 13, 3 ényáptre. Sat. 3, 5, 3, 24 erklärt snaptre mit srakve. Dies bedeutet im RV. Gebiß, Maul. Verwandt damit ist srkvan, srkvi 'Mundwinkel'. Yaska 6, 17 erklärt éspra als Kinnbacken oder Nasenlöcher. Die gehobenen Nüstern, die gierig den Somaduft einziehen, würden an einigen Stellen gut passen. Andere Stellen wie 5,36,21 sprechen eher für die geöffneten Lippen, bei denen die Zähne sichtbar werden\* und die Zahnreihen selbst, namentlich in der Verbindung mit hiranydyth (5, 54, 11; 8, 7, 25\*) und híranyasipra (2, 34, 3), hárisipra (10, 96, 4, 12), hirisipra (2, 2, 5; 6, 29, 6) und áyahsipra (4, 37, 4; vgl. die goldenen und eisernen Zahne Mbh. 1, 3, 73). Lippen oder Zahnreihen passen 5, 36, 2 gleich gut. Zwischen diesen beiden Bedeutungen mag das Wort schwanken. Man beachte auch die Akzentverschiedenheit von susipra und suśipra. Nur das erste wird zum Somatrunk in Beziehung gesetzt4. Im Vok. susipra lassen sich beide Worte nicht mehr scheiden. Man könnte bei ví suasva šípre auch an das Gebiß der Falben denken (vgl. asve iva visite 3, 33, 1; 6, 6, 4), dann würden ab enger an 3, 32, 1 cd rücken<sup>5</sup>. Aber das Med. spricht dagegen. – Zu ví srjasva dhéne vgl. asrjad ví dhénāh 3, 1, 9 und visrstadhena 7, 24, 2; Ap. Sr. 14, 28, 4. Über dhénà s. zu 1, 2, 3, 11b: 1, 100, 19b.

11a: 10, 66, 2c. 11b: 1, 100, 19b. 1, 102.

Jagatī. Der Dichter, bez. der Wortführer der Sängerschaft, ist vielleicht nach Str. 9 Upamanyu, obwohl derartige Namennennung doch etwas ungewöhnlich erscheint. Die vielen Hinweise auf Kampf und Sport sind wohl nur bildlich zu verstehen.

15. Man bemerke, daß auch in 1,64, 1 dem Satz

<sup>18, 76, 10; 10, 96, 9; 10, 105, 5</sup> sind indifferent. Dasselbe gilt für av. erifa Yašt 10, 113, das vielleicht nur Schreibfehler für eifra ist.

Also die Mundstellung des lat. rictus.

Die Bedeutung 'Helm' oder 'Visier' am Helm ist aufzugeben. So etwas kannten die alten Inder nicht.

Daß éiprin nicht einfach: 'Lippen habend' bedeuten kann, hat schon Graßmann gefühlt, wenn er übersetzt: mit schlürfenden Lippen begabt.

Denn dem Pferd wird beim Fressen und Trinken der Zaum abgenommen.

Loblied dieses (Sängers) deine Tatkraft herausgestrichen wird. Dem Indra, der bei Kampffest und Wettrennen der Sieger ist, jubelten die Götter mächtig zu.

- 2. Seinen Ruhm tragen die siehen Flüsse; Himmel und Erde, das weite Land (tragen) seine schöne Erscheinung. Sonne und Mond wandeln abwechselnd, uns zum Sehen und (an dich) zu glauben, Indra.
- 3. Verhilf diesem Wagen, du Gabenreicher, zum Gewinn, dem wir als deinem Siegeswagen in der Schlacht zujubeln wollen! (Hilf) uns im Streit, du von Herzen vielgepriesener Indra; gewähre uns, die dir ergeben sind, deinen Schutz, du Gabenreicher!
- 4. Wir möchten mit die im Bunde das (feindliche) Heer besiegen. Laß unseren Einsatz in jedem Kampfe gewinnen! Mach uns, Indra, freie Bahn, gute Fahrt! Zerbrich der Feinde Kräfte, du Gabenreicher!
- 5. Denn von verschiedenen Seiten pflegen dich, du Bewahrer der Siegerpreise, um Hilfe diese Leute lautpreisend anzurufen. Besteig unseren Wagen zum Gewinn, denn dein fester Sinn ist siegesgewohnt, o Indra!
- 6. Seine Arme erbeuten Rinder, er selbst ist von unermeßlicher Umsicht. bei jeder Unternehmung hundertfache Hilfe bringend, streitbar. Durch seine Stärke macht Indra ein Gegengewicht unmöglich. Darum rufen (ihn) die gewinnbegierigen Leute um die Wette an.
- 7. Dein Ruhm, du Gabenreicher, wiegt mehr als Hundert und darüber, mehr als Tausend unter den Völkern. Dich, den Unermeßlichen, hat der große Tatendrang entflammt. Dann erschlägst du die Feinde, du Burgenbrecher.

suvrktím prá bhara ein Satz mit sám anje folgt. Vgl. noch 1, 61, 5b Say .: 'Weil deine dhisana, dein Geist, an dem Lobe von diesem Sänger, von mir, hängt'. Uv. zu VS. 33, 29: 'Weil die dh., die Rede, in dem Loblied 'dieses' Opfers deine Vorzüge offenbart'. Mah.: 'Weil die dh., der Geist oder die Rede 'dieses' Opferers, wenn das 'Loblied' gemacht wird, dich offenbart'. Say. zu TBr. 2, 7, 13, 4 asya ta Idriasya tava sambandhi yat stotram anaje tvadguņān abhivyatījayati, tasmin stotre dhişana madiyā buddhih pravartatām. Zu asyá sc. stotúh vgl. 1, 57, 5; 9, 69, 1; 10, 31, 5 und asya 6, 35, 1; 63, 1; 7, 34, 17; asmai 5, 33, 1; 8, 2, 41. dhisána s. zu 9, 59, 2.

1c. utsavá s. zu 1,100,8¹. prasavá wohl nach 3,33,2..4 zu erklären oder vájasya zu ergänzen nach vájasya prasavé VS. 9,5 u. ö., vájaprasata RV. 1,77,4. Sāy. zu TBr. erklärt utsavé: bestehend in der Ausführung dieser heiligen Handlung und prasavé in der Auswirkung des Erfolges dieser.

1d. Zu śdvasā vgl. 10, 73, 8; 7, 57, 1.

2a: 4, 18,7; 4, 22,7; 7, 18, 24; 10, 61, 26; 8, 100, 9
2b. Zu prthiri neben dyāvakşámā vgl. 3, 8, 8, 10, 65, 4. Die Erde wird neben dem Weltenpaar nochmals besonders hervorgehoben.

2cd. Weil Indra ihr Schöpfer ist.

3a: Str. 5 und 8, 80, 4, 6; 10, 102, 1; 103, 4; 1, 129, 1; 5, 35, 7, 8, 7, 32, 11; 2, 31, 1.

- 8b. játíra ist nach 10, 103, 5 der Siegeswagen des Indra. Indem Indra sich des Wagens des Sängers annimmt oder ihn besteigt, macht er ihn gleichsam zu seinem eigenen Siegeswagen. Doch könnte yäm Attraktion für ye sein.
- 4b. dmśa ist ein Spielausdruck: der Einsatz bei einer Wette, amśam ava-hr eine Wette eingehen Jaim. Br. 3, 183.
   4c: 6, 44, 18b.
   5a: 8, 1, 3; 2, 12, 8; 8, 15, 12; 68, 5. Diese Leute, die Rivalen.
- 5b. dvasā könnte auch mit tvā verbunden werden ('dich mit deiner Hilfe' wie 3, 32, 13 a; 5, 40, 3; 73, 7cd; 6, 59, 3; 8, 8, 18; 13, 24, 33; 87, 3; 1, 152, 7b) oder mit hávamānāḥ (nach 1, 185, 6, 'mit deiner Vergunst'). Sonst heißt es nānā hávanta ūtāye 8, 1, 3; 15, 12 u. 5. 6c: 8, 96, 17 a.

- 8. Das dreifache Gegengewicht deiner Kraft, die drei Erden, o Fürst, die drei Lichträume, diese ganze Welt hast du an Wachstum überholt. Seit alters, schon mit deiner Geburt, bist du ohne ebenbürtigen Gegner.
- 9. Dich rufen wir zuerst unter den Göttern an, du warst der Sieger in den Kämpfen. Er soll diesen unseren Dichter Upamanyu (?) zum Gewinner machen; Indra soll in dem Wettrennen unseren Wagen an die Spitze bringen.
- 10. Du hast (von jeher) gesiegt und die gewonnenen Schätze nicht zurückbehalten in kleinen und in großen Kämpfen, du Gabenreicher. Dich, den Gewaltigen, machen wir scharf zum Beistand; nun eifere du uns bei den Anrufungen an, o Indra!

11 = 1,100,19.

### 1, 103. An Indra.

- 1. Jenes dein höchstes indrisches (Wesen) ist weit weg, dieses hielten die Seher vor Zeiten fest. Auf Erden ist dies eine, im Himmel das andere von ihm: Es wird wie ein Feldzeichen zu einem Ganzen zusammengefügt.
- 2. Er befestigte die Erde und breitete sie aus. Nachdem er mit der Keule (den Vrtra) erschlagen hatte, ließ er die Gewässer laufen. Er erschlug den Drachen, zerspaltete den Rauhina, erschlug den Vyamsa mit aller Kraft, der Gabenreiche.
- 3. Von Natur einen Halt besitzend, indem er an seine Stärke glaubt, zog er umher, die dasischen Burgen brechend. Schleudere kundig, du Keulen-

8a 1, 52, 12c, 2, 12, 9c

8c 1, 81, 5d. 8d 8, 21, 13

9b prianāsu sasahih auch 2, 23, 11 b; 8, 61, 12 a, 70, 4 a.

9c Wenn upamanyú nicht N. pr., sondern Adj. 18t, so ist die Erklärung schwierig. Säy.: zornig. Vgl. parimanyú 1, 39, 10.

9d · 8, 45, 9, 10, 39, 11.

10a: 1, 30, 16. 10b: 1, 81, 1 cd.

1, 108.

Tristubh.

- Der Dichter spielt auf Indra's Doppelnatur an. Er ist Himmelsgott und Weltschöpfer (vgl. 10, 55, 1—2) und andererseits der auf Erden seine Taten vollbringende Feindetöter. Letzteren haben vor Zeiten die Dichter in ihren Liedern festgehalten. Beide Naturen zusammen ergeben erst das wahre Bild des Gottes.
- 1a. Zu indriyam ist dhâma oder năma zu ergäuzen, vgl. 1,57,3 und bes. die deutliche Parallele 10,55, 1. Sāy. macht aus ab einen Satz. Doch entspricht idam in b dem idam in c, während paramam auf den Hinmel hinweist. Zur Not könnte man tibersetzen: Dieses dein höchstes indrisches (Wesen), das

weit weg ist, hielten ehedem die Weisen fest. Dann wurden tát — idám zusammengehören wie Str. 5a und 8, 46, 28; 10, 159, 4; tásya — asya 10, 88, 2. Wahrscheinlich aber sind tát — idám Gegensatze, dem folgenden at uát — anuát entsprechend.

1d. Es fragt sich, ob ketüh mit in den Vergleich gehört oder nicht. Im ersten Fall ist an Fahne und Fahnenstock zu denken, die zusammen das Feldzeichen (ketü) ausmachen. Im anderen Falle könnte ketü im weiteren Sinn stehen. Vgl. bes. AV. 10, 8, 13; 11, 4, 22. samanėva vielleicht nur: 'ebenso wie', also — . . . iva samanā 10, 69, 8. Sāy. meint, daß sich Indra in dem doppelten Lichte des Feuers und der Sonne zeige, und daß diese beiden Lichter sich des Nachts im Feuer, am Tag in der Sonne vereinigen.

2a = 2, 15, 2c.

8a. Weniger gut wäre: Der hat von Natur einen Halt, wer an Indra's Stärke glaubt. Man beachte das Med. von érad-dha. Säy. erklärt jätübharman: 'dessen Waffe (bharman) der Blitzstrahl (jätu) ist'. Wohl nur geraten. Es handelt sich doch wohl um das gewöhnliche jätu.

träger, dein Geschoß nach dem Dasyu; mehre, o Indra, die arische Macht und Herrlichkeit!

- 4. Ihm, der das gewohnt ist, (gaben) diese menschlichen Geschlechter (jenen Namen), der den rühmlichen Namen Gabenreich trägt und den Namen Ruhmessohn, den er mit der Keule zur Dasyu-Tötung ausziehend sich erworben hat.
- 5. Sehet diesen seinen reichen Ertrag und glaubt an Indra's Heldenkraft: Er gewann die Rinder, gewann die Rosse, er die Gewächse, er die Gewässer, er die Bäume.
- 6. Dem tatenreichen, mannlichen Bullen, von echtem Kampfesmut wollen wir Soma auspressen, dem Helden, der mit Bedacht wie ein Straßenräuber des Opferlosen Besitz aufzuteilen pflegt.
- 7. Dieses Heldenstück hast du, Indra, gleichsam vorangestellt, daß du den schlafenden Drachen mit der Keule wecktest. Dir, dem Kampflustigen, und deiner Kraft jubelten die Gattinnen zu, dir jubelten alle Götter zu;
- 8. Als du den Śuṣṇa, Pipru, Kuyava, Vṛtra erschlagen (und) die Burgen des Śambara zerstört hattest, o Indra. Das mögen uns Mitra, Varuṇa gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

## 1, 104. An Indra.

Das Kernstück des Liedes zwischen der üblichen Somaeinladung (Str. 1 und 9) bildet eine Episode aus dem Kampf gegen Kuyava, einen arierfeindlichen Dämon, und die Bitte an Indraden gegenwärtigen Ariern dieselben Dienste zu leisten wie damals gegen Kuyava. Mit Str 2 springt das Lied unvermittelt in den Mythos, der z. T. in direkter Rede erzählt wird.

1. Ein Schoß ist für dich, Indra, zum Niedersitzen bereitet. Auf ihn setz dich nieder, zum Laufe getrieben wie ein Rennpferd, die Kraft ausspannend,

4. Ein eigentümlich verschlungener Satz.

4a. Zu tád ist aus b náma zu ergänzen, zugleich gehört es zu ūcūse, vgl. tádokas.

4b: 5, 30, 5b. Statt bibhrat sollte man Dativ erwarten. Das Part. ist aber in die Konstruktion von cd hineingezogen.

4d ist zu konstruieren: náma (btbhrat) yat — upaprayán — dadhé. Vor náma ist zweimal ein tti zu denken wie 2, 37, 2; 10, 28, 12; 5, 44, 2.

5cd. Die in der Gewalt der Dasyu's waren. Vgl. 3, 34, 9. 10.

6c. adŕtya, der Form nach zu ā-dr, obwohl a-dr ('aufbrechend, einbrechend') besser passen würde. Vgl. 8, 66, 2c und ādarinam 8, 45, 15c.

7c. Die Gemahlinnen sind die Götterfrauen, vgl.
 1, 61, 8; 173, 7; 10, 43, 3. Zu vdyas ca vgl.
 7, 36, 5a; 1, 178, 2d; 7, 97, 1d. Säy. nimmt vdyab als Nom. pl. von vs: die fliegenden

Marut. 7d == 1, 52, 15b; vgl. 1, 102, 1.
 8a. kúyava ist Abkürzung von kúyavāc 'der Welscher' (1, 174, 7) und ist entweder Beiwort des Śusna (2, 19, 6; 6, 31, 3; 7, 19, 2) oder

ein diesem nahestehender Dämon (4, 16, 12: 1, 103, 8).

8b. Zu ví ist nochmals dvadhih zu ergänzen. Der Kutsaschluß setzt hier ziemlich abrupt ein.

1, 104 1.

Triștubh. 1a: 7, 24, 1.

1b. Die dreisilbige Aussprache von svänd, also suvänd, verlangt Anschluß an eine Wz. sk. Der Sinn spricht für su 'antreiben'. Indra ist noch auf der Fahrt gedacht. Wer svänd wie an den übrigen Stellen zu su zieht, mag übersetzen: Laß dich auf diesem Schoße nieder wie der ausgepreßte Renner, d. h. Soma (9, 62, 8; 86, 6). Vgl. noch 9, 10, 1a. Doch er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. meine ausführliche Erklärung in ZDMG. 71, 819.

die Rosse anhaltend, die vor Essenszeit bei Dunkelwerden und morgens am besten ziehen!

- 2. Jene Männer kamen zu Indra um Beistand, er solle doch ja sogleich diese Wege kommen. Die Götter sollen den Grimm des Dasa unschädlich machen, sie sollen unsere Rasse der Wohlfahrt zuführen.
- 3. Sie führt selbst (den Schaum) mit sich, die Absicht erratend, sie führt selbst den Schaum auf ihrem Wasser mit sich: In Milch haden des Kuyava beide Weiber; die sollen in der Strömung der Sipha getötet werden.
- 4. Unterdrückt war der Nabel des nachgeborenen Ayu; an den früheren (Tagen) nahm zu und herrschte der Tapfere. Afijasi, Kuliśi, Virapatni führen eilig die Milch mit ihren Wasserfluten.
- 5. "Als diese Spur des Dasyu entdeckt war, kam die (wege)kundige (Saramā) zu seinem' Sitze wie nach ihrem Hause. Nun gedenke unser, du Gabenreicher; gib uns nicht preis wie der Verschwender seine Reichtümer!"
- 6. "Laß du, Indra, uns am Sonnenlicht, am Wasser, an der Schuldlosigkeit, an der Rede der Lebenden teilhaben. Schädige nicht unsere Herzensfreude! Man hat deinem großen indrischen (Namen) vertraut."
- 7. Darum meine ich: Man hat dir dafür Vertrauen geschenkt. Als Bulle<sup>e</sup> mache dich zu großem Kampfgewinn scharf! (Setz) uns nicht in ein unfertiges

scheint dies zu gekünstelt. Säy, leitet svänd von svan ab \*: Wie ein wieherndes Roß schnell an seinen Ort kommt.

- Diese bekannte Tatsache wird durch 5,53,7c bestätigt. prapitvá s. zu 3,53,24b.
- 2a. Die von Kuyava bedrobten Arier.
- 26: 1,71,9. Der Satz ist oratio obliqua.
- \$ab. Die in d erwähnte Siphā (ein Fluß). Der Dämon, bez. seine beiden Weiber4 konnten nur durch List mittels Schaums getötet werden, wie der Dämon Namuci (8, 14, 13; TBr. 1, 7, 1, 7). der vielleicht mit Kuyava geradezu identisch ist, vgl. RV. 2, 14, 5 mit 1, 103, 8. Die beiden Weiber werden noch 5, 30, 9 und vielleicht 10, 73, 6 erwähnt. — kétavedüh (vgl. kétasya vidván 10, 136, 6), nämlich die beabsichtigte List des Indra. Zu áva bharate in a ist entweder nochmais phenam aus b zu denken oder ava-bhr steht in obszönem Sinn wie 3, 29, 3, d. h. sie läßt sich von Indra schwängern. Durch diese Schwängerung bekommt sie Milch (4d), d. h. den Schaum, den Indra gerade zur Tötung der beiden Weiber brauchte, da diese sich in Milch baden (c). In dieser Schaummilch werden beide erstickt.

**8cd** teilt die beabsichtigte List mit.

- Die n\u00e4heren Umst\u00e4nde des Mythos. Die arische Rasse war durch die Macht des D\u00e4mons unterdr\u00fcckt worden (a), w\u00e4hrend sie fr\u00e4her geherrscht hatte (b).
- 4a. nábhí metaphorisch für das Geschlecht. Der spätere nachgeborene Äyu repräsentiert eine jüngere arische Generation. Vgl. 4, 2, 18 und nútanasyāyóh 2, 20, 4 sowie prathamám ayúm 1, 31, 11.
  4b: 5, 48, 2d.
- 4cd. Hier kommen noch drei weitere Flüsse als Indra's Bundesgenossen hinzu, also zusammen vier. Dies sind die vier Flüsse, von denen 1, 62, 6 spricht. Auch dort wird ihre Schwängerung angedeutet. 1, 174, 7 erwähnt in ähnlichem Zusammenhang drei Flüsse.
- 4d. Die Milch ist wieder der Schaum, der zur Tötung der beiden Weiber dient.
- Worte der von Kuyava bedrängten Arier, als Fortsetzung von Str. 2.
- 5ab. Die Saramä nur diese kann in b nach 3,31,6 gemeint sein — hat den Schlupfwinkel des räubernden Dasyu entdeckt.
- 55. Als echte Hündin. Sāy. meint: wie eine Kuh, die ihr Kalb erkennt.
- 66: 7, 46, 4c. 6c. Die Kinder, vgl. 8b.
- 7. Mit dieser Str. wird das Lied wieder Gegen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Dämons. <sup>2</sup> Als Kampfstier, vgl. zu 1, 33, 14. <sup>2</sup> svan, svand, svänd werden nie vom Pferd selbst gebraucht und v ist nie silbisch. <sup>4</sup> An diese Sage von den beiden Weibern hat Dandin im DKC. ed. Bühler I, 77, 7 eine Erinnerung aufbewahrt.

Nest, du Vielgerufener! Indra, gib den Hungernden stärkende Speise und Trank!

- 8. Töte uns nicht, Indra, gib (uns) nicht preis, raub uns nicht unsere lieben Genüsse! Zerbrich nicht, du Gabenreicher, Mächtiger, unsere Eier, zerbrich nicht die Schalen samt der Brut!
- 9. Komm hierher! Man sagt, dich verlange nach Soma. Dieser ist ausgepreßt, davon trink zum Rausche! Schütte (ihn) dir in deinen Bauche, du der Geräumige! Erhöre uns wie ein Vater, wenn gerufen!

## 1, 105. An alle Götter (Trita im Brunnen).

Dieses Lied wird von den indischen Auslegern (vgl. Yaska 4, 6) mit der Geschichte von Trita im Brunnen in Verbindung gebracht. In Kürze wird diese Geschichte im Satyayanaka is. Say,), ausführlich in Mbh. 9, 36, 8fg. erzählt. Vgl. auch Jaim. Br. 1, 184 (Oertel in JAOS, 18, 19) Trita wird von seinen Brüdern aus Habsucht in eine Zisterne geworfen und auf seine Bitten von den Göttern herausgeholt, nachdem er bloß im Gedanken ohne Material ihnen ein Somaopfer gebracht hat (Mbh. 9, 36, 33fg). Mögen auch die späteren Erzähler einzelne Zuge nachträglich aufgemalt haben, der Kern der Geschichte ist alt und in dem obigen Lied enthalten Hier klagt der in den Brunnen gestoßene Trita (Str. 17) seine Not. Das Brunnenlied soll der am Schluß (19) ausgesprochenen Bitte als Folie dienen. Nach 1, 106, 6 wurde auch Kutsa in eine Grube (kuţā) gestoßen und rief von dort aus Indra um Hilfe an. Nach der indischen Tradition muß Kutsa als Sprecher des ganzen Liedes gelten, in dem die Geschichte des Trita (1-17) nur cine Einlage ist. Die Anukramani schwankt darum zwischen Trita und Kutsa als Rei von 1 105 Ob dieser Trita mit dem in Str. 9 genannten Trita Aptya, der bekannten Halbgottgestalt der älteren Mythologie, identisch ist, hängt davon ab, ob dort Trita Aptya der Sprecher selbst ist oder der unter den Sternen weilende Ahnherr des Sprechers. Das ist aber nicht bestimmt auszumachen. Für letztes spricht 10, 8, 7 fg. Der Klagende verbringt nur eine Nacht im Brunnen. Geschickt wird die fortschreitende Nacht als Staffage des Klagelieds verwendet. Say, hat den Sachverhalt im wesentlichen richtig erkannt. Doch bleibt im einzelnen vieles dunkel.

- 1. "Der Mond (scheint) im Wasser, der beschwingte läuft am Himmel. Nicht finden sie euren Standort, ihr goldreifigen, blitzenden (Sterne). Seid in solcher Lage meiner eingedenk, Himmel und Erde!"
  - 2. "Die ein Bedürfnis haben, (kommen) zu ihrem Bedürfnis. Die Frau

wartslied und spricht die Wünsche des Dichters aus.

7a: 6, 30, 2a.

7c: 10, 34, 11b; 101, 3b; 1, 63, 4d.

8a: 7, 46, 4a. 8b. Str. 6c.

8cd. Bildlicher Ausdruck. Vgl. 8, 40, 10. 11; 7, 104, 21.

9c: 10, 96, 13d. So nach Say.

#### 1, 1051.

Pankti, 19 Tristubh.

 Der Mond spiegelt sich im Wasser des Brunnens (a). Daraus schließt Trita, daß er jetzt aufgegangen sei (b). Er kann ihn aber ebensowenig sehen wie die im Wasser glitzernden Sterne (c). 1a: 8, 82, 8.

Der Mond, vgl. 8, 3, 21 d, dort von der Sonne<sup>2</sup>.
 ab auch VS. 33, 90. Dort auf Soma angewendet.
 1cd. Die Sterne oder (nach S\(\bar{u}\)y.) die sich widerspiegelnden Strahlen des Mondes. S\(\bar{u}\)y erg\(\bar{u}\)nzt die Sinne als Subjekt. Besser allgemein 'man'. Vgl. 10, 177, 1 m\(\dar{u}\)ricina\(\eta\) pad\(\dar{u}\)n icchanti vedh\(\dar{u}\)sah.

Andere genießen jetzt die Freuden der Nacht.
 8, 79, 5.

2c. TS. 3, 1, 11, 8 pérum tuhjaná pátyeva jayá 'Wie die Frau, die mit dem Gatten ihre Brunst ergießt'.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. meine ausführliche Behandlung in Ved. St. 3, 168. 13, 2, 37 divás prethé dhávamānam suparnám.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von dieser heißt es AV.

zieht den Gatten an sich. Beide ergießen das brünstige Naß; sie gibt ihren Saft hin und melkt (den Mann) aus. — Seid usw."

- 3. "Möchte, ihr Götter, jene Sonne doch nicht vom Himmel fallen, möchten wir niemals des heilsamen somischen (Tranks) entbehren. Seid usw."
- 4. "Ich frage nach meinem jüngsten Opfer. Der Bote (Agni) soll das erklüren: Wohin ist mein früheres rechtes (Werk) gekommen? Wer besitzt es neuerdings? Seid usw."
- 5. "Ihr Götter, die ihr dort in den drei Lichtreichen des Himmels seid, was ist euch Recht, was Unrecht? Wohin kam die frühere Opferspende für euch? Seid usw."
- 6. "Was ist dauerhaft an eurem Gesetz? Was ist Varuna's Aufsicht? Können wir auf dem Wege des großen Aryaman (wandelnd) den Böswilligen entgehen? -- Seid usw."
- 7. "Ich bin noch derselbe, der früher bei Soma dies und jenes redete. Nun verfolgen mich die Sorgen wie ein Wolf das durstige Wild. Seid usw."
- 8. "Es schinerzen mich allenthalben die Rippen wie die Kebsweiber (den Mann quälen). Wie die Ratten an ihren Schwänzen, so nagen die Sorgen an mir, deinem Lobsänger, du Ratreicher. Seid usw."
- 9. "Jene sieben Strahlen bis dahin reicht mein Ursprung. Trita Aptya weiß das; er erhebt seine Stimme zu Gunsten der Verwandtschaft. Seid usw."

<sup>2</sup>d Zu duhe vgl. AV. 14, 2, 14d.

<sup>3.</sup> Moge nicht für ihn die Sonne für immer vom Himmel gefallen, d.h. verschwunden sein und er des heilsamen Somatrankes entbehren mussen. Oder mehr an Say. anzulehnen, der svär auf das im Himmel befindliche Ahnengeschlecht bezieht, dessen Fortbestand im Himmel bedroht ist, weil er noch keinen Sohn besitzt!. In c ergänzt Säy. putrasya. Also: 'möchte mir nicht die Sonne vom Himmel fallen, d.h. möchte ich nicht um die himmlische Seligkeit kommen, noch eines somawürdigen, heilvollen Sohnes entbehren'. Das ist wenigstens echt indisch gedacht. Ludwig findet Sonne und Mond in der Str.

<sup>4-6.</sup> Wohin sind denn meine guten Werke gekommen, ist keine Gerechtigkeit mehr in der Welt?

<sup>4</sup>d. Hat ein anderer meine guten Werke sich heimlich angeeignet?
5b == 8, 69, 3d.
6ab läßt verschiedene Deutungen zu. dharnast ist stets Adj. Säy. aber faßt es hier als Subst. = dhāranam. Vgl. rtásya dhartari 2, 23, 17; rtám dharunam dhārayanta 5, 15, 2. Zu vár. cáksanam vgl. 7, 28, 4 práti

yac caste anrtam ... rarunah. Oder caksanam wie sonet: Was ist's mit dem Erscheinen des Varuna (als des Huters des Rta)?

<sup>6</sup>c. Der Weg des Aryaman ist nach Tand. 25, 12, 3 der Götterpfad, hier aber der in 16 genannte Ädityaweg; s. auch zu 10, 64, 5c.

<sup>7 %.</sup> Einst und Jetzt.

<sup>8</sup>a o -- 10, 33, 2a b, cd = 10, 33, 3a b. Dort vermutlich in ähnlicher Situation. cd pact dort besser in den Zusammenhang.

<sup>8</sup>b. púršarah deutet Yāska 4,6 auf die Seitenwände der Zisterne. Es sind aber die Rippen, die vor Hunger schmerzen.

<sup>8</sup>c. Nach einer der Erklärungen von Durga und Säy, sei es die Gewohnheit der Ratten, die Schwänze in den Fettopf einzutauchen und so das Fett zu naschen.

<sup>9</sup>a. Die sieben Strahlen: Entweder die der Sonne (nach AV. 7, 107, 1) oder das Siebengestirn. Im ersten Fall sind die ersten Strahlen als Vorboten der Sonne gemeint, im anderen Fall wird die vorrückende Nacht angedeutet. Für letzteres spricht 1, 24, 10a.

<sup>9</sup>b: 1,139,9de. tátrā: bei der Sonne, bez. bei den sieben Sternen (den sieben Rsi's).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. dann Ait. Br. 7, 13, 8.
<sup>2</sup> Spätcr wird dies durch opp ausgedrückt. Vgl. Ait. Br. 8, 15, 2; Kathop. 1, 8.

- 10. "Jene fünf Sterne, die in der Mitte des hohen Himmels standen als ein unter Göttern rühmliches (Werk), sind miteinander verschwunden. Seid usw."
- 11. "Die Schönbeschwingten sitzen da mitten auf der Leiter zum Himmel; die vertreiben den Wolf, der über die jüngsten Gewässer kommt, vom Wege. Seid usw."
- 12. "Aufs neue ist das preisliche, gelobte (Werk) gefestigt, ihr Götter: Die Flüsse strömen regelmäßig, die Sonne hat sich wahrhaft ausgebreitet. Seid usw."
- 13. "Agni, du hast die preisliche Bekanntschaft unter den Göttern. Setz dich her wie bei Manu und opfere als Kundigster den Göttern! Seid usw."
- 14. "Wie bei Manu als Kotr sitzend (bitte) die Götter her als Kundigster. Agni macht die Opfer schmackhaft, der weise Gott unter den Göttern. Seid usw."
- 15. "Varuna wirkt das Segenswort; an ihn als den Pfadfinder wenden wir uns. Er erschließt im Herzen den Gedanken; ein neues rechtes (Lied) soll entstehen. Seid usw."
- 16. "Jenen Adityaweg, der am Himmel als rühmliches (Werk) bereitet ist, den kann keiner übertreten, ihr Götter, den sehet ihr Sterblichen nicht. Seid usw."

10. Die Nacht geht zu Ende.

10a. ukşán wohl s. v. a. Gestirn wie ukhšā Yasna 50, 10; vgl. jkşa und 1, 87, 1; 154, 6. An die fünf Planeten ist nach der ganzen Situation nicht zu denken, eher an ein bestimmtes Sternbild.

10c. Zu devatrá pravácyam vgl. diví pravácyam in 16 und 2, 22, 4. Zu pravácyam ist nach 2, 22, 4 krtám zu ergünzen¹.

 Der Morgen bricht an, die Beschwingten d. h. die Sonnenstrahlen steigen am Himmel empor. Die harttah (Sonnenrosse) heißen 9, 86, 37 suparnyah, 5, 29, 5 patantih.

11b. arodhane divah s. zu 4, 7, 8d.

11c. Auch die ausführliche Erzählung des Mbh. erwähnt den Wolf. Dieser habe sich den wandernden Brüdern am Ufer der Sarasvatī in den Weg gestellt und Trita sei auf der Flucht vor ihm in den Brunnen gefallen (9, 36, 25). Der Wolf spielt also im Mbh. eine ähnliche Rolle wie der Elefant in der bekannten Geschichte vom Mann im Brunnen, Hemac. Parisistaparvan 2, 194°. Man beachte übrigens yahvatir apdh 9, 113, 8 in Verbindung mit avarödhanam diväh Es könnte darnach auch der himmlische Strom u. ein lichtfeindlicher nächtlicher Unhold gemeint sein.

 Die Sonne ist aufgegangen. Sein Vertrauen kehrt zurück, da er aufs neue das Walten der Götter sieht.

12cd. Oder: 'Die Flüsse strömen das Gesetz. die Sonne hat die Wahrheit ausgebreitet'. rtdm — satydm sind Synonyme wie AV. 9. 5, 21; 15, 6, 2; 11, 6, 19; 7, 17; VS. 11, 47; MS. 4 p. 66, 5 u. ö. 12d: 7, 61, 1.

13. Nun denkt er an das schuldige Morgenopfer.135: 8, 10, 3; 1, 36, 12 b.

14. Er vollzieht das Morgenopfer. Dies ist ganz so zu denken, wie es das Mbh. darstellt, in der bloßen Einbildung.

14cd = 1, 142, 11cd. Vgl. 1, 188, 10.

15a wird durch c erläutert. Varuna inspiriert den Sprecher.

15b: 1, 151, 2c. 6b.

Er setzt sein Vertrauen auf die ewige Gerechtigkeit.

16a. Der panthā ādityah ist wohl der panthā rtasya (1, 136, 2 u. v.), der Weg der ewigen Gesetzmäßigkeit in Natur und im Menschenleben.

16b: 2,22, 4. Das zu pravácyam zu ergänzende kṛtâm ist hier durch kṛtâḥ (nämlich pânthāḥ) ersetzt. divi könnte nach 2,22,4 auch enger mit pravácyam zu verbinden sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Say. faßt in 16b praväcyam als Adverb. <sup>2</sup> Der Wolf und die habgierigen Brüder sind ursprünglich wohl Varianten der verschieden erzählten Geschichte, im Mbh. aber verschmolzen worden.

- 17. Trita, in den Brunnen gesteckt, ruft (also) die Götter um Beistand. Das hörte Brhaspati, der Befreiung aus der Enge erwirkte. — Seid usw.
- 18. Mich hat nämlich einmal der rötliche Wolf gesehen, wie ich meines Weges ging. Da er mich bemerkt hat, richtet er sich auf wie ein Zimmermann, den die Rückenknochen schmerzen. Seid usw.
- 19. Durch dieses Loblied möchten wir mit Indra auf unserer Seite mit heilen Mannen in dem Ringen (?) die Oberhand behalten. Das mögen uns Mitra und Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1, 106. An alle Götter.

- 1. Indra, Mitra, Varuna. Agni, die marutische Heerschar, die Aditi rufen wir zum Beistand. Wie einem Wagen aus unfahrbarem Wege, so helfet uns aus aller Not heraus, ihr freigebigen Götter!
- 2. Ihr Aditya's kommet herbei, daß wir heil bleiben! Seid in den Kämpfen glückbringend, ihr Götter! Wie einem Wagen usw.
- 3. Es sollen uns die gelobten Väter beistehen und die beiden Göttinnen, deren Söhne die Götter sind, die Wahrheitsmehrerinnen. Wie einem Wagen usw.
- 4. Den Narasamsa (bitte ich) jetzt, den Sieggewinner zum Sieg anspornend; den mannerbeherrschenden Puşan bitten wir mit freundlichen Worten. Wie einem Wagen usw.
- 5. Brhaspati. schaff uns immerdar gute Bahn! Das Glück und Heil, das du für Manus bestimmt hast, darum bitten wir. Wie einem Wagen usw.
- 6. Indra, den Vrtratöter, den Herrn der Kraft, hat der Rsi Kutsa, als er in die Grube hinabgestoßen war, zu Hilfe gerufen. Wie einem Wagen usw.
- 7. Mit den Göttern soll uns die Göttin Aditi behüten. Der Gott Schützer soll uns ohne Unterlaß schützen. Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

## 1, 107. An alle Götter.

1. Das Opfer kommt der Huld der Götter entgegen. Adityas! Seid barmherzig! Eure Gunst soll zu uns her einlenken, die auch aus Not am besten befreien wird.

 Erzählvers, der die Tritageschichte abschließt.

18—19. Hier spricht der unbekannte Dichter des Liedes in eigner Sache.

18a Der Wolf (vgl. Str. 11) wohl als böses Omen. Vgl. auch 2, 23, 7. Yāska (5,21), der māsakft als Lesart annimmt, versteht unter dem Wolf den Mond.

18cd. Darnach ist wohl Käth. 1 p. 172, 9 (MS. 2 p. 38, 5) takenaé éiro dhṛtam zu erklären.
19b: 1, 51, 15. Oder: möchten wir in diesem Opferbund zur Geltung kommen.

1, 106.

Jagatı, 7 Tristubh.

 $2\alpha = 10, 35, 11a$ .

4a: 3, 60, 7a. vājāyan elliptisch oder Anakoluthie oder für vājāyantaļı. Vgl. 1, 4, 9.

4b: 6, 15, 7d.

56. Vgl. 1,114,2c; 2,33,13cd.

7ab = 4,55,7ab.

1, 107.

Triştubh. 1c: 7, 59, 4c.

<sup>1</sup> Himmel und Erde.

- 2. Die Götter sollen mit ihrem Beistand zu uns kommen, mit den Weisen der Angiras' besungen, Indra mit den Indrischen, die Marut mit den Marut, Aditi mit den Aditya's sollen uns ihren Schutz gewähren.
- 3. Das sollen uns Indra, das Varuna, das Agni, das Aryaman und Savitr gut aufnehmen. Das sollen uns Mitra und Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1.108. An Indra und Agni.

- 1. Euer wunderbarster Wagen, Indra und Agni, der alle Welten besieht, auf dem fahret beisammen stehend her und trinkt von dem gepreßten Soma!
- 2. So groß diese ganze Welt ist, die weiträumige an Weite, unergründliche, so groß soll dieser Soma zum Trinken sein, euch beiden recht nach dem Sinn, Indra und Agni!
- 3. Denn ihr habt euch vereint einen guten Namen gemacht und ihr seid vereint die Vrtratöter. Laßt euch vereint nieder, Indra und Agni; ihr Bullen, schüttet in euch vom bullenstarken Soma!
- 4. Bei entzündeten Feuern und dargebotenem ()pferlöffel, während ihr das Barhis ausgebreitet habt, mit eingeschenktem scharfem Soma besalbt, kommet näher, Indra und Agni, um euer Wohlwollen zu zeigen!
- 5. Welche Heldentaten ihr getan habt, welche Gestalten und Kräfte ihr angenommen habt, Indra und Agni, was eure alte liebe Freundschaft ist. mit all diesen trinket vom gepreßten Soma!
- 6. Da ich zuerst euch erwählend sprach: "Diesen Soma wollen wir den Asura's streitig machen", für dieses aufrichtige Vertrauen kennnet doch ja her und trinket vom gepreßten Soma!
- 7. Wenn ihr, Indra und Agni, euch im eignen Hause gütlich tut, wenn bei einem Brahmanen oder König, ihr Opferwürdige, so kommet doch ja von dort her, ihr Bullen, und trinket vom gepreßten Soma!

2d = 4,54,6d; 10,66,3b. **3b**: 6,49,14.

#### 1, 108.

Tristubh Der Schlußstollen von Str. 1 wird in 6-12 als Refrain verwendet. Von Str. 7ab wird das Lied ganz formelhaft.

1b: 7, 61, 1c. 2a: 10, 114, 8b.

 uruvyácāh gegen Pp. zu denken. Mask.form für Neutr.

**36.** Prädik. Vok. **3d** == 6, 68, 11 b.

4a—c. barhir u tistirana ist ein ungenau umschriebenes stirnabarhisa. Dadurch wird die ganze Konstruktion schief. Es wird den Göttern beigelegt, was eigentlich die Priester tun. Vgl. 4, 35. 4c; 9.5, 4; 1, 109, 4. Oldenb. zu obiger Stelle. — Der Soma wird für die Götter ins Feuer gegossen und dies bildlich als ihre Salbung bezeichnet, vgl. 3, 40. 6.

4d -- 7, 93, 6 b.

6. Der Sänger hat in dem Wettstreit zweier Kulte sich für den Götterkult entschieden und den Soma, dieses alte Streitobjekt zwischen Göttern und Asura's, den Göttern versprochen. Dieses Vertrauen des Sängers sollen sie jetzt durch ihr Erscheinen belohnen. vi-hve bedeutet: von verschiedenen Seiten zu sich rufen, sich streiten TS. 6, 1, 6, 6; sich streiten um (Akk.) Tänd. 9, 2, 22; Sat. 3, 2, 4.4; streiten mit (Inst.) RV. 1, 36, 13; sich streiten mit (Instr.) um (Akk.) RV. 8, 5, 16; 1, 108, 6; Sat. 3, 2, 4, 22. Ind. St. 9, 316.

<sup>2</sup>c. Wer mit den Indrischen, d. h. den Begleitern des Indra neben den Marut gemeint sei, ist nicht ersichtlich. Ob die indrischen Kräfte? Säy.: mit seinen Reichtumern. Der Ausdruck nur noch AV. 19, 27, 1.

- 8. Wenn ihr, Indra und Agni, bei den Yadu's, den Turvasa's, wenn ihr bei den Druhyu's, den Anu's, den Puru's seid, so kommt doch usw.
- 9. Wenn ihr, Indra und Agni, im nächsten¹ Erdteil, im mittleren, wenn ihr im entferntesten² seid, so kommt doch usw.
- 10. Wenn ihr, Indra und Agni, im entferntesten<sup>2</sup> Erdteil, im mittleren, wenn ihr im nächsten<sup>1</sup> seid, so kommt doch usw.
- 11. Wenn ihr, Indra und Agni, im Himmel seid, wenn auf Erden, wenn in den Bergen, Pflanzen, Gewässern, so kommt doch usw.
- 12. Wenn ihr, Indra und Agni, im Aufgang der Sonne<sup>3</sup>, in der Mitte des Himmels euch nach eigenem Ermessen ergützet, so kommt doch usw.
- 13. Nachdem ihr, Indra und Agni, also vom gepreßten (Soma) getrunken habt, gewinnt für uns alle Kampfpreise! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1, 109. An Indra und Agni.

- 1. Ich habe zwar nach Verwandten oder Standesgenossen im Geiste Umschau gehalten, mein Heil suchend, o Indra und Agni. Es gibt für mich keine andere Zuversicht als euch beide; darum habe ich auf euch ein lohnbringendes Lied gedichtet.
- 2. Ich habe ja von euch gehört, daß ihr mehr gebt als ein unechter Tochtermann oder ein Schwager. Darum verfertige ich unter Darbringung von Soma auf euch beide, Indra und Agni, ein neues Loblied.
  - 3. "Daß wir die Zügel nicht zerreißen", also flehend und der Väter Leistungen

116 1, 91, 4; 3, 22, 2

12b. 10, 15, 14. Dort scadha vom Manenopfer.

#### 1, 109.

Tristubh.

1. Zum Gedanken vgl. 1, 71, 7; 31, 10.

2a. vijamätr soll nach Nir. 6.9 und Durga den minderwertigen Eidam bezeichnen, der seine Frau kaufen muß. Vgl. vimätr 'Stiefmutter'.

- 3. a und c sind das Bild der Zugstiere; c wird durch d erklärt. Die Stiere sind wohl die Preüsteine<sup>4</sup>, die auch 10, 94, 6 fg. als Zugstiere dargestellt werden. Ebenso vielleicht 3, 7, 7 cd.
- 8ab. nádhamanāh, Sāy. wie gewöhnlich yācamānāh. nādh bedeutetsonst: 'schutzbedürftig, in Not sein'; nāth in den Brāhm. 'Zuflucht, Hilfe suchen bei'. Hier wie 1,110,5; 126,2; TĀr. 3,15,3 scheint nādh in dem weiteren Sinne des späteren nāth ('bitten, sich ausbitten') zu stehen. — Schon Oldenberg hat

richtig bemerkt, daß rasmin in a und saktir anuyacchamunah in b sich gegenseitig erklären aus der Verbindung rasmim anu-yam 1, 123, 13 (vgl. 6, 75, 6). Die Zugel sind eben die saktih. Die Tätigkeit der Väter der Steine, d. h. ihrer Vorgänger bei früheren Opfern, ist für die späteren zur vorbildlichen Regel geworden. Indem ihnen wirkliche Väter beigelegt werden, stehen sie mit den Priestern auf gleicher Stufe. In 3, 7, 7 heißen sie sogar Götter. — anuyacchamanah, Säy. zu TBr. anuvartamanah.

8c. madanti, in 3, 7, 7 wie in 1, 109, 3, stimmt zu vipipāndsyādreh 7, 22, 4 und dies zu vipipāndh 4, 16, 3. Oldenberg dagegen bezieht in Übereinstimmung mit Sāy. zu R.V. und zu TBr. 3, 6, 9, 1 die Stiere auf die Opfernden und meint, die beiden Götter selbst seien als Preßsteine gedacht. Dies ist kaum wahrscheinlich, da das Opfer ja für beide Götter, allerdings unter Assistenz anderer

Oder: untersten.

Oder: höchsten.

Im Osten.

So vielleicht auch 4, 16, 3 verglichen mit 7, 22, 4.

Etwas anderes sind ihre Väter in 10, 94, 12.

Säy.

Zu RV. auf die Opferer samt Gattinnen.

einhaltend, schwelgen die Bullen für Indra und Agni (in Soma), denn diese sind die beiden Preßsteine im Schoße der Dhiṣaṇā.

- 4. Euch, Indra und Agni, zur Berauschung preßt die Göttin Dhiṣaṇā willig den Soma aus. Ihr beide Aśvin mit der glücklichen Hand, mit der schönen Hand, rühret (ihn) um und durchtränkt (ihn) mit Honig im Wasser!
- 5. Ich hörte, daß ihr, Indra und Agni, in der Verteilung der Schätze, in der Feindeschlacht die Stärksten seid. Setzt ihr euch darum auf das Barhis zu diesem Opfer und tut euch gütlich am Gepreßten, den Vorrang habend!
- 6. Ihr übertrefft alle Völker im Schlachtgeschrei, ihr Erde und Himmel, ihr die Flüsse, die Berge an Größe. Ihr, Indra und Agni, überraget alle anderen Wesen.
- 7. Bringt mit, strengt euch an, ihr mit der Keule im Arm; stehet uns nach Kräften bei, Indra und Agni! Dies sind noch dieselben Strahlen der Sonne, mit denen unsere Väter gleichzeitig waren.
- 8. Ihr Burgenbrecher mit der Keule in der Hand, strengt euch an, stehet uns in den Kämpfen bei, Indra und Agni! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

## 1,110. An die Rbhu's.

- 1. Mein Werk ward (früher) ausgeführt, es wird aufs neue ausgeführt: die süßeste Dichtung wird zu einem Lobgedicht vorgetragen. Hier ist das für die Allgötter bestimmte Meer (des Soma); tut euch, ihr Rbhu's, an dem mit Svaha gesegneten (Trank) gütlich!
- 2. Als ihr Unterhalt suchend westwärts, ostwärts weiter zoget als gewisse Bekannte von mir, da gelangtet ihr Söhne des Sudhanvan nach vielem Wandern in das Haus des opferspendenden Savitr.
  - 3. Da beschied euch Savitr die Unsterblichkeit, als ihr den Agohya an-

Gottheiten, der Dhişanā und der Asvin (Str. 4), bereitet wird.

3d. tá ist Attraktion an ddri und meint eigentlich die vṛṣaṇaḥ in c. Der Dual vom oberen und unteren Preßstein zu verstehen wie 7, 39,1; 42,1.

4cd. Die Aśvin fungieren in den Brāhmana's oft als Adhvaryu's (Śat. 1, 1, 2, 17; 3, 9, 4, 3, auch RV. 10, 52, 2) und geben auch sonst dem Opfer Stißigkeit, vgl. RV. 2, 37, 5. Nicht aber werden, wie Bergaigne II, 494 glaubt, Indra und Agni selbst als Aśvin bezeichnet, obwohl Stellen wie 6, 59, 2 diese Gleichstellung nahe legen könnten. Zu d vgl. noch Oldenberg. 5d. Vielleicht mit Oldenberg pracarsan; nach AV. 7, 110, 2 zu verbessern.

7d. TBr. 3, 6, 11, 1 hat áyan für ásan. Wohl Anspielung auf den Mythos in 7, 76, 4.

1, 110.

Jagatī, 5 und 9 Triştubh.

1a. Der Dichter versucht sich nicht zum ersten Mal in seinem Fache. Er hat schon früher denselben Faden gesponnen. Das Bild ist vom Weben genommen, mit dem die Dichtung wie jedes rituelle Werk öfters verglichen wird (2,3,6; 28,5; 9,22,6; 69,6; 10,53,6; 130,1). Zu tatām ergānzt Sāy. sinngemāß: 'früher vielfach'. Vgl. den tāntun pūrvyām 1, 142, 1. Daß das Gedicht ein āpas d. h. ein Kunstwerk sein soll, wird in dem Lied an die Künstler Rbhu's besonders betont.

16 erläutert a.

1c. Es handelt sich um das dritte Savana, das den Allgöttern gehört, VS. 19, 26; Ait. Br. 6, 4, 6; Sat. 4, 4, 2, 3; 1, 18.

2ab. Sie waren damals, was der Dichter selbst ist, fahrende Gelehrte und Künstler; vgl. 3, 60, 3.

8. Ait. Br. 8, 30; BV. 1, 161, 11—13; 4, 38, 7.

8b. Agohya wird als Savitr gedeutet. Der Mythos ist leider zu fragmentarisch. rufend kamet. Ihr habt sogar jenen Becher, das Trinkgefäß des Asura, der einzig war, vervierfacht.

- 4. Nachdem die fahrenden (?) Sänger mit rechtem Fleiß und Pünktlichkeit gearbeitet hatten, erlangten sie, die Sterbliche waren, Unsterblichkeit. Die Rbhu's, die Söhne des Sudhanvan, die sonnenäugigen, sahen in Jahresfrist ihre Erwartungen erfüllt.
- 5. Wie ein Grundstück maßen die Rbhu's mit dem Rohrstab den einen gähnenden Becher aus, belobt, höchsten (Lohn) sich ausbittend, bei den Unsterblichen Ruhm suchend.
- 6. Wir wollen den Herren des Luftreichs kundig eine Dichtung als Opfer bringen wie Schmalz mit dem Löffel. Die Rbhu's, die die Pünktlichkeit seines Vaters erreichten, die haben als Lohn den Himmelsraum erklommen.
- 7. Rbhu ist uns an Kraft ein neuer Indra, Rbhu mit den Vaja's und Vasu's ein gütiger Geber. Mit eurer Hilfe, ihr Götter, wollen wir an dem günstigen Tage die Anfeindungen derer, die keinen Soma pressen, bestehen.
- S. Aus dem Fell formtet ihr Rbhu's eine Kuh und ließet die Mutter wieder mit dem Kalb zusammen. Ihr Söhne des Sudhanvan, durch eure Kunstfertigkeit machtet ihr Herren die greisen Eltern jung.
- 9. Steh uns mit den Vāja's bei dem Lohngewinn bei; im Verein mit den Rbhu's schlag uns, o Indra, eine ansehnliche Ehrengabe heraus! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1, 111. An die Rbhu's.

- 1. Sie zimmerten den gutlaufenden Wagen (der Asvin), kundig zu Werk gehend; sie zimmerten das Falbenpaar, das den Indra fährt, das . . . . . Ihren Eltern zimmerten die Rbhu's jugendliches Alter; sie zimmerten dem Kalbe eine begleitende Mutter.
- 2. Zimmert uns meisterliche Kraft für das Opfer zu Rat und Tat, reichen Kindersegen! Daß wir mit unserem Stamm aus vollzähligen Mannen sicher wohnen, möget ihr unserer Heerschar doch ja die indragleiche (Kraft) verleihen.
  - 3. Zimmert uns Gewinn, ihr Rbhu's, Gewinn dem Wagen, Gewinn dem

Jagati, 5 Triştubh. Spielerei mit dem Verb takş (zimmern), dem eigentlichen Tätigkeitswort der Bbhu's.

<sup>8</sup>cd: 4, 36, 4; 1, 20, 6; 110, 5; 161, 1—2. 4; 3, 60, 2; 4, 33, 5; 35, 2; AV. 6, 47, 3. Der Asura ist Tvastr.

 <sup>4</sup>c. Das Sonnenauge ist ein Charakteristikum der Götter.
 4d: 10, 95, 9b.

In 5 und 6 cd nochmals der Becher des Tvaştr.
 Vgl. 4, 33, 6 c.

<sup>5</sup>c. Zu upamám kann man aus d śrávah (vgl. 8, 80, 5; 99, 2) oder einen ähnlichen Begriff ergänzen. nádhamánáh s. zu 1, 109, 3 und 1, 126, 2. Veränderter Wortlaut in 1, 181, 7c.

<sup>6</sup>c. asya, des Bechers. Deren Vater d. h. Verfertiger ist Tvastr. Vgl. 2, 17, 6ab.

<sup>6</sup>d: 9, 83, 5c. 7b: 8, 24, 3c.

<sup>7</sup>c == 7, 59, 2a. Der Opfertag ist gemeint. priyé

nach Say. = anukule. 7d: 5, 4, 1d.

Von der toten Kuh war nur noch das Fell übrig. Die Rbhu's bildeten daraus für das verwaiste Kalb eine neue Mutterkuh. Vgl. 1,111,1; 161,7; 4,36,4; 3,60,2.

<sup>9</sup>a. vája ist N. eines der drei Rbhu's, im Pl. Bezeichnung der drei Rbhu's. Hier zugleich Wortspiel mit der gewöhnlichen Bedeutung 'Lohn' (Str. 6d). Ebenso schon in Str. 7b. Vgl. 8, 46, 11d.

<sup>1.111.</sup> 

<sup>1</sup>b. vjsanvasu? 1d: 1, 110, 8.

Rennpferd, ihr Herren! Siegreichen Gewinn möget ihr uns allezeit schenken (?), einen Verwandt wie Fremd in den Kämpfen überwindenden (Helden).

- 4. Den Indra Rhhukṣan rufc ich herbei zum Beistand, die Rhhu's, die Vāja's, die Marut zum Somatrunk, Mitra und Varuṇa, das Paar, und die Aśvin jetzt: die sollen uns aneifern, daß das Gedicht den Preis gewinne.
- 5. Rbhu soll (uns) scharf machen, daß wir den Gewinn davontragen; Vaja, der Sieger im Wettstreit, soll uns beistehen. Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel.

#### 1 112. An die Asvin.

- 1. Himmel und Erde rufe ich auf, um ihrer zuerst zu gedenken; (ich rufe) Agni, den Glanzreichen, den heißen Trank (zu kochen), auf daß (die Aśvin) in ihrer Fahrt sich beeilen. Mit den Hilfen, mit denen ihr im Kampfe (unserem) Einsatz zum Siege verhelfet mit diesen Hilfen kommt doch ja her, ihr Aśvin!
- 2. Auf eurem Wagen stellten sich zum Verschenken die leichtlastenden unversieglichen (Gaben') ein wie bei einem Wortkundigen (die Gedanken) zum

#### 1. 112.

Jagatī, 24 und 25 Tristubh. Der Dichter verfügt über einen großen Sagenschatz, aus dem er meist nur die Namen ohne Einzelheiten mitteilt. So bleibt in dem Liede vieles dunkel. 1a. pūrvácittaye, Sāy.: 'Um sie noch vor den Asvin zu benachrichtigen, denn die beiden stehen den Asvin nahe, oder damit sie vor dem Loblied eines anderen unser Loblied gewahr werden.' Im wesentlichen richtig. purvácitti\* ist das erste Gedenken, der erste Gedanke, in VS. 23, 11; 13, 43 konkret. Es soll damit die Bevorzugung einer Person oder Sache ausgedrückt werden. Man kann an einigen Stellen, ähnlich wie Say., im Zweifel darüber sein, ob die Götter Objekt oder Subjekt des ersten Gedenkens seien, ob parvác. bedeute: um (der Götter) zuerst zu gedenken oder um (von ihnen) zuerst bedacht zu werden. Für das letzte spricht 8, 25, 12; 1, 84, 12, für das erste 8, 12, 33; 9, 99, 5; 1, 159, 3 (verglichen mit VS. 23, 11). In 1, 112, 1 spräche für das letzte 10, 35, 1 (cetatam), für das erste die Stellen, in denen auch sonst Himmel und Erde an die Spitze des Lieds oder der Opferhandlung gestellt werden wie 2, 32, 1; 5, 59, 1;

1c: 1, 102, 4b. Zu bháre karám vgl. bháre krtúm 1, 132, 1; 9, 97, 58; 10, 102, 2; bháre krtnúm 8, 16, 3.

2ab. Die Subst. sind nach den Dat. Infin. dändya und mantave zu ergänzen, also in a die Gaben oder die isah der Asvin, in b die Gedanken (vgl. dhiyah in c), und das Tert. comp. ist: ungerufen, ganz von selbst. Säyergänzt die Sänger: 'Die Sänger kommen zu eurem Wagen, um Reichtum zu erlangen, wie

<sup>3</sup>c. sán maheta ist unsicher. Sāy. als 3. Sg.: sarto janah samyak pājayatu.

<sup>3</sup>d. saksanim vielleicht unmittelbar Beiwort von sätim. 4d: 1,27,11c.

<sup>7, 43, 1; 53, 1-2; 6, 70, 4; 10, 12, 1, 132, 1,</sup> 16. Zwei Möglichkeiten Entweder ist mit gharmá (Glut) Agni gemeint wie in 3, 26, 7 So Say. Dann ist yamann istage (5, 44, 4) auf Agui zu beziehen (vgl. 10, 46, 10c; 1, 31, 17c, 3, 4, 11a; 10, 3, 7d; AV. 4, 23, 3; RV. 1, 44, 4: Oder gharmá ist, was in dem Asvinlied naher liegt, der heiße Milchtrank der Asym ogl bes. AV. 7, 73). Dafur spricht bes. AV. 4, 1, 2 tásma etám surucam hvarám ahuam gharmám sruantu prathamáya dhāsyave ('Ihm habe ich diesen glänzenden Vogel Agni als Boten] entsandt. Sie sollen den Gharma kochen für den ersten . . . . . . . . In diesem Falle wird man yamann i. auf die Asvin beziehen müssen. Dieser oder jener Erklärung entsprechend ist das Verb des Pada zu ergänzen. Der objektlose Infin. istaue gehört zu dem intrans. is, isatti, das bedeutet: rasch, gern, willig kommen, eilen. Ebenso im Iranischen.

Ersinnen sich einstellen. Mit denen ihr Asvin die Gedanken fördert, daß sie bei der heiligen Handlung willig kommen — mit diesen Hilfen usw.

- 3. Ihr habt auf Geheiß des himmlischen (Geschlechts) über diese' Stämme die Macht kraft eures Lebensbalsams. Mit denen ihr die unfruchtbare Kuh milchreich macht, ihr Herren mit diesen Hilfen usw.
- 4. Durch die Parijman durch die Größe der Nachkommenschaft (und) Dvimātr in den Wettkämpfen siegreich sich hervortut, durch die Trimantu hellsehend ward mit diesesen Hilfen usw.
- 5. Mit denen ihr den gefangnen, gefesselten Rebha aus dem Wasser und den Vandana herausholtet, um die Sonne wiederzusehen, mit denen ihr dem auf Verdienst ausgehenden Kanva weiterhalft mit diesen Hilfen usw.
- 6. Mit denen ihr den in der Grube verschmachtenden Antaka, mit welchen me irregehenden Hilfen ihr den Bhujyu erquickt habt, mit denen ihr den Karkandhu und Vayya erquicket mit diesen Hilfen usw.
- 7. Mit denen ihr den Sucanti zu einem Schätzegewinner mit guter Gefolgschaft (machtet) und dem Atri gegen die heiße Glut ein Schutzmittel (machtet), mit denen ihr dem Pr
  śnigu, dem Purukutsa beistandet mit diesen Hilfen usw.
- 8. Mit welchen Künsten ihr Bullen dem Aussetzling (beistandet), dem Blinden und Lahmen zum Sehen und Gehen verhelft, mit denen ihr die verschlungene Wachtel befreitet mit diesen Hilfen usw.
- 9. Mit denen ihr den Strom honigreich, unversieglich (machtet), mit denen ihr Alterlosen den Vasistha erquicktet, mit denen ihr dem Kutsa, dem Śrutarya, dem Narya beistandet mit diesen Hilfen usw.

zu einem Weisen die Sänger kommen, um die wissenswerten Dinge zu erfahren

3ab Diese schwierig zu konstruierende Zeile scheint den Asvin ihre richtige Stellung zwischen Göttern und Menschen anzuweisen. Sie sind auf Weisung der Himmelsgötter die Heilkünstler unter den Menschen. Damit ist der Übergang zu der in c beginnenden Aufzählung ihrer Wundertaten gegeben.

 Nach Sāy. ist die Kuh des Śayu gemeint, vgl. 1, 116, 22.

4ab. Der dvimātá ist sonst Agni Ob hier göttliche oder menschliche Wesen gemeint sind, ist nicht klar. Doch ist nach allem das letzte wahrscheinlicher. Sāy. bezieht pdriman auf Vāyu. Dessen Sohn sei Agni.

4b. Vgl. dhursu tardnayah 7,67,8.

5a: 1, 116, 24. 5b: 1, 116, 11; 118, 6. 5c: 8, 7, 18b; 1, 47, 5. Eine andere Legende von

c: 8, 7, 18b; 1, 47, 5. Eine andere Legende von Kanva in 1, 118, 7; 8, 5, 23. Die indische Überlieferung kennt zwei Kanva's: den Sohn des Ghora (Anukr. zu 1, 36) und den Sohn des Nṛṣad. Der Letzte schon im RV. in der Legende 1, 117, 8; 10, 31, 11. Jaim. Br. 3, 72 bringt den Kanva Nārsada auch in Verbindung mit der Legende in 1, 118, 7; 8, 5, 23.

6b: 1, 116, 3fg.

6c. Vayya wird in der Afvinsage nur hier erwähnt, sonst in der Indrasage, s. 2, 13, 12.

7a. suşamsdd nach Sāy. ein schönes Haus besitzend. Vgl. den mahāśāla Chānd. Up. 5, 11, 1.
 7b: 10, 39, 9; 7, 69, 4; 8, 78, 7.

8ab. Diese Wunder werden sonst dem Indra sugeschrieben 2, 13, 12; 15, 7; 4, 30, 19 oder dem Soma 10, 25, 11; 8, 79, 2. Doch wird ganz allgemein der Lahme in dem Asvinlied 1, 117, 19, der Blinde 10, 39, 3 erwähnt.

8c: 1, 116, 14; 10, 39, 13.

9a und b könnten zusammenhängen und zu der späteren Sage von Vasistha und der Vipäs (Mbh. 1, 177, 1fg.) gehören. sindhu ist hier masc., also Strom im allgemeinen, nicht der Indus. dsascatam fassen Säy. und Gr. als 2 Du. Imperf. von sac, Säy. 'ihr brachtet sum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die menschlichen.

- 10. Mit denen ihr die Vispalā, die preisgewinnende, pfeilschnelle (?), in dem Wettkampf um Tausend als Kampfpreis erquicktet, mit denen ihr dem Vasa Asvya, dem Preni (?) beistandet. mit diesen Hilfen usw.
- 11. Durch die, ihr Gabenschöne, für den Kaufmann Dirghasravas, den Sohn der Usij, die Kufe Honig träufte, mit denen ihr dem Sänger Kaksıvat beistandet, mit diesen Hilfen usw.
- 12. Durch die ihr die Rasā mit Wassers Flut angeschwellt habt, mit denen ihr dem Wagen ohne Roß zum Sieg verhalft, durch die Triśoka die Kühe heraustrieb, mit diesen Hilfen usw.
- 13. Mit denen ihr in der Ferne die Sonne überholet, dem Mandhätt zu Landbesitz verhalft, mit denen ihr dem redegewaltigen Bharadväja weiterhalft.

   mit diesen Hilfen usw.
- 14. Mit denen ihr dem großen Atithigva Kaśoju Divodasa im Śambara-Kampf beistandet, mit denen ihr dem Trasadasyu bei dem Burgenbrechen beistandet, mit diesen Hilfen usw.
- 15. Deren ihr den Vamra, den Ausschlürfer, den Upastuta. deren ihr den Kali, der ein Weib fand, würdiget, mit denen ihr dem Vyasva und Prthi berstandet, mit diesen Hilfen usw.
  - 16. Mit denen ihr Herren für Sayu, mit denen ihr für Atri, mit denen ihr vor-

Fließen'. Besser mit Ludwig zu ásaścat. So auch Gr. in den Verbesserungen.

Über náryam s. 1,54,6 und naryá 8,24,29
 10a: 1,116,15. atharvyàm dunkel; Sāy: außerstand zu gehen. Offenbar nur geraten. aber an sich passend.

10c. Vasa mit dem Beiwort asvyá (Sohn des Asva) ist der Dichter von 8, 46. prení ist wie in AV. 6. 89, 1 dunkel.

11ab. Ob die 1.116,7cd erwähnte Geschichte? Auch dort wird Kakşīvat, der wie Dīrghaśravas ein Auśija war, genannt. Dazu auch 5, 45,6 und 6,4,6. Ein Dīrghaśravas, der Rājarşi war, wird Tānd. 15,3,25 erwähnt. Er sei lange Zeit verbannt gewesen und habe Hunger gelitten. Nach Sāy. war er ein Rṣi, der zur Zeit einer Dürre Handelsgeschäfte trieb.

125. 'Ohne Rosse', also vielleicht mit einem Stier bespannt wie der Wagen des Mudgala 10, 102.

12c. Nämlich aus dem Berge. Dieselbe Sage 8, 45, 30, vgl. 10, 29, 2. Nach Jaim. Br. 3, 72 war Trisoka der Bruder des Nabhāka und Sohn des Kanva Nārsada von einer Āsurī. Nach Caland (JBr. S. 308) soll er mit Vatsa, dem Sohn des Kanva, identisch sein. Das Lied 8, 45, in dem er erwahnt wird gehott zur Vasa-Gruppe, nicht zur Vatsa-Gruppe 18, 6—11).

146

185. Mandhätt wird 8, 39, 8 als großer Dasyutöter gerühmt. Mit dieser Eigenschaft maghier der Landgewinn zusammenhangen

14a. Ob kakojú N pr. sei, ist zweifelhaft. Vgl nabhojú 1, 122, 11 Oldenberg verweist auf divyán kásah TBr 1, 4, 8, 3.

15a. Vamra, der angebliche Dichter von 10.99; vgl. 1, 51.9. Die besondere Beziehung von vipipanam¹ ist hier dunkel. vi-pa wird sonst von dem Heraustrinken einer Flüssigkeit aus einer anderen gebraucht, vgl. 7, 96, 2a; 10, 131, 4c; VS. 19, 73 (Jaim. Br. 3, 32) und das andhasor vipanam Sat. 12, 7, 3, 4, oder vom Ausziehen des süßen Saftes aus der Somapflanze durch die Preßteine RV. 7, 22, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 22, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 5, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 5, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 5, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4; 4, 16, 3 oder durch die preßteine RV. 7, 2b, 4;

15b. Sie gaben dem alten Kali die Jugendkraft wieder 10, 39, 8. Beide Stellen ergänzen sich.
15c. Vyasva ein Rsi des RV., vgl. 8, 9, 10. pfthi jedenfalls = pfthi 8, 9, 10; 10, 148, 5.

16a. Sayu 1, 116, 22; Atri 1, 116, 8.

165: 10, 49, 9d. Say. verweist auf 1, 117, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Form nach zu pa, pipite (vgl. Caland in ZDMG. 72, 3) wie ja, jihite. Aber der Akzent! S. Delbrück, Verbum S. 234.

mals für Manu einen Weg suchtet, mit denen ihr dem Syumarasmi die Kühe (?) des Sara zutriebt, — mit diesen Hilfen usw.

- 17. Mit denen Patharvan kraft seines bauchigen (Wagens?) wie geschichtetes entzundetes Feuer leuchtete in der (Renn)bahn, mit denen ihr dem Śaryāta beistandet im Kampf um den großen Siegerpreis, mit diesen Hilfen usw.
- 18. Mit denen ihr, o Angiras, von Herzen ..... (und) voranginget in dem Spalt (der Berghöhle), die die Rindermasse barg, durch die ihr dem tapferen Manu mit Nahrung aushalft, mit diesen Hilfen usw.
- 19. Mit denen ihr für Vimada die Gattinnen heimführtet, oder mit denen ihr die Rötlichen zu gewinnen (?) suchtet, mit denen ihr dem Sudas die Göttergunst' brachtet, mit diesen Hilfen usw.
- 20. Mit denen ihr dem Opferspender heilbringend seid, mit denen ihr dem Bhujyu beisteht, mit denen dem Adhrigu, (mit denen) ihr der Omyavatī, der Subhara, der Rtastubh (beigestanden habt), mit diesen Hilfen usw.
- 21. Deren ihr den Kránu bei dem Schusse würdiget, mit denen ihr dem Rennpferd des Junglings im Wettlauf beistandet, wenn ihr den Bienen den lieben Honig bringt, mit diesen Hilfen usw.
- 22. Mit denen ihr den um die Rinder kämpfenden Mann in der Männerschlacht, bei dem Gewinn von Land und von Kindern erquicket, mit denen ihr den Wagen, ihr den Streitrossen beisteht, mit diesen Hilfen usw.

16c Syûmarasmi wird 8, 52, 2 unter den Somaopferern genannt Der obige Vorgang ist sonst unbekannt sårrh (Säy 'Pfeile'), nach dem Verb (aj) eher die Kuhe des Sara. Sara ist in 8, 70, 13 fg. ein geiziger Opferherr. Ein Sara wird 1, 116, 22 in der Asvinlegende erwahnt.

17a. jútharasya: Identität mit jathára und játhala in 1,182, 6 wird durch die gezwungene Interpretation von Bergaigne 3,13 und die von Baunack KZ. 35,551 nicht eben wahrscheinlich. Aber játhara könnte Adj. zu jathára sein, also bauchig bedeuten als Beiwort des Wagens. Vgl. rathopasthá. Das gibt ein gutes Gleichnis in b. Der in glänzender Rüstung auf dem großen bauchigen Wagen stehende Held wird mit dem angezündeten Holzstoß verglichen.

 Es ist klar, daß a und b zusammengehören und vom Valamythos handeln.

18a macht Schwierigkeit. Buchstabengläubige müssen mit Säy. annehmen, daß der Sänger als Angirase sich selbst neben der Gottheit anredet\* und dabei sein besonderes Interesse an jener Geschichte ausdrückt. Aus angirah wäre dann ein Akk. pl. ángirasah zu ergünzen. Also eine Art Worthaplologie. Oder es ist ángiro mit Abfall der Endung für ángiraso zu denken. niranyáthah ist gleichfalls dunkel.

18b Zu góarnasah vgl. arnasám 5, 54, 6; arnavám 8, 40, 5; 10, 111, 4; udadhí 10, 67, 5.
18c. sam-av auch 8, 92, 15. 19a: 1, 116, 1.
19b. Bezichung unklar. Die Morgenröten, oder rote Kühe für Vimada? Vgl. 1, 51, 3c.

20b. Adhrigu: 8, 22, 10.

20c. Welches von den drei Worten: omyävatim (die Schutzreiche), subhärām (deren Last leicht ist) und rtastübham (richtig singend) N. pr. oder Adj. ist, bleibt im Ungewissen. Sāy. faßt nur rtastübh als N. pr.

21b. Der Jüngling ist nach Sāy. Purukutsa. Vgl. 1, 174, 2. Möglich auch Türvayāna nach 1, 53, 10 oder Trasadasyu.

21c. Die Asvin und die Biene, bez. Fliege 10, 40, 6; 1, 119, 9. Von den Asvin stammt überhaupt das mädhu, sie sind mädhui (vgl. Khil. 1, 11, 7). yät ist Attraktion für yähhih.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: die Sudevī heimführtet. <sup>2</sup> Wie 1, 46, 9; 5, 25, 7; 74, 4. <sup>3</sup> Wie 1, 26, 9b; 61, 7; 143, 3; 2, 1, 5; 3, 25, 5b; 36, 7; 5, 23, 4; 5, 75, 7; 8, 51, 9; 6, 23, 9; 24, 9a; 7, 6, 1; 10, 7, 1b; 8, 9 u. 5.

- 23. Mit denen ihr dem Kutsa, dem Sohn des Arjuna, ihr Ratreichen. und dem Turvīti und Dabhīti beistandet, mit denen ihr dem Dhvasanti, dem Purusanti beistandet. - mit diesen Hilfen usw.
- 24. Machet, ihr Aśvin, unsere Rede, machet unser Gedicht belohnt, ihr Meister, ihr Bullen! Wo nicht der Würfel entscheidet, da rufe ich euch zum Beistand herbei, und seid uns zum Segen bei der Lohngewinnung!
- 25. Tag und Nacht schützet uns mit unversehrtem Glück, ihr Asvin! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1, 113. An Usas.

- 1. Dies schönste Licht der Lichter ist gekommen; ihr prächtiges Vorgesicht' ward geboren, sich ausbreitend. Wie sie selbst angewiesen des Savitr Weisung (folgt), so hat die Nacht der Morgenröte den Platz geräumt.
- 2. Mit hellfarbigem Kalbe ist die hellfarbige, weiße (Usas) gekommen; die schwarze (Nacht) hat ihre Sitze geräumt. Beide von gleicher Sippe, unsterblich, aufeinander folgend, wandeln Tag (und Nacht), indem sie die Farbe vertauschen.
- 3. Beider Schwestern Weg ist der gleiche endlose; den wandeln sie eine um die andere von den Göttern gewiesen. Sie kommen nicht in Streit, sie bleiben nicht stehen, den richtigen Abstand einhaltend. Nacht und Morgen sind gleichen Sinnes und doch von ungleicher Farbe.
- 4. Die lichtreiche Bringerin der Schenkungen erprangte; die Prangende hat uns die Tore geöffnet. Die lebende Welt bringt sie in Bewegung und hat für uns Schätze entdeckt. Usas hat alle Wesen erweckt.
- 5. Den schräge Daliegenden zum Gehen, (den) seinen Unterhalt und jenen um Reichtum zu suchen, die wenig Sehenden zum weithin Schauen: so hat die freigebige Usas alle Wesen erweckt;
- 6. Den zur Herrschaft und jenen um Ruhm und jenen um Ehre zu suchen, einen anderen um (an sein Geschäft) wie nach einem Reiseziel zu gehen. Um die verschiedenartigen Lebensweisen sich auszusuchen hat Uşas alle Wesen erweckt.

23a. Arjuna soll noch Say. der Beiname des 23c: 9, 58, 3. Indra sein.

24c. adyūtyė: was also kein unlauterer oder vom Zufall abhängiger Gewinn ist. Uv. und Mah. zu VS. 34, 29 'zu nicht vom Spielgewinn herrührender Speise', aber Say.: 'in dem nicht hellen letzten Teil der Nacht'.

24d = 1, 84, 12d.25b: 7, 1, 20d.

1, 118.

Tristubh. Das Lied ist fast durchweg gut disponiert. 1a: 10, 170, 3a.

1b. Agni nach 1, 94, 5. Dafür scheint auch 1,

124, 11 c zu sprechen. Say, bezieht praketah auf den Strahl der Usas selbst. Für diese Erklärung könnte man 7, 67, 2; 76, 2 anführen. 1d: 1, 124, 8a.

2a. rúsadvatsa == rúsatpasuh 5,75,9. Das Kalb ist nach 1,95,1; 96,5 Agni, nach Yaska (2, 20) und Say. die Sonne. Agni heißt 8, 72,5 vatso rúsan. Seine Farbe ist rúsat 10, 3, 3. 2d: 1, 96, 5a. 4a = 1,92,7a.

4b. Die Haustore oder die Himmelstore (1, 48, 15). 5. Die Akk, sind mehrfach vom Infin. attrahiert. 6a: 8, 37, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Morgenfeuer.

- 7. Diese Tochter des Himmels ist im Morgenlicht erschienen, eine hellgekleidete junge Frau. Die du über alles irdische Gut gebeutst, geh heute bei uns, du holde Usas, hell auf!
- 8. Uşas sucht bei den vergangenen (Morgenröten) Zuflucht, als erste aller kommenden, im Aufleuchten alles, was lebt, auftreibend (aber) keinen Toten mehr erweckend.
- 9. O Usas, daß du das Feuer anzuzunden Anlaß gabst, daß du mit der Sonne Auge aufgeleuchtet bist, daß du die Menschen, die opfern wollen, geweckt hast, damit hast du dir vor den Göttern ein löbliches Verdienst erworben.
- 10. Wie lange währt es, daß sie in der Mitte sein wird (zwischen denen), die aufgegangen sind und die künftig aufgehen werden? Voll Verlangen fühlt sie sich zu den früheren hingezogen; von den anderen erwartet geht sie gern.
- 11. Vergangen sind die Sterblichen, welche die früheren Uşas' aufgehen sahen, jetzt hat sie sich von uns beschauen lassen; es kommen die, welche sie in Zukunft sehen werden.
- 12. Anfeindungen wehrend, die rechte Ordnung hütend, zu rechter Zeit geboren, gnadenreich, die Schenkungen in Bewegung setzend, von guter Vorbedeutung, die Götterladung¹ bringend gehe heute hier als die Allerschönste auf!
- 13. Immer wieder ist früher die Göttin Uşas aufgeleuchtet und auch für heute ist sie jetzt hell aufgeleuchtet, die Gabenreiche. Und sie wird alle späteren Tage aufgehen; nie alternd, unsterblich wandelt sie nach eigenem Ermessen.
- 14. Mit aufgeschminkten Farben ist sie in den Torpfosten des Himmels aufgeblitzt; die Göttin hat das schwarze Gewand abgedeckt. Als Weckerin kommt Usas mit rötlichen Rossen auf wohlgeschirrtem Wagen her.
- 15. Gedeihliche erwünschte Gaben bringt sie mit; sie steckt das bunte Banner auf, die Augen auf sich ziehend. Als die letzte aller vergangenen, als die erste der Erstrahlenden ist Uşas hell geworden.
- 16. Erhebet euch, der lebendige Geist ist in uns gekommen. Das Dunkel ist vergangen, das Licht naht. Sie hat den Weg freigemacht, daß die Sonne wandele. Wir sind da angelangt, wo man das Leben fortsetzt.
  - 17. Mit dem Leitseil der Rede treibt als Lenker der preisende Sänger die

7a - 1, 124, 3a

7d. Vgl. Str. 12d, 13b und 1, 92, 14.

8ab. Vgl. 1, 124, 2cd; 7, 63, 5 (wo gleichfalls anv eti pathah).

9a. 7, 77, 1c. 9b: 1, 92, 11d, 7, 79, 1d.

10. In der endlosen Kette der Usas' steht die gegenwartige in der Mitte zwischen Vergangenheit und Zukunft. Bald aber gehört sie zu den verflossenen.

10c. dnu-krpate nach Sāy. = anukalpate; ebenso 8, 76, 11.

10d. anyábhíh könnte auch mit eti verbunden

werden, vgl. 6, 47, 17b; 10, 96, 7c.

12b: 1, 48, 2; 3, 61, 2; 7, 79, 5.

12c. deváviti, s. zu 1, 12, 9; 9, 1, 4 b. Vgl. 10, 53, 3a mit d und 10, 18, 3b.

18d: 1, 164, 30c; 10, 16, 5b. svadhā ánu von der Sonne 10, 37, 5.

14a: 10, 78, 7. 14d: 4, 14, 3d.

15c = 1, 124, 2c. 15d: 1, 124, 2d.

16d. D. h. wo ein neuer Lebensabschnitt, ein neuer Tag beginnt. Vgl. 8, 48, 11; AV. 14, 2, 36.
17ab. Der Sänger mit dem Wagenlenker (vahns) verglichen. 17c; 7, 77, 4d. 17d; 1, 116, 19a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Götteropfer.

Der Nacht.

erglänzenden Morgenröten aus. So leuchte heute dem Sänger auf, du Gabenreiche; strahle uns kinderreiches Leben hernieder!

- 18. Solche Morgen, die Rinder und vollzählige Söhne dem opferspendenden Sterblichen bringend aufgehen, die möge der rosseschenkende Somaopferer erleben, wenn die Schenkungen (schnell) wie der Wind herausgesungen werden.
- 19. Du, die Mutter der Götter, das Abbild der Aditi, das Wahrzeichen des Opfers, die Hohe, erglänze! Unserem Segenswort Ehre machend geh auf, bring uns unter die Leute, Allbegehrte!
- 20. Welch ansehnlichen löblichen Lohn die Uṣas' für den dienstbereiten Opfernden bringen, den sollen uns Mitra, Varuṇa gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

## 1,114. An Rudra.

- 1. Diese (frommen) Gedanken tragen wir dem starken Rudra vor, dem Männerbeherrscher mit aufgewundenem Haar, auf daß es Zweifüßlern und Vierfüßlern wohl ergehe und alle Aufzucht in diesem Dorfe gesund sei.
- 2. Hab mit uns Erbarmen, Rudra, und mach uns Freude! Wir wollen dir, dem Männerbeherrscher, in Demut dienen. Welch Wohl und Heil Vater Manu durch Opfer erlangt hat, das möchten wir unter deiner Führung erreichen, Rudra.
- 3. Wir möchten durch Gottesdienst deine, des Männerbeherrschers. Huld erlangen, o belohnender Rudra. Wohlwollend komme zu unseren Niederlassungen. Mit heilen Männern möchten wir dir Opfer darbringen.
  - 4. Wir rufen den funkelnden¹ Rudra, den Opfererfüller, den fliegenden (?)

18c. Bergaigne (40h. 61) und Oldenberg haben durch Hinweis auf AV. 12, 1, 39 und RV. 6, 45, 32 den richtigen Weg gezeigt. Letzte Stelle beweist klar, daß in dem Vergleich mit dem Winde das Tert. comp. die Schnelligkeit ist. Die Pünktlichkeit, das Nichtwartenlassen bei der Übergabe des Lohnes wird als besonderer Vorzug der noblen Opferherren öfter gerühmt. Dazu kommt, daß Väyu überhaupt mit der sünrtä in Verbindung gebracht wird (1, 134, 1; 135, 7). Er heißt vásudhiti 7, 90, 3. Vāyu ist wie Uşas ein Morgengott. Das Sängerhonorar (Daksinā) aber wurde am Morgen übergeben\*. udarká ist eigentlich das Heraussingen. Nach AV. 12, 1, 39 sangen die Vorfahren, die Angiras' (durch ihren arka) die Rinder aus der Berghöhle. Diese aus dem Vala herausgesungenen Kühe waren nach 10,62 die erste Dakşinā und sind für alle von den Sängern ersungenen Kühe vorbildlich

gewesen. Und so wurde der Ausdruck udarkå auf jede Daksinā übertragen. udarkā, das wie udrc auch das Aussingen bedeutet, nimmt auf diese Weise später den Sinn von Vergeltung, Lohn und Schluß an.

18d. aśvadáh ist nach 10,107,2; 5,42,8; 8,74,15 eher Beiwort des Somaopferers als der Uşas (Sāy.).

19c. Vgl. 2, 41, 16d; 5, 57, 7c.

19d. Vgl. 7, 62, 5c.

1, 114.

Jagatī, 10-11 Tristubh.

Oder: Daß er (Rudra) . . . . wohlwolle. Vgl. 6, 74, 1; 7, 54, 1; 10, 85, 43; 1, 189, 2 u. ö. Für unpersönliche Konstruktion sprechen 9, 69, 7; 5, 81, 2.
 1d: 10, 97, 20d.

2c: 2, 33, 13; 1, 106, 5b.

4a. vaňkům? Schwerlich = vakrá, Sāy.: krumm gehend. Eher = diyan, s. 6, 4, 6d verglichen mit 5, 45, 6d (dazu 1, 112, 11).

¹ Wohl: zornfunkelnd, zornig. ² Daher vyûşţi urspr. Morgen, später Lohn. ² Auch der Ausdruck ā-dṣ (eine Belohnung) 'herausschlagen' stammt aus der Sprache des Vala- oder Sambaramythos.

Seher zur Gnade herab. Weit weg von uns soll er den göttlichen Zorn senden: seine Gunst nur erbitten wir.

- 5. Des Himmels rötlichen Eber, mit dem aufgewundenen Haar, die funkelnde<sup>1</sup> Erscheinung rufen wir unter Verbeugung herab. Er, der die erwünschten Arzeneien in der Hand hält, gewähre uns Schutz, Schirm, Zuflucht.
- 6. Diese Rede wird für den Vater der Marut gesprochen, die süßer als süß, eine Erbauung für Rudra ist. Und gönn uns, du Unsterblicher, die Menschenzehrung; hab mit uns selbst, mit dem leiblichen Samen Erbarmen!
- 7. Weder den Großen noch den Kleinen unter uns, weder den Heranwachsenden noch den Erwachsenen unter uns. nicht unseren Vater noch die Mutter sollst du töten, noch unsere lieben Leiber schädigen, o Rudra!
- 8. Nicht sollst du uns an dem leiblichen Samen, nicht an unsrem (eigenen) Leben, nicht an unseren Kühen und Pferden schädigen. Nicht sollst du im Grimm unsere Mannen töten, o Rudra. Mit Opferspenden rufen wir dich immerdar an.
- 9. Ich habe dir Loblieder zugetrieben wie der Hirt (die Herde heimtreibt). Schenk uns, du Vater der Marut, deine Huld! Denn segensreich ist dein Wohlwollen, sehr barmherzig. Darum bitten wir uns nur deine Gunst aus.
- 10. Fern sei deine Rinder und Manner mordende (Waffe); du Mannerbeherrscher, hei uns soll deine Gnade sein. Erbarme dich unser und sei unser Fürsprecher, o Gott, und gewähre uns doppelten Schirm!
- 11. Wir haben ihm gunstsuchend eine Huldigung ausgesprochen. Rudra in Begleitung der Marut soll unseren Ruf hören. Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 1, 115. An Sūrya (den Sonnengott).

- 1. Prangend ist das Antlitz der Götter aufgegangen, das Auge von Mitra, Varuna, Agni. Er hat Himmel und Erde und die Luft erfüllt; Sürya ist die Seele von allem, was geht und steht.
  - 2. Sürya geht hinter der leuchtenden Göttin Uşas her wie der Jüngling

## 1, 115.

Tristubh. 1c = 4, 14, 2c.1d: 7, 101, 6b. 26: 1, 124, 9; 10, 3, 3; 8, 100, 1; 10, 117, 8; AV. 8, 9, 9,

2cd. Mit dem Auflegen der Joche beginnt das Tagewerk des Landmanns. yugd 'Joch' geht so in die Bedeutung 'Tagewerk, Zeitabschnitt, Zeit' über. An jedem Morgen beginnen die Frommen einen neuen Zeitabschnitt oder ein

<sup>5</sup>b. tveşán rūpám aufgelöstes Komp. für tveşárūpam.

<sup>6</sup>c: 7, 16, 4; 81, 5; 38, 2; 45, 3.

<sup>6</sup>d: 2, 33, 14 d.

<sup>7.</sup> Vgl. AV. 11, 2, 29 mit Variante.

<sup>8</sup>a: 7, 46, 3d. Man sollte ayau für ayau erwarten (Oldenberg). VS. 16, 16; TS. 3, 4, 11, 2 lesen ayuşi. Sonst findet sich tmane in dieser Gegenüberstellung: 1, 183, 3; 184, 5; 6, 49, 5. Vgl. auch 1, 89, 9; 8, 18, 13 (wo yúh - ayuh). Say. macht auf den Akzent aufmerksam und erklärt: An unsren anderen Leuten außer Sohn und Enkel. Behält man den Akzent bei, so ist zu übersetzen: an dem arischen Stammesgenossen.

<sup>9</sup>a: 10, 127, 8; 23, 6. upā-kr ist eigentlich doppelsinnig; heimtreiben (im Gleichnis) und darbringen.

<sup>10</sup>b: 5, 53, 9d. 10c: 1, 35, 11 d.

Wohl: zornfunkelnd, zornig.

hinter einer Maid, während die gottergebenen Männer die Joche aufstecken, je ein glückbringendes zu glücklichem (Tun).

- 3. Die glückbringenden falben Stuten des Surya, die prangenden Etagva's haben von Jubel begrüßt, sich beugend (?) den Rücken des Himmels erstiegen. In einem Tage umwandeln sie Himmel und Erde.
- 4. Das ist die Göttlichkeit, das die Macht des Sürya: Mitten in der Arheit hat er¹ ihr ausgespanntes (Gewebe) zusammengelegt. Sobald er die Falbinnen von ihrem Platze geschirrt hat, spannt die Nacht für ihn selbst ihr Gewand aus.
- 5. Diese Farbe des Mitra, des Varuna läßt Surya im Schoße des Himmels schauen. Endlos weiß ist some eine Erscheinung; die andere, schwarze legen die falben Stuten zusammen.
- 6. Ihr Götter, helfet uns heute bei Aufgang der Sonne von Ungemach und Tadel! Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!

# 12. Gruppe. Lieder des Kakşıvat, des Sohnes des Dirghatamas und der Usii, 1, 116—126.

Kakşīvat heißt in 1, 18, 1 auśijá und ist wohl der Bruder des 'fliegenden Kaufmanns' in 1, 112, 11; 5, 45, 6; 6, 4, 6. Die Vaterschaft des Dīrghatamas wird im RV. nicht direkt bezeugt Doch wird er 8, 9, 10 in derselben Str. mit D. genannt. Eher könnte pajrá in 1, 122, 7 sein Vatername sein. Jedenfalls führt er stets das Beiwort pajriyá (1, 116, 7; 117, 6; 120, 5) und seine Familie sind die pajráh (1, 122, 8; 126, 4, 5). Er ist die Hauptperson bei der Schenkung

neues gutes Tagewerk. Dasselbe Bild 10, 101, 3. Vgl. auch 1, 113, 16 d.

2d. prati im Sinn der stetigen Wiederholung. Zu bhadram ist yugam zu ergänzen.

8c. namasyántaḥ? Oder s. v. a. námas wünschend, - verdienend. Sāy.: von uns verehrt.
8d: 3,58,8d; AV. 6,8,3.

4-5. Tag und Nacht.

4. Morgen und Abend, bez. die Tagessonne (ab) und die Nachtsonne (ca).

4ab. Der Nacht wird bei S.'s Ankunft ihr Gewebe, die Finsternis, zusammengerollt.

4b. Es liegt n\u00e4her wegen 5d als Subjekt den S\u00fcrya zu denken. Doch k\u00fcnnte nach der Parallele 2, 38, 4 die webende Nacht<sup>4</sup> selbst das Subjekt sein. Die in ihrem Werke Gest\u00fcrte ist jedenfalls die Nacht.

4c: 7, 60, 3a; 5, 87, 4. dyukta sadhásthat 'er hat vom Platze geschirrt' ist s. v. a. 'er hat umgeschirrt' (Sieg, GGN. 1923 S. 5). Hier bezieht sich der Ausdruck auf das Umspannen

am Abend, in 7,60,3a auf das am Morgen. Sāy.'s zweite Erklärung kommt auf dasselbe hinaus. Er nimmt yuj im Sinne von vi-yuj (vgl. zu 10,94,12b) und deutet sadhāsthāt auf den Wagen.

152

4d. Die Nacht hüllt jetzt den Sürya in ihr Gewand, d. h. in Dunkel<sup>b</sup>; sie macht die Tageszur Nachtsonne.

5cd. Sürya hat eine doppelte Form, die helle, sichtbare Tagessonne und die verborgene Nachtsonne. Die eine gehört dem Mitra (dem Tagesgott Ait. Br. 4, 10, 9), die andere dem Varuna (dem Nachtgott) an. So wird in d diese zweite Form geradezu mit der Nacht identisch, denn krendm ist nichts anderes als die Nacht selbst. Vgl. krendm nirnfjam 1, 113, 14, deitam vasma 4, 13, 4. Derselbe Gegensatz 10, 37, 3; 39, 12; AV. 12, 3, 54, wo Ähnliches von der verschiedenen Erscheinungsform des Himmels gesagt wird.

6. Die eigentliche Bitte dieses Morgengebets.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: sie (die Nacht).

<sup>2</sup> Die Nacht.

<sup>3</sup> Nach einer Schriftstelle bei Säy. war pajräh eine Bezeichnung der Angiras'. Der Begriff von p. war aber wohl enger.

<sup>4</sup> Vgl. den Webstuhl der Zeit in AV. 10, 7, 42.

<sup>5</sup> Will man simdsmai auf die Nacht beziehen, so ist simá Subst. und wie svá oder ätmán Mask., auch wenn es sich auf ein Fem. bezieht.

in 1, 126, ebenso in 1, 122 bei der Schenkung des Königs Nahus, der sein Patron war (1, 122, 8). Auf diese Schenkung spielt 9, 74, 8 an. In 116—126 wird oder soll er der wirkliche Dichter sein. Als ausifa nennt er sich in 1, 119, 9; 122, 4. Der Dichter von 1, 117, 10 rechnet sich zu den Pajra's, nennt aber den Kakşīvat in Str. 6 unter den vielen legendenhaften Personen des Liedes. Ebenso 1, 116, 7 und außerhalb dieses Liederzyklus in 1, 51, 13; 112, 11; 10, 143, 1. Ob Takavāna 1, 120, 6 als Dichter des Liedes angesprochen werden darf, ist ungewiß. Jedenfalls gehörten die Pajra's nach 1, 121, 13 zu den Augiras'. Als großen Dichter kennt ihn 10, 61, 16.

# 1, 116. An die Aświn.

- 1. Für die Nāsatya's setze ich (den Milchtrank') ans Feuer wie das Barhis. Loblieder lasse ich aufsteigen wie der Wind die Regenwolken, (für sie), die dem jungen Vimada auf pfeilschnellem Wagen das Weib zuführten;
- 2. Die durch die starkflügeligen, schnellfahrenden (Rosse) oder durch den Ansporn der Götter zuversichtlich geworden waren Der Esel gewann das Tausend im Wettkampf des Yama um den hohen Preis, ihr Nasatya's.
- 3. Tugra hatte den Bhujyu in der Wassermasse zurückgelassen, ihr Aśvin, wie irgend ein Verstorbener sein Vermögen. Ihn entführtet ihr auf beseelten, durch die Luft schwimmenden [fliegenden], wasserdichten Schiffen.
- 4. Mit den über drei Nächte, über drei Tage ausdauernden Vögeln entführtet ihr Näsatya's den Bhujyu an den Strand des Meeres, an das Ufer des Nasses, mit drei hundertfüßigen, sechsrossigen Wagen.
- 5. Als Helden zeigtet ihr euch da im Meer, das ohne Anhalt, ohne festen Grund, ohne Handhabe ist, als ihr Asvin den Bhujyu nach Hause fuhret, der (euer) Schiff mit hundert Rudern bestiegen hatte.
  - 6. Das weiße Roß, daß ihr Asvin dem Schlechtberittenen gabt ein

1, 116.

Tristubh.

1a. pra-vrj hat als Objekt barhis (7, 2, 4; 39, 2) wie gharmá (5, 30, 15). daher wird hier das eine mit dem anderen verglichen.

1b: 6, 44, 12.

1cd. Vimada: 1, 112, 19; 117, 20; 10, 39, 7: 65, 12. Er wird 8, 9, 15 neben Vatsa genannt. Als Schützling des Indra 10, 23, 7; 1, 51, 3. Nach Sāy. sei ihm von anderen Bewerbern das Weib streitig gemacht worden. Die Frau heißt in 10, 65, 12 Kamadyū.

1c. drbhagaya, Sāy. balāya. ()b verwaist, verlassen zu δρφανός?

1d. senājū 'schnell wie ein Heer' gibt für den Wagen der Aśvin keinen angemessenen Vergleich. Roth's Erklärung von sénā als Wurfgeschoß ist nicht ganz von der Hand zu weisen.

2. Der Sieg mit dem Esel bei dem Turnier des Yama. Nach Säy. ist das Wettrennen der Götter bei der Verheiratung der Süryä gemeint, das Ait. Br. 4,7—8 erzählt wird. Schwerlich mit Recht. Vielmehr scheinen die Asvin, durch ihren früheren Sieg mit den Rossen ermutigt, jetzt das Rennen mit dem Esel ebenso erfolgreich versucht zu haben. Der Esel wird als ihr Zugtier auch 1,34,9; 8,85,7 erwähnt. Khil. 1,2,5 heißen sie rüsabhäsva. Die erste Verszeile ist vielleicht Anakoluthie oder Ellipse.

8-5. Bhujyu, des Tugra Sohn: 1, 112, 6. 20; 117, 14. 15; 118, 6; 119, 4. 8; 158, 3; 180, 5; 182, 5-7; 6. 62, 6; 7, 68. 7; 69, 7; 8. 3, 23; 5, 22; 10, 39, 4; 40, 7; 65, 12; 143, 5.

8b: 7, 68, 7; 8, 5, 22; 1, 119, 8.

4b. Die Vögel sind die Vogelrosse der Aévin (1, 118, 4). Die Aévin fahren in der Bhujyugeschichte abwechselnd zu Schiff und zu Wagen.
5a: 1, 182, 6.
5c: 8, 3, 23; 1, 119, 4.

Das schlangentötende weiße Roß des Pedu:
 1, 117, 9; 118, 9; 119, 10; 7, 71, 5; 9, 88, 4;
 10, 39, 10; Khil. 1, 2, 2; AV. 10, 4, 3. Es gehört wie Dadhikrä zu den göttlich verehrten Rossen (7, 38, 7; 40, 6; 10, 64, 6).

Oder: Milchkessel.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beliebte Benennung der Asvin von unbekannter Bedeutung.

dauerndes Glück — dies euer großes Geschenk ist zu rühmen, das Peduroß ist für einen hohen Herrn stets anzurufen.

- 7. Ihr Herren gewährtet dem preisenden Pajriya Kaksıvat Wunscherfüllung: Ihr schenktet aus dem Hufe des Hengstes (wie) durch eine Seihe hundert Krüge Branntwein ein.
- 8. Durch Schnee wehrtet ihr der Feuersglut; ihr brachtet ihm nahrhafte Stärkung. Den in einen Glutofen gesteckten Atri holtet ihr mit ganzem Gefolge heil heraus, ihr Asvin.
- 9. Ihr Nāsatya's stürztet den Brunnen um; ihr machtet, daß der Boden oben und der Rand geneigt war. Wie Wasser zum Tränken flossen (die Wasser) zum Reichtum für die durstigen tausend (Leute) des Gotama.
- 10. Auch nahmet ihr Nasatya's die Körperhülle dem gealterten Cyavana wie ein Gewand ab. Ihr Meister verlängertet des Verlassenen Leben und dann machtet ihr ihn noch zum Gatten von Jungfrauen.
- 11. Das war euer preislicher und trefflicher, hilfsbereiter Schutz, ihr Nasatya's, als ihr Erfahrene den wie einen Schatz versteckten dem Vandana' aus dem ..... ausgrubet.
- 12. Diese euere gewaltige Meistertat, ihr Herren, kunde ich, um belohnt zu werden, an wie der Donner den Regen, daß Dadhyac, des Atharvan Sohn, durch einen Pferdekopf euch verriet, was die Süßigkeit ist.
- 6d. Zu hávyo aryáh vgl. die ähnlichen Wendungen 1,118,9 c; 119,10 d; 10,39,10 d (überall vom Peduroß) und carkétyam aryáh 4,38,2 von Dadhikrä. aryáh entspricht den nébhyah in 10,39,10. hávya drückt das Verhältnis des Patrons zum Schützling aus. Das Peduroß ist der Schutzheilige des art, des Herrn von Stand und Reichtum, des reichen Opferers. hávya mit Gen. wie 6,22,1; 3,49,3.
- Kaksivat: 1, 117, 6. Andere Legende von ihm 10, 143, 1; 1, 51, 13.
   7a: 1, 117, 7a.
- Atri im glühenden rbisa (einer Art Ofen oder einer Grube mit unter der Asche glimmendem Feuer; vgl. Jaim. Br. 1, 151): 1, 112, 7. 16; 117, 3; 118, 7; 119. 6; 180, 4; 5, 78, 4; 6, 50, 10; 7, 68, 5; 71, 5; 8.73, 3.7. 8; 10, 39, 9; 143, 1; Khil. 1, 12, 2 (wo átrim zu verbessern).
   7, 68, 5.
- 8c. avanitam (1,118,7), vgl. avarihan 5,78,4.
- Gotama, nur hier in der Asvinlegende, sonst wird das Wunder den Marut zugeschrieben, 1, 85, 10. 11.
- 9d. sahásra ist das Gefolge oder die Herde des G. Möglich auch: zu tausendfachem

- Reichtum des Gotama dem Dürstenden.
- Der verjüngte Cyavāna: 1, 117, 13: 118, 6.
   68, 6; 71, 5, 10, 39, 4; Khil. 1, 5, 7; Šat 4.
   5, 1 fg.; Mbh. 3, 121, 1 fg Am nächsten klingt RV. 5, 74, 5 an.
- 11. Vandana in der Grube, dunkle Stelle, vgl.

  1, 112, 5; 117, 5; 118, 6; 119, 6, 7; 10, 39, 8,
  Khil. 1, 12, 6. Der vom Alter zerfallene Vandana selbst oder etwas von ihm war vergraben. Die Asvin gruben ihn oder es wieder aus und verlängerten ihm damit das Leben. Dies rätseihafte Etwas ist in d sowie in 1.

  117, 5 zu ergänzen, am einfachsten mit Ludwig vandanam², und vandanāya wäre ein Wortspiel (wie pauram paura pauraya 5, 74, 4) (euch) zum Preise.
- 11d ist wohl verdorben. Für darsatät (vgl. darsatäm 1, 117,5) vermutet Gr. (Übers.) nach Roth's Hinweis auf 10, 39, 8 rsyadät, obwohl rsyadäts zu den übrigen Stellen nicht recht passen will.
- Dadhyac verrät den Asvin das Geheimnis des süßen (Soma): 1, 117, 22; 119, 9; 9, 68, 5;
   Sat. 4, 1, 5, 18; 14, 1, 1, 18.

Oder: zum Preise. Ein Wortspiel.
 Also eine Worthaplologie, vgl. zu 1,112,18a
 und Baunack, ZDMG. 50, 263.
 Nach Roth: Fanggrube für Antilopen, nach Naigh. 3, 23
 Brunnen.

- 13. Eure Hände, ihr Nasatya's, rief während eurer Ausfahrt zu großem (Beistand) Purandhi an, ihr Vielnützende. Ihr Asvin hörtet auf diesen (Ruf) der Vadhrimati, als wäre es ein Befehl und schenktet ihr den Hiranyahasta.
- 14. Unmittelbar aus dem Rachen des Wolfes befreitet ihr Herren Näsatya's die Wachtel. Auch machtet ihr Vielnützende den jammernden Seher (wieder) sehend.
- 15. Da ihr im Wettkampf des Khela in der Entscheidung ein Bein abgeschnitten war wie der Flügel eines Vogels, setztet ihr der Vispala sofort ein eisernes Bein an, daß sie um den ausgesetzten Preis laufen konnte.
- 16. Den Rirāsva, der der Wölfin hundert Schafböcke auftischte, hatte sein Vater blind gemacht. Ihm verlieht ihr Nāsatya's zwei unvergleichliche Augen zum Sehen, ihr Meister-Ärzte.
- 17. Euren Wagen bestieg die Tochter des Sürya wie eine, die mit dem Renner das Ziel gewinnt'. Alle Götter stimmten von Herzen zu. Ihr Nasatya's gesellet euch der Schönheit zu.
- 18. Als ihr Aśvin für Divodāsa, für Bharadvāja die Umfahrt machtet, (die Rosse) antreibend, da brachte euer getreuer Wagen reiches Gut. Der Stier und das Krokodil waren daran gespannt.
  - 19. Reichtum nebst guter Herrschaft, kindergesegnetes (langes) Leben,
- 13. Wohl zwei verschiedene Frauen wie in 10, 39, 7 In ab die Purandhi (1, 117, 19), der sie nach 10, 39, 7 zu leichter Geburt verhalfen, und in cd die Vadhrimati d. h. die Frau des Kastraten, der sie einen Sohn, den Hiranyahasta, schenkten, 1, 117, 24; 6, 62, 7; 10, 39, 7; 65, 12; Khil. 1, 3, 4 (wo zu korrigieren yad rasatho vadhrimatyai). Nach der letzten Stelle stammt der Same des Kindes von den Asym.
- 18a. karú wohl die Hände der A., da es sich um die Geburtshilfe handelt. Es sei noch an die Rolle erinnert, die gerade die Arme der A in den Yajusformeln spielen (VS. 1, 10 u. b.). Säy. 'die Bewirker des gewünschten Erfolges's. Säy. erklärt purubhuju in 14 durch großarmig oder vielhändig. Dagegen spricht purubhojasā 8, 22, 16.
- 13b. Zu mahé etwa évase zu ergänzen. Gr. nimmt mahé als Lok.<sup>3</sup> von mahú zu yáman.
  14ab. Die Wachtel: 1, 117, 16; 118, 8; 10,39,13.
  14cd. Der blinde Seher. Säy. macht kavim zum N. pr.

- Purohita Agastya war. Wohl der Besitzer der Vispalā.
- 16. Rjrāśva: 1, 117, 17. 18; Khil. 1, 12, 7.
- 16d. Steht anarván für anarváni (sc. aksí) oder ist es Lok. sg. im adv. Sinn?
- 17. Die Hochzeit der Süryä: 1, 34, 5; 117, 13; 118, 5, 184, 3; 4, 43, 2; 44, 1; 5, 73, 5; 6, 63, 5. 6; 7, 69, 3. 4; 8, 8, 10; 22, 1; 10. 85, 14 fg.; Khil. 1, 3. 2; AV. 6, 82, 2; TS. 4, 7, 15, 4.
- 17b ':drsman ist nach Säy. das Ziel in einem Wettlauf. Als Gleichnis würde besser ein Schaugerüst am Ziel passen.
- 17d: 1, 117, 13; 4, 44, 2. Die Schönheit ist hier eben die Sürya, die sich zur Schönheit der Asvin gesellt (6, 63, 5. 6; 7, 69, 4; 72, 1; 1, 139, 3).
- 18. Die Fahrt für Divodasa im Sambarakampf: 1, 112, 14; 119, 4.
- 18a. vartis bezeichnet die eigentumliche Umfahrt der Aévin, die vielleicht durch 1, 30, 19; 5, 73, 3; 8, 22, 4 erlautert wird.
- 18d. Um zu Wasser und zu Land zu fahren. 19a. svapatyam áyuh, vgl. 3, 3, 7a.
- 19c. jahnávi, nach Säy. die Nachkommenschaft des Jahnu; s. zu 3,58,6b. Eher die Frau des J., vgl. manávi. Zu vájaih vgl. 1,117,1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie eine Siegerin. <sup>2</sup> Vgl. kurand 1, 119, 7. <sup>2</sup> Dann wohl zu übersetzen: In der schweren Stunde (der Geburt). Der Lok. maht von mah kommt nicht vor, vgl. das zu 1.5, 3 Bemerkte.

Meisterschaft bringend kamet ihr Nāsatya's eines Sinnes mit Belohnungen zur Jahnāvī (?), die dreimal des Tages (euch) den (Opfer)anteil darbrachte.

- 20. Den ringsum belagerten Jahusa entführtet ihr des Nachts auf gangbaren Wegen durch die Lüfte. Mit dem zerspaltenden Wagen fuhret ihr Nasatya's durch die Berge, ihr Alterlosen.
- 21. Ihr Asvin standet dem Vasa zum Kampfe bei, daß er an einem Morgen Tausende gewann. Von Indra begleitet wehret ihr das Unheil, die Feindseligkeiten von Prthusravas ab, ihr Bullen.
- 22. Für Sara, den Sohn des Reatka, holtet ihr zum Trinken aus dem Brunnen das Wasser aus der Tiefe nach oben. Für den verschmachtenden Sayu machtet ihr Nasatya's durch eure Künste die unfruchtbare Kuh milehstrotzend.
- 23. Dem schutzsuchenden, lobpreisenden Visvaka Kṛṣṇiya, dem rechtschaffenen, gabet ihr Nāsatya's durch eure Künste den Viṣṇāpu, der wie ein Stück Vieh verloren war, zum Wiedersehen.
- 24. Den Rebha, der zehn Nächte, neun Tage von seinem Feind verschnürt, durchbohrt im Wasser (lag), auseinander gegangen, ins Wasser geworfen. den schöpftet ihr heraus wie Soma mit dem Schöpflöffel.
- 25. Eure Meisterstücke habe ich verkündet, o Asvin. Ich möchte Herr über dieses (Besitztum) sein, im Besitz schöner Rinder und Söhne und sehend und ein langes Leben erreichend ins Alter eingehen wie in das eigene Heim.

# 1, 117. An die Aświn.

1. Zum Rausche des süßen Soma bittet euch, Asvin, der alte Hot; her. Für die Darbringung ist das Barhis hergerichtet, die Rede ist verteilt', kommet herbei mit Labsal, mit Belohnungen, ihr Nasatva's!

20. Der belagerte Jähusa: 7, 71, 5.

20b. ahatha rájobhih auch 6, 62, 6 in der Bhujvusage.

20cd. Wohl eine andere Sage, vgl. 1, 117, 16, 6, 62, 7; 10, 39, 13.

21. Vasa, der Purohita des Königs Pṛthuśravas, ist der Dichter von 8, 46. Als Schützling der A. wird er noch 1, 112, 10; 8, 8, 20; 10, 40, 7 genannt, als der des Indra 8, 50, 9. In 8, 8, 20 wie 8, 50, 9 neben Dasavraja, der wohl sein königlicher Patron war.

21ab bezieht sich auf die Schenkung, für die Vasa selbst in 8,46,21-24 dankt.

22. Zwei verschmachtende Rṣi's, Śara (als Rṣi sonst nicht genannt) und Śayu.

22cd. Die Kuh des Sayu 1,117,20; 118,8; 119,6; 6,62,7; 7,68.8; 10,39,13; Khil. 1, 12,6; RV. 1,112,16; 10,40,8.

28. Viśvaka und der verlorene Sohn Viṣnāpū, vgl. 1, 117, 7; 10, 65, 12. Viśvaka ist der Dichter oder Sprecher des Aśvinlieds 8, 86, das unter den Krsnaliedern steht und Auspielungen auf diese Sage enthält.

28a. krąniyá nach Say., Sohn des Krana

Rebha: 1, 112, 5; 117, 4. 12; 118, 6; 119, 6;
 10, 39, 9: Khil. 1, 12, 2. Vgl. auch 1, 181, 1
 Nach 10, 39, 9 war Rebha im Wasser bereits tot. Die verschiedenen Partiz, schildern die komplizierte Tötung des Rebha.

24c. udáni sowohl zu víprutam (1, 117, 4c) wie zu právrktam, vgl. apsu pravrnajuni Kaus. Br. 18, 10.

25b. Zu asyá ergänzt Sāy. rāşirasya. Jedenfalls eine Bitte pro domo. 25d. D. h. so gern.

#### 1, 117.

Tristubh. Das Lied berührt sich vielfach mit 1, 116. Derselbe Dichter hat das gleiche Thema wiederholt behandelt.

1b: pratno hota ist Agni nach 2, 7, 6; 8, 11, 10; vgl. 6, 60, 11.

1d: Str. 10; 1, 30, 17; 8, 20, 2; 1, 5, 8; 116, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf Sprecher und Sänger.

- 2. Euer Wagen, ihr Aśvin, der schneller als der Gedanke, mit guten Rossen bespannt, die Clane besucht, mit dem ihr zum Hause des Frommen kommet, auf dem machet die Umfahrt zu uns, ihr Herren!
- 3. Den unter den fünf Stämmen bekannten Rsi Atri befreit ihr Herren aus Drangsal, mit seinem Gefolge aus dem glühenden Ofen, indem ihr die Listen des feindseligen Dasyu vereitelt habt, einen nach dem anderen' zur Eile treibend, ihr Bullen.
- 4. Den Rsi Rebha, der von Bösewichten wie ein Roß versteckt im Wasser (lag), o bullengleiche Herren Asvin, den füget ihr mit Meisterkünsten wieder zusammen, da er schon auseinander gegangen war. Nicht veralten eure früheren Taten.
- 5. (Den Vandana), der wie ein im Schoß der Todesgöttin Entschlafener, wie die Sonne im Dunklen ruhte, ihr Meister, den vergrabenen, habt ihr wie einen (vergrabenen) Goldschmuck ausgegraben, schön zu schauen, (euch) zum Lobe, ihr Asvin.
- 6. Diese (Tat) von euch muß Kakstvat Pajriya laut verkünden auf seiner Fahrt, ihr Herren Nasatya's: Aus dem Hufe des preisgewinnenden Rosses schenktet ihr seinen Leuten hundert Krüge der süßen Getränke ein.
- 7. Ihr Herren gabt dem lobpreisenden Viśvaka Kṛṣṇiya den Viṣṇāpū (wieder). Auch der Ghoṣā, die zu Hause bei den Eltern sitzen geblieben, gabet ihr Aśvin noch im Alter einen Gemahl.
- 8. Ihr gabet dem Śyava Kanva die weiße (Kuh) des großen Kşona, ihr Aśvin. Laut zu verkunden ist diese Tat von euch, ihr Bullen, daß ihr dem Sohn des Nṛṣad Ruhm verliehet.
  - 9. Die ihr viele Gestalten annehmet, ihr Asvin führtet dem Pedu das

<sup>2</sup>b 7, 74, 1; 69, 2; 10, 41, 2; 40, 6.

<sup>2</sup>c 1, 183, 1c; 8, 85, 6a. 8: 1, 116, 8.

<sup>4 1, 116, 24. 5: 1, 116, 11. 5</sup>b: 3, 39, 5d.

<sup>6. 1, 116, 7.</sup> 

<sup>6</sup>b parifman geht eher auf die Rundreise des fahrenden Sängers als auf die der Asvin. Im letzten Fall wäre das Wort mit der folgenden Zeile zu konstruieren und Str. 12 sowie 1, 46, 14; 4, 3, 6; 10, 106, 3 zu vergleichen.

<sup>6</sup>c. jánaya bezieht sich auf das Gefolge des Rși. Ähnlich 1, 116, 8.9.

<sup>7</sup>ab: 1, 116, 23.

<sup>7</sup>cd. Ghosā 10, 39, 6; 40, 5; Khil. 1, 3, 5.

<sup>8</sup> muß nach 10, 31, 11 eine Sage sein. Der Zusammenhang ist dunkel. Kanva als Schützling der Asvin 1, 47, 5; 112, 5; 8, 7, 18 (dort heißt er dhanaspfs). Eine andere Legende von Kanva (dem anderen Kanva? s. zu 1, 112, 5c) wird 1, 118, 7; 8, 5, 23 berührt. Nach

Jaim. Br. 3, 72 ist aber auch da der Sohn des Nṛṣad gemeint. 1.117, 8 wie 10, 31, 11 heißt er Sohn des Nṛṣad, ebenso AV. 4, 19, 2; Jaim. Br. 1, 216. Dem śyávāya obiger Stelle entspricht kṛṣṇāya 10, 31, 11 c. śyáva heißt auch der Sohn der Vadhrimatī nach 10, 65, 12 (vgl. 1, 117, 24). Das Adj. 'dunkelbraun' ist śyāvā betont'. In 10, 31, 11b ist von einem śyāvō vājī die Rede. Es handelt sich wohl um ein Wettrennen, in dem Kaṇva die weiße Kuh gewann. Ob darnach śyáva für śyāvāśva steht: Kaṇva mit dem Rappen?

<sup>8</sup>b. Ob kɨjonɨd N. pr. sei, ist vollends ungewiß. Das Wort kommt nur hier vor. Nach Säy. haben die Aświn dem durch Aussatz dunkelfarbigen Kanva eine hellfarbige Frau gegeben. 10, 31, 11 deutet aber auf eine weiße Kuh.

<sup>9: 1, 116, 6. 9</sup>a. Dasselbe vom Wagen der Asvin 1, 119, 1. Vgl. 1, 46, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies bezieht sich wohl auf das ganze Gefolge. Akzentverschiedenheit bei krena (N. pr.) und krena (Adj.).

<sup>\*</sup> Von Dieben. \* Dieselbe

schnelle Roß zu, das Tausende gewinnt, den Preis erringt, unwiderstehlich ist, das schlangentötende, rühmliche, (Feinde) überwindende.

- 10. Diese sind eure rühmlichen (Vorrechte), ihr Gabenschöne: die feierliche Rede, der Lobgesang, der Wohnsitz in beiden Welten. Wenn euch, Aśvin, die Pajra's rufen, so kommet mit Labsal und (bringet) dem Kundigen Gewinn!
- 11. Von Sunor Mana gepriesen, brachtet ihr Asvin dem Redegewaltigen den Siegerpreis, ihr Eilige; bei Agastya durch feierliche Rede erbaut, machtet ihr Nāsatya's die Vispalā heil.
- 12. Wohin gehend? zu des Kāvya Preislied, ihr bullengleichen Himmelsenkel, (oder) zu Bett¹? habt ihr den wie einen Topf mit Gold Vergrabenen am zehnten Tag ausgegraben, o Aśvin.
- 13. Ihr Asvin habt durch eure Künste den greisen Gyavana wieder jung gemacht. Euren Wagen erkor die Tochter des Surya, ihr Nāsatya's, samt euer Schönheit.
- 14. Ihr Jünglinge waret dem Tugra mit dem früheren Eifer wieder zugeneigt. Ihr holtet den Bhujyu aus der Meeresflut heraus mit den Vögeln?, den Schimmelrossen.
- 15. Es rief euch, Asvin, laut der Tugrasohn, ins Meer getrieben, keinen Irrweg gegangen. Ihr holtet ihn heil heraus auf wohlgeschirrtem, gedankenschnellem Wagen, ihr Bullengleiche.
- 16. Es hatte euch, Aśvin, die Wachtel angerufen, als ihr sie aus dem Rachen des Wolfes befreitet. Mit dem siegreichen (Wagen) fuhrt ihr durch den Rücken des Berges. Die Brut des Viṣvāc habt ihr durch Gift getötet.

9b = 7, 71, 5b.

9d: 6,1,11b. tárutram = sprdhám tarutáram der Parallele 1, 119, 10.

10a: 1, 184, 4c.

10b. Sie haben verschiedene Heimat nach 1, 181, 4; vgl. auch 8, 10, 1; 26, 17.

11: 1, 116, 15.

11a. Unter den verschiedenen Erklärungen verdient die eine Oldenbergs den Vorzug. sünör mäna ist der volle Name des Māna — Agastya oder ein Wortspiel mit dem einfachen Namen Māna. 'Die Ehre des Sohnes' würde sich den Eigennamen wie dasyave vika oder varo susämne oder der Bezeichnung Indra's als Ruhmessohn (1, 103, 4) zur Seite stellen.

12. Wesentlich richtig bei Säy. cd bezieht er auf die Errettung des Rebha (1,116,24; 117,4). Der zehnte Tag paßt auf diesen, nicht aber das Verb ud-vap, das eher auf Vandana schließen läßt nach 1,116,11; 117,5; 10,39,8. Dann wäre Vandana in diesem Liede zweimal (Str. 5 und 12) erwähnt. In ab fragt der

Dichter: Wohin waret ihr gerade unterwegs, als ihr den Verschütteten entdecktet? Fuhrt ihr damals zum Loblied des Kavya Usanas (so richtig Säy.) oder gingt ihr gerade zu Bett? Die Fragen ähnlich wie 5,74,32. 10,40,2. śayutrá wie 10,40,2. Hier vielleicht doppelsinnig. 1826: 1,116,10

18cd: 1, 116, 17. sahá śrtyń nach 7, 69, 4 zu verstehen. Vgl. 1, 46, 14 und 116, 17, ferner 3, 60, 4.

14: 1, 116. 3. Zu punarmanyá vgl. 1, 94, 12c bhúto esam mánah púnah. Die Stelle labt auf ein zeitweiliges Erkalten der Freundschaft zwischen Tugra und den Asvin schließen. s. zu 7, 68, 7.

15b. Ob wörtlich oder bildlich (der keinen Fehltritt begangen hatte) zu verstehen, ist schwer zu entscheiden. avyathir jaganvän ist von vydthir jaganvänsah 8, 45, 19 kaum zu trennen. 16ab: 1, 116, 14.

16c: 1, 116, 20; 6, 62, 7; 10, 39, 13.

16d. Nur hier. Vișvāc war nach Sāy. ein Asura.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Und zugleich: zu Sayu. 
<sup>2</sup> Den geflügelten Rossen. 
<sup>3</sup> D. h. der den richtigen Kurs eingeschlagen hatte? 
<sup>4</sup> Säy.'s zweite Erklärung ist \*Beschützer des Sayu'.

- 17. Hundert Widder hatte er der Wölfin gespendet und war durch seinen bösen Vater in die Nacht (der Blindheit) geführt: Ihr Asvin gabt dem Rirasva die Augen, ihr machtet dem Blinden Licht zum Sehen.
- 18. Heil, Gewinn rief die Wölfin, o Bullen Asvin, dem Blinden zu mit den Worten: 'Ihr Herren, Rirasva (ist es, der) wie ein jugendlicher Liebhaber hundert und einen Widder aufgetischt hat.'
- 19. Groß ist euer Beistand, heilsam, ihr Asvin. Auch den Lahmen machet ihr heil, ihr ..... Darum rief euch die Purandhi; ihr Bullengleiche kamet zu ihr mit Hilfen.
- 20. Für Śayu machtet ihr Meister Aśvin die Kuh, die keine Milch gab, die unfruchtbare, versiegte milchstrotzend. Ihr führtet durch eure Künste dem Vimada die Frau zu, des Purumitra Maid.
- 21. Indem ihr mit dem Wolfe Korn sätet und dem Menschen Nahrung herausmolket, ihr Meister, und mit dem Bakura den Dasyu anblieset, habt ihr weites Licht für den Arier bereitet.
- 22. Dem Dadhyac, dem Atharvansohn, gabt ihr Asvin einen Pferdekopf zum Ersatz. Er verriet euch wahrheitsgetreu die tvastrische Süßigkeit, die euch verborgen war, ihr Meister.
- 23. Immerdar habe ich eure Huld, ihr Seher, begehrt. Fördert alle meine (frommen) Gedanken, o Asvin! Schenkt uns, Nasatya's, großen Reichtum, von Kindern begleiteten, namhaften!

18ab Mit dem betonten Vok. nára beginnt die direkte Rede der Wolfin, die in cd fortgesetzt wird. Zu śunám - bháram ahvayat vgl 5, 29, 8 karám ná víšce ahvanta devá bháram indraya (dazu wieder 8,66,1 huvé bháram ná karinam) und andererseits 3, 30, 22 sunam huvema .... indram, 10, 160, 5 rayam indra tvā sunam huvema. sunam steht in einer Begriffsreihe mit bhadram (Kauś. 46, 54), bháram (1, 117, 18), phalinam (AV. 3, 15, 4). Es ist eine erstarrte Form, die wie śám bald als Akk. gebraucht wird (RV. 1, 117, 181; 10, 126, 7; Śāńkh. Gs. 2, 10, 6; Kauś. 46, 54), bald als Adv. ('zum Glück, um Glück, glückbringend': RV. 3, 30, 22; 4, 3, 11; 57, 4. 8; 10, 160, 5; AV. 3, 15, 4; MS. 1 p. 60, 7; Hir. Gs. 1, 10, 6). Doch könnte śundm einige Male (3, 30, 22; 6, 16, 4; 10, 160, 5; Hir. Gs. 1, 10, 6) als Adj. = glückbringend (Say. zu 10, 160, 5 sukhakaram) gefaßt werden. So auch in dem N. pr. śundhotra. Die Bedeutung 'Glück' oder 'Gedeihen' (so auch in der Personifikation śūnāsīrau 4,57,5) ergibt sich auch aus ducchinā, dšuna (AV. 14, 2, 16) 'Unglück, Unheil'.

19b. dhişnya? 19c. Say. rat auf Ghosa oder Vispala. Doch s. zu 1, 116, 13.

20ab: 1, 116. 22.
 20cd: 1. 116, 1: 10, 39, 7.
 21. Dieser Sagenzug, der 8. 22, 6 wiederkehrt, hüngt mit der Ausbreitung der arischen Herrschaft und Kultur zusammen, gehört also zu 7, 5, 6. Die Aévin sind Beschützer des Ackerbaues, AV. 10, 6, 12. Nach 8, 22, 6 pflügen die Asvin mit dem Wolf. Yāska (6, 26) folgert daraus, daß vika hier den Pflug bedeute.
 21b: 10, 122, 6; 8, 72, 16.

21c. bākura ist etwas, woraus ein Şchlauch gefertigt wird. Der bākura drii (9, 1, 8), d. h. der aus Bakura gefertigte Schlauch, ist dort bildlicher Ausdruck für die Somapfianze. Die Aévin aber führen auf ihrem Wagen einen Schlauch (drii) mit Süßigkeit, 4, 45, 1.3; 8, 5, 19.

21d. Vgl. auch 1.59, 2; 2, 11, 18; 7, 5, 6. 22: 1, 116, 12. 28d: 6, 72, 5b; 2, 30, 11d.

<sup>17 18 1, 116, 16.</sup> 

<sup>17</sup>ab Anakoluthic oder Ellipse. Såy. ergänzt: machtet ihr sehend.

Die Wolfin selbst verwendet sich bei den Asvin für den Blinden.

- 24. Ihr Herren Aśvin schenktet bereitwillig der Vadhrimati einen Sohn, den Hiranyahasta. Den in drei Teile gespaltenen Śyāva habt ihr gabenschönen Aśvin zum Leben erweckt.
- 25. Diese früheren Heldentaten von euch, Aśvin, haben die Ayu's verkündet. Euch Erbauung bereitend, ihr Bullengleiche, wollen wir als Meister Weisheit verkünden.

# 1, 118. An die Asrin.

- 1. Euer Wagen, ihr Aśvin, soll herankommen, mit Adlern fliegend, mildtätig, huldreich, der schneller als des Sterblichen Gedanke, dreisitzig, windschnell, ihr Bullen.
- 2. Kommet heran auf dem dreisitzigen, dreiteiligen Wagen, dem dreirädrigen, leichtrollenden! Machet unsere Kühe milchstrotzend, die Streitrosse feurig, laßt unsere Mannschaft gedeihen, o Aśvin!
- 3. Auf dem in gestrecktem Laufe fahrenden leichtrollenden Wagen höret dies Geklapper des Preßsteins, ihr Meister! Warum haben gerade euch, Asvın, die frühergeborenen Redner als die genannt, die am meisten dem Mangel begegnen?
- 4. Euch, Asvin, sollen die Adler herfahren, die an den Wagen geschirrten, schnellen, fliegenden, die gleich den himmlischen Geiern die Gewässer überholend, (euch), Näsatya's, zum Opfergenuß fahren.
- 5. Euren Wagen, ihr Herren, bestieg die jugendliche Frau, die Tochter des Surya, da sie daran Gefallen fand. Eure prächtigen fliegenden Rosse, die rötlichen Vögel sollen im rechten Augenblick herumfahren.
- 6. Den Vandana holtet ihr mit Meisterkunst, den Rebha mit Geschick heraus, ihr Meister, ihr Bullen. Den Tugrasohn errettet ihr aus dem Meer, den Cyavana habt ihr wieder jung gemacht.
- 7. Ihr Asvin habt dem Atri, der in die heiße (Glut) hinabgeführt war, Stärkung (und) ein Schutzmittel¹ gebracht. Ihr gabt dem verklebten Kanva das Augenlicht wieder, an seinem Loblied Gefallen findend.

24ab: 1, 116, 13.

24cd. Nach 10,65,12 war Syāva der Sohn derselben Vadhrimatī.

25d: 2, 12, 15d; 8, 48, 14d; 2, 1, 16d.

#### 1, 118.

Tristubh.

1a. Die Adler als die Gespanne der Asvin Str. 4, Adler als Rosse 8, 5, 7.

1b = 1, 35, 10b. 1cd: 5, 77, 3; 1, 183, 1.

1c: 1, 117, 2. 2a = 8, 85, 8a.

2c: AV. 4, 27, 3; TBr. 3, 7, 5, 7.

8. Ganz ähnlich 3, 58, 3.

8c: 6, 44, 10; 52, 3; 10, 42, 3; 5, 76, 2cd.

4c. apturah: 'eilig wie die Gewässer' Say.

5cd. Ob auf die tägliche Umfahrt (vartis) der Asvin zu beziehen oder als Oratio recta der Götter (vgl. 1, 116, 2b) auf das Wettrennen um die Süryä? Der Sinn von pari-vah ist ungewiß. Für das erste sprechen Str. 1.2. 4.10.11.

7ab: 1, 116, 8. 7b: 10, 39, 9.

7c: 8, 5, 23. Diese Sage wird durch Jaim. Br. 3,72 aufgeklärt. Die Asura's hatten dem Kauva die Augen mit Salbe zugeschmiert, um seine Sehergabe auf die Probe zu stellen. Säykennt diese Version der Sage. Nach seiner zweiten Erklärung wäre aptripta s.v.a. am Star erblindet.

<sup>4</sup>d = 6,68,7b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Schnee.

- 8. Ihr Asvin habt ehedem dem in Not geratenen Sayu die Kuh milchstrotzend gemacht. Die Wachtel habt ihr aus Drangsal befreit. Der Vispala setztet ihr das Bein wieder an.
- 9. Ihr Aśvin habt dem Pedu das von Indra befeuerte schlangentötende weiße Roß geschenkt, das von dem hohen Herrn anzurufen ist, das überlegene, gewaltige, tausendgewinnende, bullengleiche mit festen Gliedern.
- 10. So rufen wir euch beide, die Edlen, schutzbedürftig fein um Beistand Kommet zu uns auf schätzebeladenem Wagen zum an, ihr Herren Aśvin. Wohlergehen und freuet euch an den Lobesworten!
- 11. Kommet mit der frischen Schnelligkeit des Adlers einträchtig zu uns. ihr Nāsatya's, denn ich rufe euch Asvin an unter Opferspenden bei Aufgang der Morgenröte, die zum vielten Male da ist.

## 1, 119. An die Aśrin.

- 1. Euren verwandlungsreichen Wagen, den gedankenschnellen mit raschen Rossen, den verehrungswürdigen rute ich zum Leben, den mit tausend Bannern, den sieggewohnten (?) mit hundert Gütern, den gehorchenden, heilbringenden, zum Opfergenuß.
- 2. Das emporgerichtete Nachdenken ist bei seiner' Ausfahrt auf (euern) Preis gerichtet. Nach allen Seiten gehen (meine Gedanken). Ich bereite den heißen (Milch)trank. Die Schutzgeister stellen sich ein, die Uriani hat euren Wagen bestiegen, ihr Aśvin.
- 3. Als im gegenseitigen Wettstreit die reichen Herren um zu prunken in unermeßlicher Zahl zusammengekommen waren, die im Kampfe siegreichen, da tat sich euer Wagen in rascher Fahrt hervor, da ihr Aśvin die Herrin nach Wunsch fahret.
- 4. Ihr kamt mit den selbstgeschirrten Vögeln zu dem (im Meer) treibenden Bhujyu, ihn zu seinen Eltern heimbringend. Ihr Bullen machtet die Umfahrt in die Fremde(?); für Divodasa zeigte sich eure große Hilfe.

8ab. nadhitáya — purvyáya bildet den Gegensatz zu den nädhamanah der Gegenwart in Str. 10

9c: 1, 116, 6; 10, 39, 10. 11a: 5, 78, 4c.

1, 119. Jagati.

1a: 1, 117, 9; 3, 58, 9c; 7, 71, 4d.

1c vaninam? Vgl. zu 1,64,12. Zu śatádrasum vgl. pratádvasu, krtádvasu. Ob kata- oder ein Part. pracs im Vorderglied? 2a. urdhvé dh.: 7,64.4; 1,88,3 adhayi, dus Bild vom aufgelegten Pfeil 9, 69, 1; 10, 42, 1; 1, 183, 6; 7, 40, 1.

2b. Aus a ist dhitdyah zu ergünzen. Vgl. 10, 64, 2Ъ.

werden. 4b. pitřbhya á nach Say.; Oldenberg: von den

6, 64, 5b zu fassen.

Bab. Das Turnier um die Surya.

Manen her, bei denen er gleichsam schon war. Vgl. 5, 47, 1 und 1, 116, 5c; 8, 3, 23c.

2d. ūrjanī die personifizierte ūrj (Stärkung),

die öfters im Gefolge der Asvin erscheint

(1, 92, 17; 157, 4; 5, 76, 4; 6, 62, 4; 1, 116, 8).

Wortspiel mit Süryā. Vgl. zu 1, 186, 6. å

váram auch 9, 68, 2. Anders ist váram in

4a. Jedenfalls gatam für gatam mit Gr. Der

Satz könnte auch als direkte Rede aufgefaßt

8d. surf hier wohl Fem. (wie AV. 13, 1, 22) und

4c. vijenyà s. zu 1, 146, 5a.

1 Des Wagens.

11

[H.O.S. 38]

- 5. Für eure Schönheit lenkten den von euch geschirrten Wagen die beiden Stimmen, der es mit dieser' aufnahm(?) Die befreundete Maid, die mit euch zur Kameradschaft die Ehe einging, hatte euch zu ihren Gatten erwählt.
- 6. Ihr befreiet den Rebha aus der Umschnürung; mit Schnee (wehrtet ihr) dem Atri die ringsum brennende Glut. Ihr ließt des Sayu Zehrung in seiner Kuh<sup>a</sup> strotzen. Dem Vandana wurde das Leben mit langer Dauer verlängert.
- 7. Ihr Meister füget den aus Altersschwäche zerfallenen Vandana wie Werkmeister einen Wagen zusammen. Aus dem Boden lasset ihr unter Beifall den Redekundigen erstehen. Eure Meisterschaft bewährte sich dabei für den Verehrer.
- 8. Ihr kamet zu dem in der Ferne jammernden (Bhujyu), der durch des eigenen Vaters Feindschaft (ins Wasser) hinabgestoßen war. Eure lichtbringenden Hilfen waren auf der Stelle, eure wunderbaren Hilfeleistungen unmittelbar da.
- 9. Und euch verriet jene Fliege\* die Süßigkeit. In der Begeisterung des Soma sagt es der Ausija laut: Ihr gewinnet des Dadhyac Sinn und der Pferdekopf stand euch Rede.
- 10. Ihr Asvin verehret dem Pedu den vielbegehrten Schimmel, den Überwinder der Feinde, von Pfeilen ...., in den Kämpfen schwer zu überwinder. rühmenswert, gleich Indra ein Völkerbezwinger.

## 1, 120. An die Aśvin.

Das Lied schließt mit der Danksagung eines mit dem Honorar unzufriedenen Dichters. In seinem Ärger über den Geiz des Opferherren spielt er den Naiven, macht holprige, dunkle Verse in seltsamen Versmaßen und voll von Ironie und versteckter Bosheit.

5b. Ob die Beifallsstimme der Götter und der alten Rsi's? Vgl. die vani in dem verwandten Vers 6, 63, 6; ferner devanam jutlbhih 1, 116, 2; vanici 5, 75, 4; vanibhih 8, 9, 9; gih 1, 183, 2. vani als acclamatio auch 7, 31, 12; 8, 12, 22. asya sardhyam ganz dunkel. Ob vapusah zu asya zu denken. Säy. dessen (des Wagens) Ziel.

6d. Vgl. Khil. 1, 12, 6.

7c. Vandana war nach 1, 117, ñ vergraben. Ob lebendig begraben? Sāy. trennt cd von ab und denkt an Vāmadeva's Geburt, indem er kşēira als Mutterleib erklärt. Ein Wortspiel mit beiden Bedeutungen ist wohl möglich. vipanydyā: die Aśvin heißen 8, 8, 19 vipanyū.

8b. tyájasā: vgl. zu 1, 169, 1.

8c. ttáh in itá atíh entspricht dem abhíke in d; vgl. attbhír yá abhíke Khil. 1, 8, 3; avasc abhíke RV. 6, 24, 10; ferner das Bahuv. Adj. itáatí und dazu sadydatí, antyutí (cf. 8, 73, 1) und paraspá (aus der Ferne schützend). Der Sinn von *itáh* ist dabei nicht sicher. Vgl Oldenberg I, 114.

8d. Vgl. Khil. 1, 8, 3. Über abhişti s. zu 1, 158, 1.
9a: 10, 40, 6c. Wohl mit der Entdeckung des Soma, also mittelbar mit der Dadhyac-Sage zusammenhängend. Vgl. 9, 68, 5; Khil. 1, 9, 3.
Dann ist auch der Zwischensatz in b motiviert.

9b: 1, 122, 4b. huvanyati (vgl. ruvanyati) ist Gegensatz zu arapat. ausija, der Sohn der Usij (Säy.) oder von den Usij stammend, ist Kaksivat als Dichter des Lieds.

9cd. Ob das ursprünglich die Worte sind, die die Fliege den Asvin zuslüsterte?

10c. śaryair abhidyum sind zweifelhaft. Oldenberg vermutet abhidyam (man sollte aber abhedyam erwarten): nicht zu durchbohren. Jedenfalls ist śaryaih mit abhidyum zu verbinden und prianasu dusiaram stehen als beliebte Phrase (4, 36, 6; 5, 86, 2; 8, 46, 8) für sich.

1, 120.

Verschiedene Metren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Schönheit der Asvin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Milch seiner Kuh.

- 1. Welche Anrufung mag euch recht sein, ihr Asvin? Wer macht es euch beiden zur Zufriedenheit? Wie soll euch der Unverständige dienen?
- 2. Die beiden Kundigen soll der Unkundige nach den Pforten fragen. Ein anderer¹ ist ebenso ein Tor. Niemals sind diese beiden gegen den Sterblichen untätig (?).
- 3. Euch beide, die Kundigen, rufen wir an; als Kundige sollet ihr uns heute das Lied vorsagen. Euer Anhänger, der beschenkt wird, hat (das Preislied) angestimmt.
- 4. Ich frage in meiner Einfalt nicht die (anderen) Götter aus nach dem mit Vasatruf gesegneten heimlichen (Soma), ihr Meister. Schützet ihr uns vor dem Mächtigeren, ihr vor dem Gewaltigeren!
- 5. Die Rede, die wie bei Ghoşa(?) Bhrgavāņa sich schön macht, mit der der Pajriya euch verehrt, (eine solche habe ich) nach Speisung verlangend, nicht als Kundiger vor(getragen).
- 6. Höret auf das Singlied des Takavana, denn ich habe euch besungen, ihr Asvin! Her die Augen, ihr Hausmeister der Schönheit!
- 7. Denn ihr verhalfet zu großer Freude, wenn ihr etwa (etwas) herausgeschlagen habt. Möget ihr beiden Götter uns gute Hüter sein, schützet uns vor dem böswilligen Wolf!
- 8. Überantwortet uns nicht einem feindlich Gesinnten! Nicht sollen die Kühe von unseren Häusern weg man weiß nicht wohin -- gehen! (Sie seien) mit ihren Eutern nutzbringend, auch ohne ein Junges zu haben.
- 9. Sie sollen Milch geben, um euch zu Freunden zu machen. Bestimmt uns für den lohnbringenden Reichtum, und bestimmt uns für den Speisegenuß samt den Milchkühen!

1a. hótra, Sāy.: die Rede als Loblied.

2a. Die Pforten der Erkenntnis (matinám 9. 10,6; rtásya 7,95,6), also die poetische Eingebung. Säy.: die Wege, die das Mittel zu Lob und Dienst sind.

2b. itthú läßt verschiedene Auffassungen zu (vgl. 6, 16, 16).

2c. ákrau ganz dunkel. Ob Lok. von einem á-kr-i?

3c. Anspielung auf die Dakrinā. dayamanak wie dayate 7, 100, 1. Pischel (Ved. St. 2, 108): Euer Geber. yuvākuh wie 7, 68, 1. prārcat kann auch gegen Pp. (prā-ārcat) als Inj. prā-arcat aufgelöst werden.

4u nimmt auf 2a Bezug.

4b. Die Gen. entweder von vi prechāmi abhängig, oder b ist Ellipse ('ihr kennt'). Der vaṣatgesegnete Soma ist nach Khil. 1, 9, 3 jedenfalls der geheime, den Aśvin verratene Soma, den die Götter bisher den Aśvin vorenthalten hatten.

4c: 10, 93, 1c. Say. dagegen: "Trinket vom Soma und (machet) uns sehr ungestüm!"

5. Dunkle Str.

5c. Zu prá wohl arcāmi aus Str. 3 zu ergänzen. işayúh wäre wieder Anspielung auf die Dakşinā. ná vidván wie 1, 164, 6.

6a. tákavana, wenn überhaupt Eigenname, wäre der des Dichters. Säy. meint, es bedeute 'mit unsicherem Gang' und denkt an den blinden Rjräśva (1, 116, 16). Er faßt also śrutám praeterital. Eine Anspielung auf Rjräśva ist in c wohl möglich. Je nach dem Verb, das man in c ergänzt, würde der Päda besagen: Schaut oder laßt mich schauen, nämlich die Dakşinä, die ich jetzt bekomme. Sicher ironisch.

8a. Pischel (Ved. St. 2, 107) vermutet må kutrā.
 8c. Vgl. 3, 55, 16a.

9a. Weil die Milch für den Somatrank dienen soll.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Außer euch.

- 10. Von den belohnenden Asvin habe ich einen Wagen ohne Roß geschenkt bekommen. Über den habe ich mich baß gefreut.
- 11. Dieser leichte Wagen soll mich jedenfalls unter die Leute zum Somatrunk fahren, du Kleine.
- 12. Darum will ich nichts wissen von einem Traum und von einem Reichen, von dem man keinen Dank hat. Diese beiden verschwinden am Morgen.

## 1, 121. An Indra'.

Das Lied ist reich an Dunkelheiten und unverständlichen Anspielungen. Es scheint sich um ein Morgenopfer zu hande n. Mythos und Gegenwart fließen mehrfach ineinander.

- 1. Ist er wohl das rechte Gefäß für solch gottergebene Männer? Wird der Eilige die Lobesworte der Angiras' hören? Wenn er zu den Clanleuten des Herrenhauses gekommen ist, möge der Opferwürdige weite Schritte machen bei dem Opfer.
- 2. Er stützte den Himmel, er benetzte die Unterlage. Als Rbhu (Meister) hat er, der Herr, den Besitz der Kuh zum Siegerpreis (bestimmt). Der Büffel sah dem selbsterzeugten Lockweib nach. Er hatte das Weibchen des Pferdes in die Mutter der Kuh ver(wandelt).

10c. Auch dies ist Ironie.

- 11. Der Dichter meint den Wagen ohne Pferde und wendet sich dabei an seine Frau. samaha steht in der gleichfalls ironischen Dänastuti 8, 70, 14. mä uhyáte (wenn so richtig aufgelöst gegen Pp. ühyáte, vgl. 4, 56, 6) ist Vermischung zweier Konstruktionen, entweder mä vahati oder bloß uhyate. vah mit doppeltem Akk., somapéyam der Akk. der Richtung wie 8, 13, 23 bc; 10, 16, 4; bei srj 8, 3, 10; 5, 85, 3; 10, 98, 5; bhr 4, 27, 4; badh 4, 23, 7; sidh 6, 47, 21; pra-cud 8, 12, 3; as 1, 121, 10. 13 c.
- Die erwartete reiche Daksinā ist wie ein Traum, der nicht in Erfüllung geht.
- 12c. Ob básri für vásri zu vasar, also ἡρι? Sāy. 'schnell'.

#### 1, 121.

Tristubh.

1a. pátra nähert sich hier der späteren Bedeutung. Indra ist ein pátra, sofern er die Reden in sich aufnimmt oder sofern er ein mit Gut gefülltes Gefäß ist (vgl. 10, 42, 2).

1d. Sonst von Visnu, hier, wie scheint. von Indra, vgl. urugaya 10, 29, 4.

2a. dharúna die Erde wie 10, 111, 4; 1, 56, 5.
nárah schwerlich Gen. (Gr.), so wenig wie

5, 9, 7. Eher mit Say. als Nom. sg. des dem RV. sonst nicht geläufigen St. nåra.

2cd. Diese seltsamen Verwandlungen werden auch 10, 111, 3 angedeutet Einzelheiten fehlen Dazu gehört die Geschichte vom Stierroß (vrsanasrá) 1,51,13. ásvasya ist wohl vrsanakvásya. Sav.: 'Und dies ist ein anderes Wunder, daß er das Weibchen des Rosses, eine Stute, zur Mutter, Erzeugerin der Kuh verkehrte. Einstmals erzeugte Indra im Scherz eine Kuh von einer Stute. Dies wird hier angedeutet und aus einem anderen Mantra\*, den Indra spricht, ergibt sich dies deutlich.' svajám vrám ist die ména in d und 10, 111, 3 vrá nach Roth: Haufe, Schar, nach Pischel: Weib, nach Bergaigne (40h. 14) femelle en rut oder femme amoureuse. Dies wohl richtig. vrá ist das Lockweibchen. In 8, 2, 6 bezeichnet es die weiblichen Locktiere, mit denen Jäger das Wild einfangen wie die Sänger den Indra. 1,124,8 sind die Frauen gemeint, die auf die Hochzeit gehen um Männer anzulocken (vgl. AV. 6, 60); 1, 126, 5 mit dem Beiwort viśyάh die Hetären (δημόσιαι παιδίσκαι); 4, 1, 16; 10, 123, 2; AV. 2, 1, 1 von den Lockstimmen der Sänger, wobei das Bild der nach dem Stier brüllenden Kühe festgehalten wird. 1, 121, 2 ist das den Büffel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Anukr.: An alle (fötter oder an Indra.

<sup>2</sup> Die sieben Schritte der Freundschaft? Oder: zum Opfer.

<sup>3</sup> Die Erde.

<sup>4</sup> Aber wo?

- 3. Es kam' auf den Ruf zuerst die Morgenröte, die Königin; (es kam' auf den Ruf) der Angiras' der Gebieter der Clane alle Tage. Er zimmerte die ihm zu eigen gegebene Keule; er stutzte den Himmel für die den Herren gehörigen Vierfüßler und Zweifüßler.
- 4. Im Rausche dieses (Soma) gabst du die eingeschlossene lärmende Reihe der Kühe der Rechtmäßigkeit (zurück). Als der Dreispitz<sup>4</sup> sie im Zuge zurücktührte, da schloß er die Tore auf, die Betrüger des Menschen.
- 5. Für dich war die Milch, die beide Eltern eilig brachten, die Gabe aus gutem Samen (dir) zum Sieg, der reine (Trank), den sie dir als dein Eigentum zum Opfer brachten, die Milch der immermelken Kuh.
- 6. Nun ist er geboren; erfolgreich soll er berauschen. Er leuchte hervor wie die Sonne aus dieser Morgenröte, wenn der Saft mit Hilfe der ihren Schweiß opfernden (Priester), mit der Kelle eingießend, in die alten Gefäße gelangt ist.
- 7. Wenn die Holzmacherin, die gutes Brennholz hat, tätig sein wird, so (soll) während des Opfers die Sonne das Gefängnis der Kuh über(winden), wenn du hervorleuchtest während der entscheidenden Tage für den Gebieter, der mit seinem auf Karren fahrenden Clan die Herde sucht.
- 8. Als du den großen Himmel eingeholt, nahmst du hier die beiden Hari (Falben) weg, den an Glanz überlegenen Quell' erkämpfend, als sie zu deiner

lockende Weibchen, das Indra als der Büffel für sich selbst erzeugt hatte, gemeint, also eine mayā.

3-4. Der Panimythos. 8a: 4, 1, 13. 16.

36. ánu dyűn wie Str. 7.

3cd: 10,99, 1. Der Zusammenhang dieser Zeile ist dunkel. Zu niyutam vgl. 1,52,7; 6,21,7. In beiden Stellen steht yüyya statt niyuta.
4c. Der Dreispitz ist Indra als Stier (wie Tänd. 8, 1, 4), der die befreite Herde selbst herausführte.

4d. Vgl. 7, 75, 1.

 Für seine Taten erhält Indra das Privilegium des Soma, der seine Milch ist.

56. Vgl. 10, 61, 11 b. turdne Infin.

5cd - 10, 61, 11 cd.
 5c. Eben der Soma.
 5d. Die sabardüghā (immermelke?) ist eine Art Wunschkuh, hier die Somapflanze.

6. Soma.

6d. sruvéna siñcán eigentlich von dem Priester, durch Hypallage auf Soma bezogen. Einfacher wurde die Konstruktion, wenn man nit Foy (KZ. 34, 259) tonloses siñcan herstellt: 'Von denen der Saft erlangt ward, die gießen ihn mit dem Löffel ein'. jarana (zweifellos = jarana) bezeichnet die gebrauchten alten Somagefäße, im Gegensatz zum neugeborenen Soma. ahama entweder wie 10, 70, 7b, oder (wie oft im 9. Buche in Verbindung mit Soma): seine alten Formen erreicht hat.

7. Ganz unsicher.

7a. vanádhiti nach Sāy. Messer oder Beil. Ob Anklang an svádhiti?

7b. Zu parı wohl ein Verb zu ergänzen: bhavati oder yati? Das Gefängnis der Kuh wäre aus dem Panimythos entnommenes Bild für den Verschluß, in dem sich die Sonne während der Nachtzeit befindet, vgl. 7, 88, 2.

7cd ist deutlich Anspielung auf denselben Mythos. viś in ánarviśe bildet den Gegensatz zu tura wie in Str. 3b. Der Clan sind die Angiras', der tura Brhaspati oder Indra.

8a. Unbekannter Mythos. aştá schwerlich = 8, eher Nom. agentis von aś. Nach Sāy. Gr. ist aştá Du. zu hári.

 Soma. Vgl. 10, 120, 3d. Zu dyumnāsāh vgl. rayisāt 1,58,3b und 5,23,1ab; 8,19,15a.

Oder: komme, auf die Gegenwart bezogen. 
Oder Soma.

Oder Soma.

Oder Stier Indra.

Das Beil. Nach Roth: die Holzschicht.

Oder Soma.

Ode

Stärkung den berauschenden Hari (Soma) mit den Steinen ausmelkten, den auf die (Milch der) Kühe wilden, den Windbefreundeten.

- 9. Du kehrtest (?) geschickt den dargereichten ehernen (Spieß?) der Kuhin den Himmelskeil um, wobei du Vielgerufener für Kutsa Partei nehmend den Śuṣṇa mit endlosen Streichen einholest.
- 10. "Wenn die Sonne vor dem Verschwinden im Dunkeln ist, schleudere, du Herr des Preßsteins, das Geschoß nach dem Räuber!" Des Śuṣṇa umgelegte, gutverschnürte Stärke, die hast du vom Himmel her zersprengt.
- 11. Himmel und Erde jubelten dir, Indra, bei der Tat zu, die beiden großen räderlosen Erscheinungen. Du hast den Vrtra, der auf den Flüssen lag, mit der großen Keule in den (Todes)schlaf versenkt, den Eber(?).
- 12. "Indra, du der Mannhafte, der du die Menschen um Hilfe angehst, besteige des Vāta schöngeschirrte bestfahrende (Rosse), (trink) den berauschenden (Soma), den dir Kāvya Ušanas gab! Er zimmerte die feindetötende Keule, die (den Kampf) beendet."
- 13. Du Indra hieltest die Falbinnen des Sonnengottes an, den Männern (beistehend). Etasa selbst (?) trug das Rad davon, o Indra. Bis ans andere Ufer der neunzig Ströme (es) schleudernd rolltest du die Opferlosen kopfüber in den Abgrund. —

9-10. Die Susnasage.

- 9ab. In dieser dunklen Verszeile steckt das Rätsel des Vajra in dem Susnakampf. Obige Übersetzung ist nur ein unsicherer Versuch. Wahrscheinlich durfte Indra wie in der Namucigeschichte nicht den eigentlichen Vajra gebrauchen und beschafft sich einen solchen durch List.
- 9b. fbhvā: Man könnte an einen Instr. von fbhvā denken, das 6, 49, 9 Beiwort des Tvaştr ist. So schon Sāy. Aber im Śuṣṇamythos ist es Uśanas, der dem Indra alle Listen an die Hand gibt. Vgl. Str. 12.
- 10a. D. h. zur Zeit der Dämmerung, also wohl ähnlich wie in der Namucigeschichte.
- 10cd: 5, 31, 7; 10, 61, 13. Eine Art Stärkegürtel Susna's oder auf seine Burgen (8, 1, 28) zu beziehen. Zu divás pári vgl. 1, 33, 7c.
- 11. Himmel und Erde als zwei Wagen gedacht, die Indra im Kampfe begleiten, obwohl sie in Wirklichkeit keine Räder haben. Vgl. das über den Himmel in 1,54,3 Gesagte. 10,22,14 heißt im gleichen Mythos die Erde 'handund fußlos'. Wir können die einzelnen Vorgänge nicht mehr klar erkennen.

11c: 4, 19, 3.

- Worte des Kāvya Uśanas aus dem Śuṣṇamythos.
- 12a. Für obige Fassung spricht bes. 10, 22, 6d

- und avasyāh von Indra 4, 16, 11 (und 5, 31 10?). Unter den Männern Menschen ist eben Kāvya Ušanas gemeint, vgl. 10, 49, 70 yán ist Nom. Sg. des Part. von ya. Will man yán als Relativ fassen, so könnte man übersetzen: Mannhaft (für) die Manner, die du begünstigt. Dafür spräche Str. 13.
- 12cd. Vgl. 5, 34, 2; 1, 51. 10. Will man die Ellipse in c vermeiden und aus der Verszeile einen Satz machen, so ist zu übersetzen 'Den dir Kavya Usanas gab, den ergötzenden, (diesen) entscheidenden feindetötenden Vajra hatte er gezimmert.' Dann wäre Soma selbst der Vajra. Vgl. 9, 47, 3.
- Das Wettrennen zwischen S
   ürya und Eta
   sa.
   vgl. 1, 61, 15; 5, 29, 5; 31, 11.
- 18a. nfn als Ellipse gefaßt. Dann ist unter den Männern speziell Etasa zu verstehen. Oldenberg verbindet nfn mit harttal, als die Hengste. Ähnlich Säy. Aber hartt ist Fem.
- 18b. Das der Sonne abgenommene Wagenrad. Vgl. 5, 31, 11 c. Die Redensart näyäm (auch 1, 130, 1; 8, 2, 28; 33, 13) ist wohl gegen Pp. (nά ayām) in nā ayām aufzulösen. Vgl. δ ἀνήρ = αὐτός, ἐκαῖνος, Liddell & Scott unter ἀνήρ. Hier würde zur Not auch nā ayām passen: nicht dieser (Sūrya). Aber nicht an den anderen Stellen.

- 14. Behüte du, Indra, uns vor solchem Übelwollen, vor Mißerfolg in der Entscheidungsstunde, du Keulenträger! Gewähre uns Gewinne, Wagen füllende, mit Rossen als Abschluß, zur Labung, zum Ruhm, zur Gunstbezeigung!
- 15. Nicht soll diese deine Huld uns fehlen, du Beutereicher. Sie bitten sich alle Genüsse (als Lohn) aus. Gib uns einen Anteil an den Kühen des reichen Patrons, du Gabenreicher! Wir wollen deine freigebigsten Zechgenossen sein!

Ende des ersten Aşţaka.

#### 1, 122. An alle Götter.

- 1. Bringet euren Somatrank als Opfer dem belohnenden Rudra dar, ihr Eiferwilligen! Ich habe (ihn) mit den Mannen des Asura des Himmels' gepriesen; die Marut (preise ich), indem ich gleichsam auf Himmel und Erde Anspruch mache.
  - 2. Nacht und Morgen sollen wie zwei Gattinnen den Erstruf erhöhen, die

14ab geht wohl auf die Knauserei der Daksinageber

14c rathí = rathín 10,47,5, 1,9,8 (vgl 3, 30,11) von Wagen begleitet oder Wagen tullend discabudhya s zu 1,92,7.

15b sam iso varanta, vgl. 1, 140, 13d Subjekt sind wie dort die Sanger oder die reichen Patrone Vgl. auch 6, 14, 1.

15d mamhisthah, Say.. 'sehr durch Loblieder erhebend' Oder am meisten beschenkt'

#### 1, 122.

Tristubh. Das Lied bildet die Einleitung zu emer längeren Dänastuti, deren tatsächlicher Hintergrund leider zu wenig durchsichtig ist. 1a. pánta hat den Sinn des späteren peya. 1cd. Der Sinn ist wohl: Wie ich in den Preis des Rudra den seiner Söhne, der Marut, miteingeschlossen habe, so denke ich bei dem Preis der Marut zugleich an die beiden Rodasī. Die Formel divah - dsurasya vīrāih . hat verschiedene Varianten: rudrásya sūnávo divi — asurasya 8, 20, 17, divás putráso isurasya viráh 3,53,7, 10,67,2, mahás putráso dsurasya viráh 10,10,2, mahás putráň arusásya prayákse 3,31,3, ásurasya viráh 3,56,8. Entweder ist von den Angiras' die Rede (3, 53, 7; 10, 67, 2; 10, 2; 3, 31, 3) oder von den Marut (8, 20, 17; 1,

122, 12). Beide heißen Söhne des Himmels, die Angiras' 4, 2, 15, die Marut 10, 77, 2. Die Marut außerdem die Mannen des Himmels (1, 64, 4; 5, 54, 10), die Jünglinge des Himmels (5, 59, 6), die Heerschar des Himmels (2, 31, 3; 6, 66, 11), die Großen des Himmels (1, 86, 1). Andererseits heißt Rudra der Asura (Gebieter) des Himmels 2, 1, 6; 5, 41, 3. In den Angiras-Stellen kommt als Vater nur der Himmel in Asura ist also hier der Himmel selbst. In den Marut-Stellen kann Asura der Rudra oder der Himmel sein. Also: mit den Mannen des Asura's (Gebieters) des Himmels, oder: des Asura's Himmel\*. Möglicherweise sind aber auch in obiger Stelle die Angiras' gemeint als die Mannen des Asura's Himmel. Dann ist der Vers nach 1, 107, 2b zu erklären: Ich habe mit Hilfe der Mannen des Asura Himmel (d. h. mit ihren Weisen) die Marut gepriesen gleichsam mit Absehen auf Himmel und Erde. isudhya bedeutet: beanspruchen\*. Es kommt dem vrjádhyai 3,31,17; vrajáse 8, 76, 1, svávrktibhih 10, 21, 1 nahe. 2a. Nämlich durch ihr Erscheinen wie zwei Gattinnen den Erstruf des Gatten. Ähnlich

Say. pátniva wird durch cd erläutert.

2c. Die Nacht, die das bescheidene Kleid der zurückgezogen lebenden kinderlosen Frau

(parivrkti) trigt.

¹ Oder des Asura Himmel. ² Im einen Fall sind diváh und dsurasya koordiniert, im anderen Falle diváh von dsurasya abhängig. Der Himmel ist dsura auch 3, 56, 8. ³ In dieser Richtung liegt auch die Bedeutung von av. išaidya. Doch ist dessen Sinn noch genauer zu bestimmen. Jedenfalls nicht 'danken'.

vielfach bekannt sind: Die (eine) wie eine unfruchtbare Frau in ein abgelegtes Gewand gekleidet, (die andere) mit der Pracht des Surya schön im Goldschmuck.

- 3. Begeistern soll uns der umherfahrende, in der Frühe kommende (Vayu), begeistern der Wind, der Fuhrmann(?) der Gewässer. Indra und Parvata, feuert ihr uns an! Alle Göttet sollen uns dies gewähren.
- 4. Und diese beiden Hochgeehrten, die mit Lust trinken, will (ich), der Usij Sohn, mir zur Frühmesse (?) rufen. Lasset dem Apam Napat den Vortritt bei euch und den beiden Müttern des . . . . . Ävu!
- 5. Für euch will der Sohn der Usij den lauten Samsa herrufen wie Ghosa bei Erlangung des Arjung. (Stimmet) auf Pusan euer (Lied) an, daß er schenke! Ich möchte die Freigebigkeit des Agni herbitten.
- 6. Höret, Mitra und Varuna, auf diese Anrufungen von mir und höret an eurem Platze sie vollständig an! Es soll uns die Gehör schenkende, gern erhörende Sindhu mit schönem Lande samt ihren Gewässern erhören.
- 7. Gelobt wird diese Gabe vor euch, Mitra und Varuna: Als sie Hunderte von Kühen bei den Prkṣayāma's, bei Pajra, Śrutaratha, Priyaratha bekamen, sind sie gegangen', indem sie sofort ihren Viehzuwachs einhegten.
- 8a. Wohl vasarháh zu denken, von ha, jihite.
   mamáttu, zur Dichtung begeistern, d. h. inspirieren.
   8d = 14 b.
- 4a. Die Asvin. svetaná, nach den Komm die Zeit der Uşas, für die das Verb svit mit Vorliebe gebraucht wird. Möglich auch Beziehung auf den heißen Milchtrank.
- 4b: 1, 119, 9 b. Zu vyánta pánta vgl. vitám pātám 1, 153, 4 d. 4c: 7, 36, 8; 10, 64, 7.
- 4d: 5, 43, 14. raspiná ist wie raspirá in 5, 43, 14° völlig dunkel. Die Mütter des Äyu vielleicht die in 5, 41, 19 genannten oder Himmel und Erde wie 7, 53, 2. Ob Äyu hier der Stammvater der arischen Äyustämme?
- 5. Voll dunkler Beziehungen.
- 50. sámsam, wenn von huvádhyai abhängig und mit ruvanyúm zu verbinden, könnte der Genius Narāsamsa sein, der auch 1,106,4; 10,64,3 neben Pūşan angerufen wird. Vgl. 5,46,3d. Ob árjunasya námše zu aušijáh oder zum Vergleich gehört, ist unsicher, da árjuna (Beiwort eines Geschenkes oder N. pr.?) dunkel und die Ghosāsage zu unvollständig bekannt ist. Von der Beziehung der Ghosā zu einem Arjuna verlautet sonst nichts. Sāy.: 'Wie Ghosā, um die weißfarbige Hautkrankheit zu vertreiben, die Aśvin lobte'. Ist Arjuna der Gemahl der Ghosā? Ihr Sohn heißt sonst Suhastya (Khil. 1,3,5). ghósa könnte aber auch eine 1. Sg. sein: Ich will

gleichsam laut verkünden das Lob des Arjuna bei seiner Erlangung 6a = -7,62,5d

168

- 6b. Der Sinn ist. Hört meine Ladung und wenn ihr hier Platz genommen habt, meine ganze Rede. Zu sådane vgl 10, 11, 9 a vikv. sim gehören zusammen.
- 7. Hier beginnt die lange Danastuti.
- 7bc. Die Lok. machen Schwierigkeit Sind die Schenker oder die Geschenke empfangenden Sänger gemeint? Srutaratha war nach 5,36,6 ein Ksatriya. Auch der Name des Priyaratha spricht für einen solchen. Aber Pajra müßte der Empfänger sein, wenn wirklich Kaksīvat so hieße (Sāy.). Denn Kakşivat war Sanger und Rsi 1, 112, 11; 4, 26, 1; 8, 9, 10; 10, 25, 10; AV. 18, 3, 15; 4, 29, 5 und Lohnempfänger (1, 126, 3; 116, 7; 9, 74, 8) und sunván (1, 51, 13 s. zu 2, 1, 2d). Oldenberg denkt darum an Änderung in pajráh. Aber Kaksivat heißt nur pajriyá (1, 116, 7; 117, 6), nie Pajra, und seine Familie sind die pajráh. So konnte sehr wohl Pajra unter den Schenkern, die Pajra's (Str. 8) die Empfänger gewesen sein. Vielleicht war Kaksivat königlicher Abstammung, also Rājaryi, und Dīrghatamas sein Adoptivvater. Daher die Betonung seiner Mutter Usij. Die "Konigstochter" Ghosa soll nach Say. zu 10, 40, 5 des Kaksīvat Tochter sein. Oder der Fall liegt ähnlich wie bei den Trtsu's (s. zu 7, 33, 1a, 14d).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Rede. <sup>2</sup> Oder: gekommen. <sup>3</sup> Auch dort in Verhindung mit ayû. <sup>1</sup> Vgl. Str. 12 b. <sup>5</sup> Dafür spricht auch die Zusammenstellung in 4, 26, 1.

- 8. Gepriesen wird die Ehrengabe dieses Groß-Spenders. Wir Meister sollen gemeinsam (die Gabe) des Nahus empfangen. Der Mann, der für die Pajra's ein Belohner ist, der Patron (gab) mir die in Rossen und Wagen bestehenden (Belohnungen).
- 9. Der unredliche Mann, der euch, Mitra und Varuna, hinterlistig den Soma wie Wasser bereitet, der bringt sich selbst die Auszehrung ins Herz, während der rechttuende mit seinen Opfern Erfolg hat.
- 10. Dieser ..... ist stärker noch als der mächtige Nahus; sein Ruhm wird von den Männern gepriesen. Gaben austeilend geht er festen Ganges, in allen Kämpfen immerdar ein Held.
- 11. Nun auf den Ruf des Nahus, (meines) Patrons, kommend, höret ihr beliebten Könige der Unsterblichkeit, was die Ehrengabe des Nabhoju, des Nirava ist, zum mächtigen Ruhm für den Wagenbesitzer!
- 12. "Ein Patron, dessen bekannte (Marut)schar wir bilden wollen", so sprachen sie bei dem Empfang der zehnfachen (Speise), "bei denen Glanz und Freigebigkeit gern weilen möge, sie alle sollen bei den Unternehmungen Gewinn davontragen!"
  - 13. Wir wollen uns an der zehnfachen Speisung gütlich tun, wenn sie
- 8b. Zu sáca sanema vgl 8, 25, 24c; 68, 17c. rádhah ist zu erganzen. Nahus ist der eigentliche Patron der Sänger. Vgl. Str. 10.11. 8c. vājinivat vājin (aber doch in der Bedeutung eingeschrankter), wie šipriņivat
- siprin. Vgl. zu 1, 30, 11a.
  8d. Elliptisch, als Akk. ist wohl vájan (vgl. 10, 47, 5; 1, 121, 14) oder ein spezielleres Wort (s 6, 27, 8) zu ergänzen. Vgl. auch 10, 40, 5d.
  9a-c. Versteckte Drohung gegen karge Opferer.
  9b. So dunn wie Wasser, weil er zu sparsam ist; vgl. 1, 161, 8.
- Der in 9d charakterisierte Verehrer (Säy.) oder der Hauptdonator.
- 10a. dámsujuta ist dunkel wie dámsu in den beiden Belegstellen. Man könnte an dámsujata denken, doch vgl. dásyujúta in 6,24,8 (an die obige Stelle anklingend)
- 11a. Anakoluthie. Der Dichter denkt erst an Mitra-Varuna, dann an die übrigen Äditya's. So schon Ludwig und Oldenberg.
- 116. 10, 93, 4.
- 11c. Was von nabhojú und niravá Eigenname oder Beiwort ist, entzicht sich der Entscheidung. Zu nabhojú vgl. kaśojú 1, 112, 14. Oldenberg versteht darunter die Gabe des wolkentreibenden Herabbrüllers (Parjanya), also Regen. In der Nachbarschaft von Mitra und Varuna wohl denkbar, aber zu der Dāna-

- stuti nicht passend. Roth denkt bei nirardsya an das Absol. von nir-ava-so.
- 11d. ráthavate bezieht Sāy auf den Opferherrn. ()der geht es auf den beschenkten Sänger? Vgl. 15cd. Nach 5, 57, 7; 7, 77, 5 könnte man zu ráthavate ein rádhase ergänzen. Die gesuchte, andeutungsweise Kürze ist für das Lied charakteristisch.
- 12. Die Sänger wollen den freigebigen Patron preisen. Das wird so ausgedrückt: Wir möchten diese (Marut)schar des Sūri (Indra) bilden. Die Marut sind die Barden des Indra. Vgl. auch 5, 33, 5. ydsya sūrėh evtl. Ellipse: welches Patrons (Speisung wir empfangen haben). Oder a ein Satz und dhāma unbetont, weil das Relativ folgt.
- 126. Vgl. 13ab.
- 12cd. viève bezieht sich auf die verbündeten Fürsten.
- Die Speisung der Sänger bei Gelegenheit der Dotation.
- 18b. Die Diener. drih panca und dasatayasya entsprecheu sich.
- 18cd. Hier wird die weitere Schenkung anderer Opferherren angekündigt, die dann in 14 n\u00e4her beschrieben wird. Offenbar handelt es sich um das große Opfer verb\u00fcndeter oder verwandter F\u00fcrsten.
- 13d. nfn, die Sänger. Über rajate s. zu 1, 143,7.

kommen und die zweimal fünf Speisen auftragen. Werden Istasva, Istarasmi, diese siegreichen Machthaber, die Herren' auszeichnen?

- 14. Die wogende Masse\*. die Gold an den Ohren und Juwelen am Hals trägt, die sollen uns alle Götter gönnen. Die Morgenröten sollen alsbald zu dem Lobe des hohen Herrn erscheinend an beiden Teilen\* von uns ihre Freude haben.
- 15. Die vier Fohlen des Masarsara, die drei des siegreichen Königs Ayavasa (erfreuten) mich. Euer beider Wagen, Mitra und Varuna, mit langem Vorderteil, bei dem die Zügel die Hände (Strahlen) bilden, erstrahlte wie die Sonne.

# 1, 123. An Usas.

- 1. Der breite Wagen der Daksina ist geschirrt; ihn haben die unsterblichen Götter jetzt bestiegen. Die Herrin ist in voller Kraft dem Dunkel entstiegen für den menschlichen Wohnsitz sorgend.
- 2. Früher als die ganze Welt ist die Hohe erwacht, siegend, den Preis erringend. Hoch oben hielt die wiedererstandene junge Frau Umschau. Als erste ist Usas zur Frühanrufung gekommen.
- 3. Wenn du, Göttin Usas, heute unter den Sterblichen den Herren ihr Teil zuteilen wirst, du Edelgeborene, so soll uns Gott Savitr, der Gebieter. dabei dem Sürya als sündlos melden.
  - 4. Zu jedem Hause kommt die unverwüstliche (?), Tag für Tag ihren (be-

14a. drnas: die wogende Menge der geschenkten Herde. Die Epitheta beziehen sich auf die geschmückten Tiere. Zu hiranyakarna vgl. Brh. Är. Up. 3, 1, 2.

14c. Das Lob des hohen Herrn (Gen. obj , vgl 10, 148, 3) ist eben die D\u00e4nastuti und Usas die G\u00f6ttin der Daksin\u00e4.

15a. Der Satz ist elliptisch. Die naheliegende Ergänzung vahanti paßt aber nicht zu śśwah, das doch unregelmäßiger Nom. pl. sein muß wie paśváh 8,63,9c.

15cd. Der geschenkte Wagen wird mit dem der beiden Götter verglichen.

#### 1, 123.

Tristubh.

1a. Daksinā, der Dichtersold, ist wie in 10,107 personifiziert und wie in 1, 18,5; 10,103,8 eine Göttin des Opfers. Ihr Wagen ist der Opferwagen, der nach geläufiger Anschauung den Göttern als Fahrzeug dient.

1d. Zu cikitsanti vgl. AV. 6, 68, 2c; 141, 1. mánuşaya kşâyâya: Ähnlich ist der Sinn in RV. 7, 46, 2. kşâya ist bald nom. act.: das Wohnen, bes. das dauernde, friedlicht 1,36,8:7,60.11;8,68,12;47,4, bald konkret der Wohnsitz und die Wohnenden 1,74,4 144,7;2,11,14. Die bewohnte Welt bedeutet es geradezu in MS. 3 p. 111,8;4 p. 116,2 asmäi lokäya — anüşmai kşäyäya, 1b 116,15 ayan kşäyah, 3 p. 60,4 däivat kşäyat — manuşäh kşäyah. Man könnte darnach ebensogut übersetzen: auf die menschliche Welt.

2b: 1, 48, 11a. 2d: 6, 64, 5.

Scd: 10, 12, 8. Mit vertauschten Rollen 7, 62.2 Savitr steht hier als der Weltregent über und hinter der Usas wie in 1, 113, 1; 124, 1.

4b. Sie heißt und ist jeden Tag die Usas. náman ist der besondere Name. Jede neue Usas hat ihre eigene Individualität. Vgl. auch Str. 12d4.

4c. Dasselbe Bild in Str. 2b. Sie will am Morgen die Allerschönste und Allererste wie in einem Wettrennen sein.

4d. Von Sāy. auf die Opfer bezogen. bhajate dann: empfängt. Sāy. svikaroti.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Sänger. <sup>2</sup> Der geschenkten Tiere. <sup>3</sup> Den Patronen und Sängern. <sup>4</sup> Oder: <sup>3</sup>jedem Tag seinen Namen gebend', trotz des Med. von *adhi-dhā*. Jeder Tag hat seinen Namen, vgl. Str. 9a und 1, 155, 6.

sonderen) Namen tragend. Um (das Ziel) zu gewinnen ist die Leuchtende immer wieder gekommen. Das Allerbeste von allen guten Dingen hat sie im Besitz.

- 5. Des Bhaga Schwester, des Varuna Verwandte, erwache du großmütige Usas als erste! Der Anstifter des Bösen soll das Nachsehen haben; wir wollen ihm mit der Daksina (als) dem Wagen besiegen.
- 6. Die Schenkungen sollen zum Vorschein kommen, die Belohnungen. Die Hammenden Feuer sind erstanden. Die begehrenswerten Schätze, die im Dunkel versteckt waren, bringen die erstrahlenden Usas' zum Vorschein.
- 7. Die eine (Tageshälfte) geht, die andere kommt: die beiden ungleichartigen Tageshälften treffen sich. Die andere hat das Dunkel der beiden umgebenden (Welten) versteckt. Usas ist erschienen auf flammendem Wagen.
- 5. Heute die gleichen und morgen die gleichen folgen sie dem dauernden tiesetz des Varuna. Untadelhaft (vollenden sie) die dreißig Wegstrecken, eine um die andere erreichen sie ihre Absicht an einem Tage.
- 9. Sie, die den Namen des ersten Tages kennt, die lichte, weißgekleidete ist aus dem Dunkel erstanden. Die junge Frau verfehlt nicht das Gebot des Gesetzes. Jeden Tag kommt sie zum bestimmten Ort.
- 10. Wie eine Maid, die stolz auf ihren Körper, gehst du, Göttin, zu dem (dich) begehrenden Gott. Lächelnd enthüllst du, die junge Frau, vor ihm die Brüste, wenn du im Osten erstrahlst.
- 11. Schön von Aussehen wie eine von der Mutter ausgeputzte junge Frau enthüllst du den Leib zum Beschauen. Leuchte du, Usas, glückbringend weithin auf! Nicht werden dir das andere Usas' gleichtun.
- 12. Rosse, Rinder bringend, allbegehrt, mit den Strahlen des Sürya wetteifernd gehen und kommen die Morgenröten wieder, glückbringende Namen führend.
  - 13. Die du dem Zügel des Gesetzes gehorchest, lege stets trefflichen Ge-

5b. 7, 76, 6 (dort sujate, hier sunyte). 1, 59, 7. sunyta ist Noblesse, Grobmut, Freundlichkeit und deren Betätigung: die Freigebigkeit oder Schenkung Das Adj. sunyta dementsprechend nobel, edel, freigebig.

5c. Der Konkurrent. Der Sänger möchte diesenmit der Daksinä (dem Sängerlohn) ausstechen wie mit dem Wagen den Gegner im Rennen. rätheng in d ist Luptopamä.

6a: 1, 48, 2c; 10, 39, 2.

7. Vgl. 1, 115, 5. 7b. Siehe zu 3, 7, 1c.

Sc. Die dreißig yójanant sind wohl die 30 dháma 10, 189, 3, die dreißig Wegstrecken ihres Laufs oder des Sonnenlaufs, die mit den späteren dreißig Tagesstunden zusammenfallen. TS. 4, 3, 11, 2 aber spricht von 30

Schwestern, den Usas'. Von den dreißig Monatstagen?

9a. Sie ging schon am ersten Welttag (10,10,6) auf.
9d: TS. 4, 3, 11, 2. Die Abmachung (nigkrtam) ist der festgesetzte Ort und die festgesetzte Zeit ihres Erscheinens.

10a: 1, 124, 6; 5, 80, 5.

10b. Der Gott ist ihr Buhle Sürya (so auch Säy., vgl. 1, 69, 1.9; 92, 11; 152, 4; 7, 10, 1; 10, 3, 3) oder Agni (7, 9, 1).

purastat offenbar doppelsinnig, vgl. 5,80,4;
 1,124, 3.11; 4,51, 1.2.8; 7,67.2. Sāy.: vor dem Liebsten oder im Osten.

12b: 5, 4, 4; 1, 124, 8; 10, 62, 11b. ydtamānāķ, oder einfach: zusammengehend mit.

12d: Str. 4b. 18c: 1, 113, 7d.

<sup>1</sup> Die Usas.

danken in uns! O Usas, leuchte uns heute auf, leicht zu rufen! Uns und unseren Gönnern sollen Reichtumer gehören.

## 1, 124. An Uşas.

- 1. Während das Feuer angezündet wird, hat die aufleuchtende Usas, hat der aufgehende Sürya sein Licht weithin aufgesteckt. Gott Savit; hat unsere Zwei- und Vierfüßler nunmehr angetrieben, an ihr Geschäft zu gehen.
- 2. Ohne die göttlichen Gebote zu schmälern, aber die menschlichen Lebenszeiten schmälernd, ist Uşas aufgeleuchtet als die letzte der vielen Vergangenen, als die erste der kommenden.
- 3. Dort ist die Tochter des Himmels in Licht gekleidet ein wie alle Male im Ost erschienen. Sie wandelt richtig den Weg des Gesetzes; wie eine Wegekundige verfehlt sie nicht die Richtungen.
- 4. Es zeigt sich ihre Brust wie die eines Sundhyuvogels, wie Nodhas (?) hat sie ihre lieben Sachen enthullt. Wie eine Fliege weckt sie die Schlafenden: als erste unter den vielen Wiedergekehrten ist sie gekommen.
- 5. An der östlichen Seite des .... Raumes hat die Mutter der Kühe ihr Banner aufgesteckt. Sie breitet sich immer weiter in die Breite aus, bis sie den Schoß beider Eltern¹ ausfüllt.
- 6. Also gibt sich diese als die erste unter vielen zum Beschauen; sie geht nicht dem Fremden noch dem Verwandten aus dem Wege. Stolz auf ihren makellosen Leib zieht sie sich nicht vor Klein und Groß zurück, wenn sie erstrahlt.
- 7. Wie ein bruderloses Mädchen kommt sie den Männern entgegen; sie gleicht einer, die die Schaubühne besteigt um Schätze zu gewinnen. Schön-

1, 124.

Tristubh.

1cd: 1,113,6. nah ist Gen. nach 10,97,20; 6,74,1, oder Akk. nach 3,62,14°.

2a = 1,92,12c. 2b - 1,92,11c.

2cd: 1, 113, 15cd. 8ab.

3a = 1, 113, 7a. 3b: 4, 51, 8a.

3cd = 5,80,4cd. Vgl. 10,66,13b.

- 4a. śundhyú nach Sāy. ein weißfarbiger Wasservogel, nach Durga der Madgu. Auf ein Tier weist auch 8, 24, 24.
- 4b. Ist Nodhas hier der bekannte Dichter, so ist die Beziehung des Vergleichs dunkel. Ist das Wort aber Appellativum, so ist der Sinn kaum mehr zu erraten. priyāni wie 10,86,5. Die lieben Dinge sind in beiden Fällen die körperlichen Reize oder Schmucksachen. Ebenso friud Yasht 17,10.
- 4c. admasád die Fliege nach Durga's einleuchtender Erklärung.

5ab: 1,92, 1ab.

5a. aptyásya? Schwerlich zu áp 'Wasser' Vgl. aptú = sakşma Śat. 3, 6, 3, 8; TS. 6, 3, 2, 1 (winzig klein oder unsichtbar) und ánaptu RV. 9, 16, 3. 5c 10, 110, 4c.

6c: 1, 123, 10.

- Vier Vergleiche, die in ihrer Steigerung die zunehmende Schönheit der Usas veranschaulichen.
- 7a. Der Bruder war der natürliche Ehestifter für seine Schwester (vgl. 9,96,22). Die Bruderlose mußte sich selbst den Mann zu gewinnen suchen. Sie ist darum das Bild der Dreistigkeit (4, 5, 5; AV. 1, 17, 1).
- 7b. Dem Wort garta habe ich im Relig. Lesebuch S. 112 die Bedeutung des engl. scaffold beigelegt. Nach Hillebrandt ist die gartarük eine Tänzerin, Sängerin, nach Säy. eine vor dem Gerichtshof erscheinende Witwe, die ihr Erbteil beansprucht. Jedenfalls ist eine Frau

¹ Von Himmel und Erde. ² "Gott Savitr hat uns, Zweifüßler und Vierfüßler, nunmehr angetrieben, an unser Geschäft zu gehen."

gekleidet wie ein verlangendes Weib für den Gatten, entblößt Usas ihre Brust wie eine Buhlerin.

- 8. Die Schwester' hat der älteren Schwester den Platz geräumt; sie' geht von ihr wie eine, die man wiedersehen soll. Mit den Strahlen des Surva aufleuchtend legt sie sich Schminke auf wie Lockmädchen, die zum Feste gehen.
- 9. Von diesen früheren Schwestern geht im Lauf der Tage die spätere hinter der früheren her. Mögen diese Usas' jetzt aufs neue wie früher reiches (Gut) uns zuleuchten und einen guten Tag bringen.
- 10. Erwecke, freigebige Usas, die Spender: ohne zu erwachen sollen die Knauser schlafen. Leuchte reiches Gut den freigebigen Herren zu, du Freigebige, reiches Gut dem Lobsänger zu, du Großmütige, die du wach machst!
- 11. Im Osten schimmerte die junge Frau hernieder, sie schirrt die Reihe ihrer roten Rinder an. Jetzt möge sie aufleuchten; ihr Banner soll vorausgehen: In jedem Hause stelle sich das Feuer ein.
- 12. Selbst die Vögel sind bei deinem Aufleuchten aus dem Neste aufgeflogen und die Männer, die ihre Nahrung\* zu sich nehmen, (von dem Lager). Dem daheim Bleibenden bringst du viel Gutes, Göttin Usas, dem opferspendenden Sterblichen.
- 13. Ihr preiswurdige seid mit feierlicher Rede von mir gepriesen, ihr habt euch gern (daran) erbaut, ihr Usas'. Mit eurer Hilfe, ihr Göttinnen, möchten wir tausendfältigen und hundertfältigen Lohn verdienen.

# 1, 125. Lob des freigebigen Opferers.

Das Lied ist das Gespräch zwischen einem reichen Hausherrn und dem Frühankömmling (prataritrani), d h einem fahrenden Sänger, der die reichen Häuser besucht und in der Frühe erscheint, um seine Dienste anzubieten. Er spricht für sich selbst und zugleich im Namen des Gottes, zu dessen Opfer er auffordert. Str. 1 erläutert die Situation: Ankunft des Frühgastes, In Str. 2 wird dieser von dem Reichen begrüßt, worauf er im Folgenden die Antwort gibt: Zweck seines Besuches (3) und der irdische und himmlische Lohn des Reichen, der opfert und tur den Sanger und Priester eine offene Hand hat (4-7)\*. - Nach den indischen Erklärern wären Kaksıvat und Konig Svanaya die Personen des Liedes. Dies ist viel zu eng gefaßt. Die Geschichte, die Say, dazu erzählt, stimmt nicht zu dem Liede. Nach ihm bildet das Lied mit 1. 126 eine Erzählung. Auch Sankh. Sr. 16. 11, 4fg. faßt beide zusammen.

gemeint, die sich öffentlich des Geldes wegen sehen läßt. Vielleicht ist 9, 46, 2b; 10, 27, 12cd zu vergleichen.

7c 4, 3, 2b; 10, 71, 4d; 91, 13d.

7d: 5, 80, 6b: 1, 123, 10; 124, 4b; 6, 64, 2.

ha. Die Nacht, vgl. 1, 113, 1.

8b: 1, 113, 11c. Say. faßt praticalisyeva gegen Pp. als Absol. 8c: 1, 92, 12d.

8d: 4, 58, 8a. 9ab; 7, 2, 5d; 10, 168, 2b.

9b: 1, 115, 2; 8, 100, 1; 10, 117, 8b; AV. 8, 9, 9b.

106: 4, 51, 3.

10d. jardyanti wohl doppelsinnig, zugleich: alt machend. Vgl. zu 1,92,10d.

11cd. Agni ist der Vorbote der Uşas. Zu ásati prá ketüh vgl. den praketá 1,94,5; 113 1. 12 - 6, 64, 6.

12b. Say. 'Die nach Speise Verlangenden, Ackerbau, Handel usw. Betreibenden, um je ihrer Beschäftigung nachzugehen'. b würde nach ihm den Gegensatz zu c bilden.

1, 125.

Tristubh, 4-5 Jagati.

<sup>\*</sup> Das Frühstück. Oder: die ihr 1 Die Nacht. 2 D. h. sie geht nicht für immer Brot erwerben. 4 prataragaminn atithe, Dur. zu Nir. 5, 19. b Vielleicht versteckt sich hinter dem Frühgast der inkognito auf Erden wandelnde Gott Indra selbst. Dafür spricht b.s. der schätzebeladene Wagen in Str. 3. 

Over Vgl. 10, 107.

- 1. Der Morgengast bringt am Morgen ein Kleinod. Der Verständige, der ihn aufnimmt, legt sich einen Schatz zu. Er mehrt durch ihn seine Nachkommenschaft und seine Lebenszeit; reich an Söhnen wird er wachsenden Besitzes teilhaftig.
- 2. (Der Reiche:) "Schöne Rinder, schönes Gold, schöne Rosse soll er besitzen; hohe Manneskraft verleiht Indra dem, der dich, wenn du mit Schätzen ankommst, o Morgengast, wie den Vogel in der Schlinge einfängt."
- 3. (Der Morgengast:) "Ich kam heute in der Frühe mit schätzereichem Wagen, den Frommen suchend, den Sohn meines Wunsches. Gib den Saft des berauschenden Stengels" zu trinken, erbaue den Männerbeherrscher" durch Schenkungen!"
- 4. "Erquickend strömen dem die Flüsse, dem die Milchkühe, der geopfert hat und opfern wird. Dem der reichlich spendet und schenkt, fließen von allen Seiten die Schmalzströme wetteifernd zu."
- 5. "Auf die Höhe des Himmels versetzt bleibt er da. Wer spendet, der kommt zu den Göttern. Ihm strömen die Gewässer, die Flüsse Schmalz. Ihm wird dieser Sängerlohn immerdar zur milchstrotzenden (Kuh)."
- 6. "Nur für die, die den Sängerlohn geben, sind diese Schönheiten (auf Erden); für die, die den Sängerlohn geben, sind die Sonnen am Himmel. Die den Sängerlohn geben, genießen die Unsterblichkeit; die den Sängerlohn geben. verlängern ihr Leben."
- 7. "Die Spender sollen nicht in Sünde und Schuld fallen, nicht sollen dur pflichtgetreuen Patrone altersschwach werden. Irgend ein anderer soll deren" Ablenker sein. Die Schmerzen sollen den Geizigen treffen."

# 1, 126. Dank für eine Schenkung.

Kaksīvat dankt dem König Svanaya Bhāvya\* für die mehrmalige Schenkung am Schlubeines großen Somasattra's.

- 1. Nicht zu schwache Loblieder trage ich mit Überlegung vor auf den an der Sindhu wohnenden Bhavya, der mir tausend Somaopfer zuwies, der unübertroffene König, der Ruhm begehrende.
  - 2. Hundert Goldstücke, hundert Rosse erhielt ich sofort von dem in Nöten

 Zu ní dhatte ist rátnam oder nidhím als Objekt zu denken, vgl. 1, 17, 6 und bes. 5, 28, 2 d.

 odeune, weil der fahrende Sänger Glück ins Haus bringt.

2d. pádi nach Durga der Vogel, nach Sāy. Wild oder Vogel. Der eingefangene Vogel wie Chänd. 6, 8, 2.

D. h. der Gesuchte. Vgl. vimuco napăt
 1, 42, 1.
 3d: 10, 61, 21d.

4ab. Sāy. zu TS. 1, 8, 22, 4 faßt sindhavah als abgekürzten Vergleich zu dhendvah.

4c: 10, 107, 4c.

5d: 4, 50, 8; 2, 11, 21 b; 4, 16, 21 b.

6a. citrá s. TS. 2, 5, 2, 5.

6cd: 10, 107, 2. amrtam amrtatvám der Parallele.

#### 1, 126.

Tristubh, Schluß Anustubh.

Ein sog. sahasrasāvā (3,53,7), später Sattra (langdauerndes Somaopfer) genannt.
 nádhamānasya, oder: 'von dem bittenden' Sāy.: 'des laut Bittenden, sie anzunehmen'. Vgl. zu 1,109,3a.
 2d. 3,53,15 cd.

befindlichen Könige als Geschenk, hundert Rinder, ich Kakstvat von dem Gebieter. Bis zum Himmel hat er seinen unverwelklichen Ruhm ausgedehnt.

- 3. Die Rappen, die Svanaya geschenkt, zehn Wagen samt Frauen sind auf mich zugekommen. Eine Kuhherde von tausend und sechzig folgte hinterdrein. Als die (Opfer)tage zu Ende gingen, empfing Kaksıvat den Lohn.
- 4. Vierzig Rotfuchse des Zehnwagenzuges führen an der Spitze die Reihe der tausend (Kühe). Die Kakşıvat's, die Pajra's haben die stolzierenden, mit Perlen behängten Rosse für sich (als Ehrenanteil) bekommen.
- 5. Nach der ersten Schenkung bekam ich für euch drei bespannte (Wagen), acht (auch) den reichen Herren ernährende Kühe für die lieben Verwandten, die auf Karren wie die Clandirnen fahrend den Rulim für sich begehrten, die Pajra's.
- 6. "Die angedrückt, umarmt wie das Ichneumonweibehen sich abzappelt, die wollüstige gewährt mir hundert Liebesgenüsse."
- 7. "Faß mich doch daran, glaub nicht, daß ich nur wenige (Haare) habe. Ich bin ganz behaart wie ein Schäfchen der Gandhari's."

## 13. Gruppe. Lieder des Parucchepa, Sohnes des Divodasa, 1, 127-139.

Der Dichter wird in den Liedern nicht genannt; er rechnet sich aber zu den Divodasa's 1 130, 100 und zu den Puru's (1, 131, 4). Puru wird bes. erwahnt 1, 129, 5. Puru Divodasa 1, 130, 7. Der Dichter bevorzugt die überlangen Metren (Atyasti usw.) mit dem gebrochenen Kehrreim' in Pada c und g. ferner die Alliteration und seltene Worter. Er ist wortreich, aber gedankenarm, nur selten originell (wie in 1, 139, 2, 7, 9). In ihrer Unbestimmtheit und Farblosigkeit bieten bes die ersten Lieder dem Übersetzer große Schwierigkeiten

# 1, 127. An Agni.

1. Den Agni erachte ich als den Hotr, den freigebigen Gott, den Sohn der

- 36 vadhúmantah nach Say., nach Pischel aber 'mit weiblichen Tieren (Stuten) bespannt'.
- 4ab. Die zehn Wagen mit den Rossen sind die in 3ab erwähnten. Vierzig Rosse, weil auf jeden der zehn Wagen vier Pferde kommen. ddåaratha doch wohl kollektiver Dvigu. Akzent wie in trikadruka. Die 40 Füchse der 10 Wagen eröffnen den Zug der 1000 Rinder. Diese sind in runder Summe die 1060 in 3c. Ebenso eröffnet 8, 19, 37 das Roß den Zug der geschenkten Rinder.
- 4cd. Kakşīvat und Söhne bekommen das Hauptgeschenk. Dies scheint durch ud-mrj ausgedrückt zu sein.
- 4c. madacyútak doch wohl Akk. pl. zu dtyān (wie 1, 81, 3; 8, 34, 9 madacyúta hárs), nicht zu kaksívantak. In diesem Falle müßto es '(soma)rauscherregt' bedeuten.

- 5. Die weitere Verwandtschaft, die als Anhang auf Karren mit zu dem Sattra gekommen war, um an dem Ruhm des Kak-vat teilzunehmen, bekommt gleichfalls einige Geschenke ab. Vgl. auch dnarvibe 1, 121, 7.
- 6—7. An die Danastuti schließt sich ein lüsternes Gespräch zwischen dem beschenkten Sänger und einem der geschenkten Mädchen. Die indische Tradition faßt die Str. fälschlich als Gespräch zwischen dem König und seiner Gattin Romasā auf. romasā in 7 ist Adj. und wird dort von Sāy. richtig erklärt. Das Behaartsein ist Zeichen der Pubertät. Das Schäkern mit einer ajatalommi war verboten, Gobh. Gs. 3, 5, 3.

1, 127.

Atyaşti, 6 Atidhṛti.

<sup>1</sup>b: 8,71,11a. jatávedas wird 8,39,6 definiert:

In Ait. Br. 5,11,1 punahpadam genannt.

Kraft, den Jatavedas, wie einen Redekundigen, den Jatavedas, den Gott, der mit seiner aufrechten, gottwärts gerichteten Gestalt den Gottesdienst gut versieht. Mit seiner Glut verlangt er nach dem Aufflammen des Schmalzes, der geopferten Schmelzbutter.

- 2. Dich, den besten Opferer, wollen wir Opfernden rufen, den Obersten der Angiras', du Redekundiger, mit Gebeten, durch die Redekundigen mit Gebeten, du Heller. Den Hotr der Völker, der (die Opferstätte) umkreist wie (die Sonne) den Himmel, den flammenhaarigen Bullen, dem diese Stämme (huldigen). Die Stämme sollen (ihn) zur Eile ermutigen.
- 3. Denn er, der gar sehr mit strahlender Kraft leuchtet, ist der Unholdüberwinder, wie eine Axt der Unholdüberwinder [und: der Baumfäller], bei dessen Anprall auch das Harte bricht (?), das Feste wie Bäume. Siegreich läßt er sich lenken, geht nicht durch; von dem Bogensieger (gelenkt) geht er nicht durch.
- 4. Selbst das Feste gibt ihm, wie man weiß, nach. Mit den am schnellsten feuerfangenden¹ Reibhölzern wartet er² auf, um seine Gunst (zu gewinnen),

und der Lok. des Subst. pārijman erklaren sich gegenseitig. So der pārijmā vātah (7 40, 6) und vāto ramate pārijman (2, 38, 2), vgl. noch 4, 22, 4. Ebenso gehören zusammen 1, 63, 8 und der regenbringende Vāta, bez Varuņa, pārijma 7, 40, 6; 1, 79, 3. Von fahrenden Sängern 1, 117, 6 und 10, 106, 3. pārijman bedeutet also wohl: umlaufend, umkreisend und als Subst. Umlauf, regelmäßiger Lauf. 2y: 10, 92, 13 ab.

3c. Benfey vermutet richtig ein Wortspiel.
druham-tara 'der Unhold-Überwinder' und
dru-hantarah 'der bessere Holzfäller'.

3e. śrwat? Say. gacchet. siryeta. Ob dieses śru zu śr, oder 'erlahmt' zu śroná 'lahm'. Möglicherweise transitiv und ydsya reflexiv: Der bei seinem Anprall auch das Harte, was fest ist, wie die Baume zerbricht. Vgl. 10. 89, 6: śrnáti viļu rujāti sthirūni. Zu viļu cit — vāneva vgl. 8, 40, 1.

3fg. Agni wird als Streitroß gedacht, der Priester als der siegreiche Wagenheld, dem Agni willig gehorcht. Zu dhanvascha vgl. aschnisun 1,84,16 und 1,128,4d. Die Ergänzung in g aus f wie in 10g.

4b: 1, 129, 5. daşti zu daş (so Say.) oder zu dakş (wie taşti Ait. Br. 2, 4, 13 zu takş)? Im zweiten Falle: er macht es ihm recht (zu Dank).
4f: 4, 7, 10d.

<sup>&#</sup>x27;der die Ursprünge (oder Geschlechter) der Götter kennt', also das für den gelehrten Sänger wesentliche Wissen der vergangenen Dinge besitzt. 1de: 8, 23, 5.

<sup>1</sup>f: 8, 43, 22ab. Das Aufflammen des Agni durch das Schmalz ist gemeint.

<sup>2</sup>c -- 8, 60, 3 d.

<sup>2</sup>d. párijmanam könnte wohl dyám als ()bjekt regieren (Bergaigne 2, 505). Das Wort wird von gam (PW.) oder von jam 'Erde' (Bartholomae BB. 15, 27) abgeleitet. Die letzte Ableitung würde hier passen, widerstrebt aber in anderen Stellen wie 7, 13, 3 dem Zusammenhang. Dort ist es Beiwort des die Herde überwachenden Hirten (vgl. 4,6,4). párijman ist hauptsächlich Beiwort des Vata, der Aśvin und ihres Wagens und des Agni. Schon Bergaigne a. a. O. bemerkt richtig, daß bei den Asvin auf deren vartis angespielt werde. Auch dem Agni wird das vartis beigelegt (im paryagnikarana\*) 10, 122. 6 (Ved. St. 2, 31). 1, 127, 2 würde dieser Umgang des Feuers um den Altar mit dem Sonnenlauf verglichen sein (s. 6.48, 21). Von der Sonne heißt es 3, 2, 12 samánam ájman páry eti júgrvih. párijman könnte darnach aus pári + ájman zusammengesetzt sein. In 10, 92, 5 wird párijmā durch das folgende pariyánn urú jrúyah erklürt Das Adj.

¹ Wörtlich: schärfsten (hitzigsten) ² Der Priester. ² Vgl. meinen Kommentur zu 1, 73, 1 und Stellen wie 4, 15, 2, 3; 5, 15, 4. ² Zur Form vgl. ápajman SV. 1, 4, 1, 5, 6 und parimšú. ² Darnach AV. 7, 14, 4d zu verbessern.

wartet er dem Agni auf, um seine Gunst (zu gewinnen). Der in viele (Hölzer) eindringt, sie wie die Bäume mit seiner Flamme behauend; er zerreißt selbst die festen Speisen mit Kraft, selbst das Feste mit Kraft.

- 5. Diese seine Kraft wollen wir in Zukunft besitzen, der des Nachts schöner zu sehen ist als am Tag, ohne zu altern als am Tag und seine Lebenskraft, die wie der Halt gebende starke Schirm (des Vaters) für den Sohn ist. Nach geschenkter und ungeschenkter Gunst' verlangend sind die alterlosen (Flammen), verlangend die alterlosen Agni's.
- 6. Denn er ist lautrauschend gleich der marutischen Heerschar in den ertragreichen Feldern sich ausbreitend, in den ...... sich ausbreitend. Der Nehmer hat die Opferspenden an sich genommen, wie sich's gebührt, er des Opfers Wahrzeichen. Dann, wenn er freudig, ungeduldig ist, haben alle an seinem Wege ihr Wohlgefallen wie die Herren an dem Wege zur Prunkfahrt.
- 7. Da ihn aufs neue die dem Himmel zugetanen Kista's (?), die Bhrgu's ehrerbietig (zum Kommen) überredeten, die Bhrgu's (ihn) unter Opferspenden ausreibend der reine Agni gebeut über die Güter, der ihr Bewahrer ist so möge der Weise die lieben Verschlüsse überwinden, der Weise möge Überwinder sein.
- 8. Dich den Herren aller Stämme rufen wir an, den gemeinsamen Gebieter aller (Stämme) (uns) zu Nutz, ihn den wahrhafte Reden anziehen, zu Nutz, den Gast der Menschen, durch dessen Mund wie durch den eines Vaters, auch alle jene Unsterblichen ihre Stärkung (empfangen) und die Opfer als Stärkung zu den Göttern (gelangen).
- 9. Du Agni wirst als der an Macht müchtigste, als der ungestümste für den Gottesdienst geboren, wie ein Schatz für den Gottesdienst, denn deine Begeisterung ist die ungestümste und deine Einsicht die erleuchtetste. Darum dienen sie dir, du Alterloser, wie Hörige, du Alterloser.
  - 10. Dem großen, an Macht übermächtigen, frühwachen Agni soll wie einem
- Die Einheitlichkeit des Gedankens wird durch die Worte aprayuse — ayuh — ajarah gewährleistet.
- 5a. úparásu, etwa usahsu zu ergänzen. vgl. aparísu. 5b. ydh geht auf prksám.
- 5c. d-prayus zu prāyus 'das vorgerückte Alter' (vgl. pravayas 'bejahrt') in der Formel äyus ca prāyus ca MS. 1 p. 72, 1; 80, 12, der äyus ca me jarā ca me VS. 18, 3 entspricht. aprāyus ist aber wohl Tatp., wofür auch der Akzent spricht, nicht Bahuv.
- 5f. dvas nähert sich hier dem Sinn von avasd 'Zehrung'. 6a: 4,6,10.
- 6c. ártanasu? Say.: in den Kampfreihen.
- 6d. ádat zugleich: er aß.
- 6f. hṛṣivataḥ, oder mit Ludwig: des Haar sich sträubt. Vgl. hṛṣikeśa, Sāy. harṣayuktasya.

- 6gh. Sein Weg ist der Weg zu den Göttern. śubké, Säy.: 'zum Glück'. Es ist aber wohl die prunkvolle Ausfahrt der Vornehmen gemeint.
- 7 geht auf das Ausreiben des Feuers.
- 7a: 2, 4, 2b; 8, 84, 2b; 71, 11c Der genaue Sinn von kistd ist nicht zu ermitteln. Säy.: 'die Sänger'. Vgl. sigta 8, 53, 4.
- 7a—c ist wieder die mythologische Sprache.
  Die gegenwärtigen Feueranzünder setzen sich den alten Bhrgu's gleich.
- 7de ist Parenthese; vgl. 1, 130, 5; 137, 2; 139, 4.7f. Die Verschlüsse halten ihn in den Reibhölzern zurück.
- 8a: 6, 48, 8a.
- 9c: 1, 128, 1e. 9de == 1, 175, 5ab.
- 10b pasuse zu fsuse Yasna 58, 4. Vgl. sanat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. Gabe, Speise.

<sup>12</sup> 

Viehspender euer Lob dem Agni gelten. Wenn ihn an allen Orten der Onfernde anruft, läßt der Hotr' wie ein Barde den Weckruf ertönen noch vor den Morgenstrahlen, der glühende Hotr (vor) den Morgenstrahlen.

11. Der du in nächster Nähe erscheinst, bring, Agni, uns einträchtig mit den Göttern aus Wohlwollen große Reichtümer aus Wohlwollen! Laß uns. Mächtigster, Großes schauen um dies zu genießen. Reib uns Sängern. du Freigebiger, große gute Sohnschaft heraus, wie ein Starker (das Feuer) mit Kraft (ausreibt).

## 1. 128. An Agni.

- 1. Dieser ward gehoren im (Feuer)behälter des Manu, der hestopfernde Hotr nach dem Gebot der Usij, Agni nach eigenem Gebot, allerhörend für den. der sich als Freund bewährt, wie ein Schatz für den, der Ruhm sucht. Der untrügliche Hotr setzt sich nieder an der Stätte der Id, umhegt an der Stätte der Id.
- 2. Ihm, dem Opferausrichter, machen wir uns verständlich auf dem rechten Wege durch Verbeugung mit Opferspende, durch Gottesdienst mit Opferspende. Durch unsere Darreichung von Stärkungen altert er nicht in dieser Gestalt: er, den Matarisvan für Manu aus der Ferne (brachte), der Gott, den er aus der Ferne brachte.
- 3. In raschem Lauf umkreist er in einem Tag den irdischen (Raum). wiederholt die Stimme erhebend, ein Stier, der unter Brullen Samen' (läßt). unter Brüllen Samen lassend; mit hundert Augen blickend, der Gott in den Hölzern siegreich, seinen Sitz in den unteren Erhebungen" nehmend und in den höchsten Höhen, der Agni.
- 4. Agni, der Einsichtsvolle, der bevollmächtigte (Priester) in jedem Haus versteht sich auf Opfer und Gottesdienst; mit Umsicht versteht er sich auf das Opfer. Durch Umsicht ein (vorbildlicher) Meister für den, der den Pfeil schießt. hat er acht auf alle Wesen, sohald er, der schmalzverschönte Gast gehoren ward, (wenn) der Opferlenker und Meister geboren ward.

sásvyam pasúm RV. 5, 61, 5. Das Loblied auf den Viehspender ist die Danastuti. Vgl. pasuso ná vájan 5, 41, 1. Will man pasusé als Viehgewinner fassen, so wäre mit 1, 127, 10 stómam ná jigyúse 10, 127, 8 und mit 5,41,1 noch 6, 46, 2d zu vergleichen.

10e = 5, 64, 2d.10f: 6, 3, 6 a.

11a. Man könnte nédistham auch mit á bhara verbinden und nach 8, 1, 4; 60, 18 vájam er-

11fg. Das Reiben des Feuers wird auch sonst mit der Zeugung verglichen (3, 29, 1 fg.).

1.128.

Atyasti. 1f: 6, 1, 2b. 1g. Mit den sog. paridhi-Hölzern (Say.), die das junge Feuer schützen sollten; vgl. 4,3,2c

2b: 10,31,2b; 70,2c. 2f: 3, 9, 5; 6, 8, 4. 3. Ob Sonne, Blitzfeuer, bez. Parianya, und irdisches Feuer?

8a: AV. 6, 8, 3. 3bc: RV. 5, 83, 1.

86. muhurgih? Ob wiederholt rufend oder verschlingend? Say .: jederzeit besungen.

8e: 1, 67, 1 a. 8fg faßt a-e zusammen.

4. Spielerei mit kratu.

4d. işüyatê: dasselbe Bild wie in 1, 127, 3g. Der Priester ist mit einem Pfeilschützen verglichen, weil seine Worte Pfeile sind, vgl. 1, 84, 16; 190, 2; 10, 42, 1.

4e. Vgl. 9, 71, 9d.

4f. Über ydtah vgl. zu 3, 10, 6.

<sup>1</sup> Agni. Den Regen. Der Feueraltäre.

- 5. Wenn sie mit Umsicht unter seine Kräfte (die Opfergenüsse) mischen bei Agni's Gebrüll (?), wie die Genüsse der Marut, wie die Genüsse für den Eifrigen (?) Er fördert ja die Schenkung und (beschenkt) mit einer Fülle von Gütern. Er möge uns vor Mißerfolg, vor Ränken, vor dem bösen Gerede des Ränkesüchtigen bewahren.
- 6. Ganz bei voller Kraft (wird er) der Wagenlenker, hält der Gott (die (itter) in seiner rechten Hand. Ausdauernd läßt er nicht locker, aus Ehrgeiz läßt er nicht locker. Für jeden, der einen Anspruch darauf hat, hast du das Opfer zu den Göttern gefahren. Jedem Frommen erfüllt er den Wunsch, öffnet Agni die Tore.
  - 7. Agni ist als der am meisten Frommende über den menschlichen Opferbund, über die Opfer gesetzt wie ein stammverwandter Clanherr, über die Opfer als der liebe Clanherr. Er verfügt über die Opferspenden der Menschen, die von der ld bereitet sind. Er möge uns vor Varuna's Tücke bewahren, vor der Tücke des großen Gottes.
  - 8. Den Agni berufen sie zum Hotr, den Schätzeberger. Den lieben ausgezeichneten haben sie als Wagenlenker angestellt, als Opferfahrer angestellt, als lebenslänglichen Hotr den allwissenden, den opferwürdigen Seher, die Gütter den Erfreulichen zum Schutz, Gutes wünschend, unter Lobreden den Erfreulichen, Gutes wünschend.

#### 1, 129. An Indra.

1. Wenn du den Wagen, der im Hintertreffen ist, o raschhandelnder Indra, vorauslenkst, um den Preis zu gewinnen, du Tadelloser vorauslenkst, so wirst

5a-c setzt Str. 4 fort. Des neugeborenen Agni Kräfte werden durch Opferschmalz und Luftzusacheln (maritum nd bhonyd) gestärkt. Über die Mitwirkung der Marut (in b) s. zu 3. 26, 4 (dort tävigibhih).

5a prc mit Lok. AV. 7, 88, 1.

5b. agné rávena Ludwig's Vermutung für das überlieferte agnér ávena.

5c. Wer mit işiraya gemeint sei, bleibt dunkel. Ob 8, 46, 29 zu vergleichen? Säy.: dem Heischenden, der ein Anliegen hat.

5d—g geht auf die Daksinā. 5d: 5, 80, 7.
5fg spielt wie viele derartige Ausdrücke auf die Vorenthaltung des Honorars durch allerhand Intrigen an.

6a. Zu dadhe ist nach vdsuh ein vdsu zu ergänzen, vgl. 9, 18, 4. Worthaplologie<sup>3</sup>! Zu viśvah vgl. 4, 1, 1.

6e: 8, 19, 10. 6f. Vgl. 1, 151, 5; 30, 15; 5,74, 5. 6g: 8, 39, 6d.

7e. iļā: Id, die aus den Āprīliedern (1, 13, 9)

bekannte Opfergöttin Iļā, eine Personifikation der Opferspende und der Götterspeise oder des Opfersegens überhaupt. Schwerlich schon die ida des späteren Rituals (Weber, Ind. St. 9, 225). Säy. zu 7, 3, 7 erklärt sie als Milchspende.

7fg. 'Alles was im Opfer falsch gemacht wird, dessen bemächtigt sich Varuna' Tänd. 13, 2, 4. 8a: 1, 1, 1.

8b: 7, 16, 1; 2, 2, 3; 4, 1, 1; 8, 19, 21. ny ĉrire von ni—ar (7, 1, 2).

#### 1, 129,

Atyaşti, vereinzelt Atisakvari.

1a: 8, 45, 9; 1, 102, 3.9. Der Wagen ist wie oft (1, 102, 5.9; 175, 3; 178, 2; 2, 18, 1; 5, 35, 7.8; 7, 32, 11; 8, 31, 3; 80, 4—6; 10, 29, 8; 114, 6) Bild für das Opfer und wird vom Dichter selbst in diesem Sinn erläutert, bes. in g. medhdsäti s. zu 4, 38, 3.

1e: 1, 91, 6; 8, 93, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Priester. <sup>2</sup> Zum verschlossenen Reichtum. <sup>3</sup> So auch Bloomfield, Repet. 1, 132.

du ihn sofort zur Überlegenheit bringen, zum Sieger machen, wenn du willst — das sei unser, der Meister, (Wagen). du Draufgänger ohne Tadel — so wie diese Rede der Meister.

- 2. Höre du, Indra, der du in jedweden Kämpfen von den Männern zum Streitruf günstig gestimmt werden mußt, von den Männern zum Vordringen, der mit den Tapferen die Sonne gewinnt, der mit den Redekundigen den Siegerpreis erringt ihn machen die Mächtigen geneigt, den Sieggewohnten, den Starken wie ein sieggewohntes Rennpferd!
- 3. Denn du, der Meister, machst den bullengleichen Schlauch schwellen. Mögest du, Tapferer, jedwedem feindseligen Sterblichen wehren, (indem) du den Sterblichen übergehst. Sowohl dir, Indra, sag ich das, als dem Himmel (und) dem selbstherrlichen Rudra, dem Mitra, dem Varuna ganz ausführlich. dem barmherzigen ganz ausführlich.
- 4. Wir wünschen, daß euch Indra als unser lebenslänglicher Freund gern komme, als überlegener siegreicher Verbündeter, als der in den Entscheidungskämpfen siegreiche Verbündete. Unser Segenswort bevorzuge zum Beistand in jedweden Kämpfen! Denn kein Feind wird dich niederstrecken, während du ihn niederstreckst, während du jeden Feind niederstreckst.
- 5. Ducke fein den Hochmut eines jeden mit deinen Hilfen, die so rasch wirken wie die (am raschesten feuerfangenden) Reibhölzer, mit deinen gewaltigen Hilfen, du Gewaltiger! Führ uns ohne Vergewaltigung, so wie du früher dafür galtest, o Held! Alle (Gewalttaten) bring von Püru weg als Führer! Als Wortführer (komm) zu uns!
  - 6. Das möchte ich dem werdenden Somasaft sagen, der wie der anzu-

anavadya gegen das Metrum. Oldenberg vermutet nicht übel adya.

 <sup>1</sup>g lenkt in die Konstruktion von α—e zurück.
 2d. śūraiḥ: 'mit den Marut oder anderen Soldaten' (Sāy.).
 2e: 1, 27, 9; 8, 19, 10; 81, 8.
 2g: 1, 135, 5c; 7, 37, 6d.

<sup>8</sup>a: 9,74,5b. Der volle Schlauch ist Bild des Überflusses und der Sinn von bc ist: Wenn du in Überfluß gibst, so soll der Geizige übergangen werden.

<sup>8</sup>b. aráru ist N. eines Asura oder bösen Dämons nach MS. 4 p. 13, 8; Kāth. 3 p. 10, 4; TBr. 3, 2, 9, 4; Śat. 1, 2, 4, 17 und darnach auch RV. 10, 99, 10; AV. 6, 46, 1¹; VS. 1, 26. Daneben wird es auch appellativisch für Feind gebraucht (bhrātroyo va araruh Kāth. 2 p. 106, 19), sei es, daß dies die ursprüngliche Bedeutung war, sei es, daß der Dämon Araru — ähnlich wie der Paņi — als Vertreter einer bestimmten feindlichen Klasse galt. Die Inder leiten das Wort von Wz. ar ab, Up.

<sup>4, 79.</sup> Say. zu obiger Stelle aranasıları gamanasvabhavam und versteht darunter die Wolke. 3c. Vgl. 8b. 3fg: 1, 136, 6bc

<sup>4</sup>a: 5, 74, 3d; 1, 30, 12c. 5b. 1, 127, 4. 5c: 1, 7, 4c.

<sup>5</sup>e. anenáh — mányase, Say.: 'von allen als sündlos erkannt wirst', oder als Akk. pl. 'auch uns für sündlos hältst'.

<sup>5/</sup>g. Wegen 1, 130, 7; 131, 4 kann das Lied nicht Pūru-feindlich sein. Zu višvani ist mit Sāy. ėnaņsi (aus anenāḥ in e) zu ergānzen. In f ist Indra der vāhni, d. h. Zugtier (vgl VS. 35, 13; AV. 12, 2, 47) und zugleich Wagenführer. Der asā vāhniḥ (der mit dem Munde zieht oder führt) ist sonst Agni, in 1, 76, 4 (s. d.) aber der Sänger. Wenn hier Indra gemeint ist, so ist 6, 40, 1; 1, 6, 8; 10, 4 zu vorgleichen; s. auch zu 8, 63, 4 b und zu no decha 1, 165, 4 d und 3, 35, 1 b.

<sup>6</sup>b. hávyah könnte Bhaga sein wie 1, 144, 3, 3, 49, 3; 5, 33, 5; 7, 38, 1; 10, 39, 10.

<sup>1</sup> Hier schwankt die Überlieferung zwischen araruh und araruh.

rusende Freigebige'(?) das Denken erregt, als Unholdtöter das Denken erregt. Er möge selbst mit den Wassen die Tadler, die Mißgunst von uns treiben. Der Übelredende soll ganz vergehen, wie Ungeziefer vergehen.

- 7. Wir möchten dies durch ein ausgezeichnetes Opfer gewinnen, den Schatz gewinnen, du Schatzreicher, eine Schar von Meistern, einen erfreulichen (Schatz), eine Schar von Meistern. Den Ungnädigen wollen wir mit günstigen (Namen), mit Labsal überhäufen, mit wahrhaften Rufen der Begeisterung den Indra, den verehrungswürdigen mit Rufen der Begeisterung.
- 8. Immer soll bei uns euer Indra voran(gehen) mit seinen selbstherrlichen Hilfen beim Übergehen der Mißgünstigen, beim Zersprengen der Mißgünstigen. Sie soll selbst Schaden nehmen, die sich uns mit den . . . . . ausgesucht hat. Erschlagen soll sie sein, nicht soll sie . . . . . . ; der geworfene Feuerbrand soll nicht . . . . . .
- 9. Komm du, Indra, zu uns mit vollzähligem Reichtum auf fehlerlosem Wege, geh voran auf (dem Wege), der frei von Unholden ist! Geleit uns in der Ferne, geleit uns heimwärts! Schütz uns aus weiter Ferne mit deinen nahen Hilfen, schütz uns immer mit deinen nahen Hilfen!
- 10. (Komm) du, Indra, zu uns mit Reichtum, der aus der Not hilft. Dich, den so Gewaltigen, soll die Macht begleiten zum Beistand, wie einen Verbündeten zu mächtigem Beistand. Gewaltigster Schirmer, Helfer! Jeden Wagen, du Unsterblicher jedweden anderen außer uns(eren) sollst du schädigen, du Herr des Preßsteins, der selbst (uns) zu schaden trachtet, Herr des Preßsteins.
- 11. Bewahre uns, schöngepriesener Indra, vor Fehle als der, der stets der Abwender der Mißgunst ist, als Gott (der Abwender) der Mißgunst; der Erschlager des bösen Unholds, der Schirmherr des Redekundigen gleich mir! Denn darum hat dich der Erzeuger erzeugt, du Guter, dich als Unholdtöter erzeugt, du Guter.

#### 1, 130. An Indra.

1. Indra! Komm aus der Ferne zu uns in eigner Person her, wie ein

6c rakeohá könnte auch zu manma gehören (Mask.form statt des Neutr.), ist aber sonst als Beiwort des Soma beliebt.

6c. Der Kampf gegen die durmati ist der eigentliche Zweck des Liedes, vgl. Str. 8.11.
6g. ksudram: Es handelt sich um das kleinste (fetier (Sat. 1, 5, 3, 11; Pān. 2, 4, 8), um die ksudrani, von denen es Chänd. Up. 5, 10, 8 heißt: Werde, stirb! Vgl. 8, 49, 4d.

7a. Die hötra citanti ist eben der Wagen in 1; vgl. cekite rathah von dem siegreichen Wagen 1, 119, 3.

7d. Zu sumántubhih ist wohl námabhih zu rgänzen, vgl. 10, 12, 6; 64, 1. sumántunáman 6, 18, 8 ist das spätere sugrhitanáman. 8a. Zu vo asmé (auch 10, 106, 4) vgl. asmákam

rah in Str. 4. 8b: Str. 3c.

8d. su nach Say, die jürnih, die er als rasches Heer erklärt. Eher die personifizierte dur-

Se. atráih? Say. von unseren Feinden.

8fg. vakşati? Wohl Fehler; schwerlich zu vak oder vaks.

8g. nd 'nicht' oder 'wie' bez. 'so wenig als'? 9a: 4, 31, 12b; 8, 97, 6d.

9f. durád arát, Sāy.: 'von Fern und Nah, vom Jenseits und Diesseits'.
9g: 10, 93, 11c.
10d—g. Der Wagen bildlich wie in 1.

10e ist Aposiopese. 11e: 1, 17. 2; 142, 2. 1, 180.

Atyaşti, 10 Triştubh.

1b: 8, 2, 28d. náyám s. zu 1, 121, 13b. vidá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bhaga oder der Patron? 

\* Die personifizierte Mißgunst?

rechtmäßiger Gebieter zum Rate der Weisen, wie ein König und rechtmäßiger Gebieter nach Hause. Wir rufen dich bei ausgepreßtem Soma nebst Opferschmäusen wie Söhne den Vater, um den Preis zu erringen, den Freigebigsten um den Preis zu erringen.

- 2. Trink, Indra, den mit Steinen ausgepreßten Soma, den mit dem Schöpfeimer ausgegossenen wie der Stier am Brunnen, wie der durstige Stier! Zu deinem beliebten Rausche und reichlichster Sättigung sollen dich (die Falben) herbringen wie die Falbinnen den Sonnengott, wie alle Tage den Sonnengott.
- 3. Er fand den im Versteck verborgenen Schatz des Himmels, der im Fels verschlossen war wie die Brut des Vogels (im Ei), im endlosen Fels. Gleich einem, der (im Wettkampf) die eingehegte Kuhherde gewinnen will, hat der Keulenträger, der oberste Angiras Indra die verschlossenen Speisegenüsse aufgeschlossen, die verschlossenen Tore, die Speisegenüsse.
- 4. Die Keule in den Händen festhaltend schliff sie Indra, scharf wie ein Messer, zum Wurf; er schliff sie zum Töten des Drachens. Mit Kraft, mit den Stärken dich gürtend, o Indra, mit Größe haust du die Bäume um wie der Zimmermann den Baum, wie mit der Axt haust du sie um.
- 5. Du, Indra, ließest die Flüsse los um nach Lust zum Meere zu laufen gleich Wagen, gleich preiskämpfenden Wagen. Sie spannten ihre Hilfe auf der Stelle an, um dem gemeinsamen Ziel, dem unerschöpflichen (Meere zuzueilen), (ihre Fluten,) die wie die Kühe dem Menschen alle Milch geben, die dem Volke alle Milch geben.
- 6. Diese Rede haben für dich im Wunsch nach Gut die Avuschne gefertigt wie der geschickte Künstler einen Wagen, dich haben sie zur Gunsterweisung

thani, oder: zum Opfer. Doch steht es hier im Vergleich, daher die obige Annahme besser Dafür spricht auch 9, 92, 6, wo samitih. Dort rája ná satyáh, hier in c rájeva sátpatih. 1de: 5, 20, 3; 7, 94, 6; 8, 65, 6.

1f. vájasātaye mit hávāmahe zu verbinden nach 5, 35, 6; 6, 57, 1; 8, 6, 37; 9, 13 u. ö. 1g: 8, 4, 18d.

2b. kóśena Schöpfeimer und Somaeimer: vgl. 3, 32, 15; 4, 17, 16.

2g: Str. 9g.

3. Nach den Stichwörtern (asmani. angirastamah, dvárah) doch wohl die Sage vom Kuhraul. Säy. denkt an den verborgenen Himmelssoma. In diesem Falle müßten die Stichwörter von dem Valamythos entlehnt sein.

8a: 2,24,6. diváh (Sāy.: vom Himmel gebracht), vgl. dyúbhaktam 4, 1, 18 und 1, 73, 6. 8b. Vgl. 10, 68, 7. 8c: 4, 1, 7.

8d. vrajam im Vergleich der in Kühen bestehende Siegerpreis, vgl. Brh. Up. 3, 1, 1. 3fg. isah, die geraubte Kuhherde, vgl. 1,72,8d.

4a. Vgl. vazrem zastaya dražemno Yusht 10, 96. 46: 8, 4, 16a.

4f. Indra schlägt die vaninah nieder wie der Zimmermann einen Baum. vanin selbst ist der Baum. Vgl. 1, 54, 1. 5 (und Note). 10. 73, 8d: 3, 34, 3c. Ob die hölzernen Burgen 5a: 2, 15, 3c. 56c: 9, 67, 17.

5de. Ein großartiges Bild. Unter der Not der Flüsse hatte auch ihr gemeinsames Ziel und ihr gemeinsamer Gatte, der Ozean, zu leiden Jetzt nach ihrer Befreiung spannen sie ihre Hilfen an, um dem Gatten zu Hilfe zu eilen. Die atih sind die Gewässer selbst und nach 8, 16, 2 apám ávo ná samudré zu verstehen Über itá atíh s. zu 1, 119, 8.

5/g knupft wieder an a-c an.

6b: 5, 2, 11; 29, 15d.

6de. Say. erganzt tvam zu sumbhantah, vgl 5, 22, 4; 10, 21, 2; 8, 70, 21. Man könnte auch an vácam in a denken; vgl. gírah subh b. 10, 4; 39, 5; 8, 6, 11. Zum Vergleich mit dem Rosse s. 9, 62, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dann ist zu *śumbhántah* — ośpra 9, 40, 1 *śumbhánti ośpram* zu vergleichen.

bearbeitet; (dich) schön machend wie das Leibroß, das in den Entscheidungskämpfen siegreich ist, du Redekundiger, wie ein Rennpferd zur Kraftleistung, um Schätze zu gewinnen, um alle Schätze zu gewinnen.

- 7. Du brachst für Puru Divodasa die neunzig Burgen, für den reichlich spendenden, du Tänzer; mit der Keule für den Spendenden, du Tänzer. Für Atithigva stieß der Gewaltige den Sambara vom Berge, die großen Schätze mit Kraft verteilend, alle Schätze mit Kraft.
- 8. Indra half dem opfernden Arier in den Fehden weiter, in allen Kämpfen hundert Hilfen bringend, in den Kämpfen um das Sonnenlicht. Die Unbotmäßigen züchtigend machte er dem Manu die schwarze Haut' untertan. Wie brennendes (Feuer) alles Verdorrte versengt er den Gierigen, sengt er den Arsasana nieder.
- 9. Er riß das Rad der Sonne ab, der mit Kraft geborene. Vor Essenszeit stiehlt er (als?) Aruna die Stimme, stiehlt er, der das vermag, als du aus der
- 7bc nyto? Ob Tanzer, Mime, Pantomimiker nach seinem Auftreten so benannt) oder Vortanzer, Reigenführer? Vgl. 6, 29, 3; 8, 68, 7, 92,3. Indra ist nymnani nytamanah 5, 33, 6. In Mbh. 5, 51, 32 heißt es von Bhima nytyann iva gadapanih.
- 7de Atithigva ist hier wie 1.51.6. 112, 14; 6.26, 3 Divodäsa selbst. Der Sohn führt den Namen des Vaters (vgl. 6, 47, 22) weiter.
- 7/. Vgl. 7, 21, 7. 8d; 1, 51, 8b; 131, 4.
- Se Vgl. 9, 41, 1c; 73, 5d.
- 8g. 8, 12, 9, 1, 175, 3. arśasaná ist ein Dass nach 2, 20, 6, doch wohl N. pr. tatrgandm doppelsinnig: gierig und verdorrt (vgl. trsú).
- 9. Schwierige Str. Nach gewissen Stichworten (Abreißen des Rades, prapitvé, muşāyati) liegt der Susnamythos vor. Say, teilt einen Itihasa mit, wonach Indra durch eine (inade des Brahman gewisse Asura's nicht mit dem Vajra erschlagen durfte. Die Asura's wurden übermütig; Indra nahm das Rad des Sürva weg und erschlug sie. Im Kern ganz richtig. Indra war vermutlich (wie in der Namucisage) durch einen Eid gebunden, den Vajra nicht zu gebrauchen. Auf Rat des Usanas greift er zu einer List und erschlägt den Dämon mit dem Rade der Sonne, das er ihr in einer Wettfahrt entreißt. Und zwar tut er das im Suspamythos in der Verkleidung des Kutan.
- 9a: 1, 174, 5; 175, 4; 4, 16, 12; 28, 2; 30, 4; 5, 29, 10; 6, 31, 3. jatá ójasű 8. 8, 99, 3c.

- 96. Sonst unbekannter Zug. prapitvé entspricht dem prapitvé áhnah 4, 16, 12; purá .... madhyámdinát 4,28,3. Vgl. Neißer WRV. 48. Etwas anders ist der Sinn von prapitvám nún in demselben Mythos 5,31,7. Beide Bedeutungen vereinigen sich in prapitvė 1, 104, 1; s. zu 3, 53, 24 b. Im Grunde tuen sie dies an allen diesen Stellen. Die Zeit vor dem Essen (früh und abends) ist eben die Zeit, wo die Pferde am raschesten laufen. Ist der Text richtig, so müßte arunah Indra in Verkleidung des Kutsa oder Aruna sein. Vgl. den Kutsa arjuneya. Einfacher wäre es, an den späteren Aruna, den Wagenlenker des Surya, zu denken. Dann würde aber arunam besser passen, woran schon Oldenberg denkt. Er stiehlt im entscheidenden Augenblick dem Wagenlenker der Sonne die Stimme, daß dieser die Rosse nicht antreiben kann.
- 9dc. ušánā wohl Akk. wie 5, 29, 9 und wohl auch 8, 7, 26. Für Akk. spricht auch 10, 22, 6. Die Deklination von ušánas ist im RV. unvollständig. Indra wird hier und 1, 175, 4 als Kavi angeredet, weil er die Gestalt des Kavi Kutsa hat, so daß in der gleichen Geschichte bald Indra, bald Ušanas (1, 174, 7), bald Kutsa (4, 16, 9.11) das Prädikat eines Kavi erhalten.
- 9fg ganz unsicher. manuseva ist vielleicht in manuse iva mit doppeltem Sandhi zu zerlegen. 9g: Str. 2g.

¹ Die schwarzen Ureinwohner. ² Natürlich zugleich absichtliche Alliteration wie in naryam nyto 2, 22, 4; nytdu — nytamasya nynám 10, 29, 2. Fick (VW. ¹ 198) setst ein nytw 'Held' an, das er zu Nerthus stellt.

Ferne zu Usanas um Beistand gekommen warst, o Seher; alle Gnaden wie für Manu überbietend, wie (die Sonne) alle Tage überbietend.

10. So schütz uns mit deinen wirksamen Schutzgeistern, mit neuen Liedern (gepriesen), du Brecher der Burgen, an Taten ein Stier; von den Divodasa's gepriesen, mögest du, Indra, zunehmen wie der Himmel durch die Tage.

#### 1, 131. An Indra.

- 1. Dem Indra hat sich ja der Asura Himmel, dem Indra die große Erde in ganzer Ausdehnung gebeuct, im Kampf um die Herrlichkeit in ganzer Ausdehnung. Den Indra stellten alle Götter einmütig an ihre Spitze. Dem Indra sollen alle menschlichen Somaopfer, die menschlichen Spenden gehören.
- 2. Denn bei allen Somaopfern nütigen sie bulleneifrig dich, den Einen, Gemeinsamen, jeder für sich. da sie das Sonnenlicht zu gewinnen wünschen, jeder für sich. Dich, der wie ein Schiff hinüberträgt, wollen wir an die Deichsel des Kampfliedes bringen, indem wir Ayu's ihn, wie es dem Indra zukommt, mit Opfern auszeichnen, den Indra mit Lobliedern wir Ayu's.
- 3. Hilfesuchend haben dich die Paare¹ bei der Gewinnung der eingehegten Rinderherde bestürmt, sie herauszulassen, (dich.) Indra, antreibend, (sie) herauszulassen, da du die zwei auf Rinder ausziehenden Völker, die in (den Kampf um) die Sonne ziehen, zusammenbringst, indem du den bullenhaften Kameraden sichtbar schwingst, deinen Kameraden, die Keule, o Indra.
- 4. Die Püru's kennen diese Heldentat von dir, da du, Indra, die herbstlichen Burgen niederwarfst, als Bezwinger niederwarfst. Du, Indra, sollst den

10a. Aus c stavanah heraufzudenken.

10d. Oder: wie der Tag durch die Tageszeiten. Vgl. 1, 151, 9c.

#### 1, 131.

Atyaşti.

1ab: 1,57,5cd; 2,12,13; 4,17,1; 6,18,15; 7, 31,7; 10,147,1.

1de: 6, 17, 8; 8, 12, 22. 25. 1g: 3, 35, 7d.

2de. Diese beiden Bilder sind auch in 10,105,9 nebeneinander. An das Deichseljoch ist s.v.a. an die Spitze.

- 2fg. Derselbe Eingang in 8, 70, 3c. Say. sucht in indram nd appellativen Sinn: parameśvaram iva. nd wie 1, 59, 4; 153, 1; 174, 9; 10, 122, 1 (s. d.); 8, 103, 2b.
- 3. Die Situation mag der von 5,34,8 und 8, 21,14 cd ähnlich zu denken sein. Hier und 8,21,14 sdm ahasi, hier jänä in 5,34,8 jänau, hier nihstjah, dort üd gävyam srjate, hier avasydvah, dort säm-ävet. Indra steht als Mittler zwischen zwei streitenden Parteien. Im Besonderen scheint der Dichter das

Verhalten der Vasu's und Angiras' bei der Eroberung der Valahöhle im Auge zu haben. darüber s. 7, 76, 5. Leider ist sam ühasi an beiden Stellen nicht sicher zu bestimmen. Auch samohé 1, 8, 6 ist ungewiß. Etwas anderes ist samöham 4, 17, 13. In freundlichem Sinn wird sam-üh MS. 2 p. 19, 4 fg. gebraucht.

- 3a. mithunáh hier wohl im weiteren Sinn von den in zwei Parteien Geteilten.
- 3b. nihējjah kann Inf. oder Nom. pl. von nihējj 'heraustreibend' sein, vgl. 10.62, 7 aus dem Valamythos nih sijanta vāghāto vrajām gomantam.
- 3c. sakş (- av. hakhš) nimmt den Sinn von vi tatusre wieder auf.
- 3e. svåh ist hier fast abgekürztes svårgätim. vgl. Note zu 1, 7, 5.
- 4b: 1,174, 2; 6, 20, 10. Gemeint sind die Burgen, in die man sich zur Herbstzeit zurückzog oder die alten Burgen (vgl. śarddvan 1, 181, 6).
  4d: 1,180, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. wohl die kämpfenden Parteien.

opferkargen Sterblichen züchtigen, du Herr der Stärke. Du stahlst (ihm) die große Erde, diese Gewässer, du (soma)trunken diese Gewässer.

- 5. Und erst recht rühmen sie im Somarausch diese Heldentat von dir, du Bulle, daß du den Usij beigestanden hast, daß du denen beigestanden hast, die sich als Freunde bewährten. Du halfst ihnen in den Kämpfen den Sieg gewinnen. Sie haben einen Strom nach dem anderen gewonnen, auf Ruhm ausgehend gewonnen.
- 6. Denn er mag auch an diesem Morgen an uns seine Freude haben. Werde auf das Preislied, auf das Opfer durch die Anrufungen aufmerksam, bei dem Kampf um die Sonne durch die Anrufungen! Wenn du, der Bulle, o Keulenträger Indra, die Verächter zu erschlagen beabsichtigst, so höre auf mich, diesen neuesten Meister, auf die Dichtung des neuesten.
- 7. Gestärkt (und) uns gewogen (erschlag) den feindseligen Sterblichen, o Indra von starker Art, mit der Keule, du Held, den Sterblichen! Erschlag den, der uns Übles sinnt, erhöre uns als bester Erhörer! Wie ein Unfall auf der Fahrt, so soll die Mißgunst ausbleiben, jede Mißgunst soll ausbleiben!

#### 1, 132. An Indra.

Das Thema des Liedes ist der mehr oder weniger verschleierte Kampf der Sanger mit den konkurrierenden Opferparteien um die Gunst des Indra Diese ist der Siegerpreis und die Bildersprache bewegt sich zwischen Ernstkampf und Redeturnier. Bes. Str. 5 scheint für diese Auffassung entscheidend zu sein

- 1. Mit dir, du Gabenreicher, wollen wir (im Kampf) um den ersten Preis, mit deinem Beistand, o Indra, die Gegner besiegen, wollen wir die Eifersüchtigen übertrumpfen. An diesem nächsten Tage entscheide doch ja zu Gunsten des Somaopfernden. Bei diesem Opfer wollen wir den höchsten Wurf im Gewinnspiel aussuchen, nach dem Siegerpreis strebend den höchsten Wurf im Gewinnspiel.
- 2. Im Kampf, wenn es gilt das Sonnenlicht zu gewinnen, bei der Rede des Fürbitters, wenn der frühwache (Agni) seine Salbung bekommt, wenn der

4/g. Nümlich dem Dasa für den Arier; vgl. 2, 20, 7; 4, 26, 2.

TBr. 1, 2, 1, 6 suśrdvā vdi śrutò 'si. 7fg durmatih wie 1, 129, 6, 8, 11.

#### 1, 182.

Atyasti.

1b: 1, 8, 4 und Str. 6. 1bc: 8, 40, 7.

2. Eine Str. voll dunkler Worte.

 aprá wohl zu aprí wie gayatrá zu gayatrí. Von Kluge (KZ. 25, 312) wird es zu got. abrs 'stark' gestellt.

2c. krandsya s. 1,134, 2c. Agni wird mit Schmalz, Soma mit Milch gesalbt.

2d. Säy. und die neueren Ausleger fassen dhan als Verbalform. Es nimmt aber dhani in Str. 1 wieder auf. Vgl. zu 2, 32, 2; 10, 61, 1.

<sup>5</sup>b. mddeşu ist wohl mit carkiran zu verbinden, vgl. 1, 80, 1, 8, 32, 1; 5, 30, 3; 6, 23, 5; 59, 4; 7, 26, 3; 8, 1, 1; 4, 32, 11; 1, 51, 13; 4, 22, 5; 8, 100, 6; 10, 39, 4. Die Uśij sind die alten arischen Priestergeschlechter.

<sup>5</sup>fg. Das Vordringen der Arier durch das Fünfstromland, vgl. 2, 21, 5; 1, 40, 7; 10, 104, 8; 1, 165, 8; 5, 31, 6.

<sup>6</sup>a. nah — juséta vgl. 5, 8, 4; 41, 2.

<sup>6</sup>c svàrsata wohl doppelsinnig: am Morgen und um Erlangung des Sonnenlichts, d. h. des Lebens.

<sup>7</sup>e. Oder: werde als bester Hörer bekannt. Vgl.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tatsächlich kommt später diese Ableitung vor, vgl. Note zu 1,13.

angemachte (Soma) seine Salbung bekommt; an dem Tage ist Indra, wie bekannt, Haupt für Haupt anzurufen. Auf uns sollen sich deine Gaben vereinigen, die glückbringenden Gaben des Glückbringenden.

- 3. Dies ist ja doch wie früher deine hellglänzende Labung<sup>1</sup>, bei dem Opfer, bei dem sie (dich) zum Schirmer (?) des Hauses machten. Du bist der Schirmer (?) des Hauses des Gesetzes. Du mögest uns das doch noch einmal bestimmt sagen; sie sehen mit ihren Lichtstrahlen ins Innere: Indra ist ja bekannt als der Rindersucher, als der Rindersucher für die zum Bunde Gehörigen.
- 4. Jetzt ebenso wie auch früher ist diese (Tat) von dir zu verkünden, daß du für die Angiras' die eingehegte Herde aufgedeckt hast, um ihnen nützlich zu sein die eingehegte Herde auf(gedeckt hast), o Indra. In gleicher Weise wie für diese mögest du auch für uns siegen und kämpfen. Gib den Somapressenden jeden Unbotmäßigen in die Gewalt, den Unbotmäßigen. wenn er noch so grimmig ist!
- 5. Wenn der Held die Augen aller Leute nebst ihren Gedanken auf sich zieht, dann suchen sich bei ausgesetztem Kampfpreis die Ehrgeizigen zu überbieten, zeichnen sich die Ehrgeizigen aus. Ihm preisen sie nach Kräften ein langes kinderreiches Leben an, um (ihn) zu bestürmen. Die frommen Gedanken möchten sich bei Indra eine Heimstätte bereiten; wie sich's zu den Göttern ziemt, (gehen) die frommen Gedanken (zu ihm).
- 6. Indra und Parvata, schlaget ihr beide als Vorkämpfer jeden weg. der uns anfeinden sollte, mit der Keule erschlaget jeden! Dem in die Ferne Geflohenen soll sie wie der Schlupfwinkel erscheinen, den er zu erreichen strebt. Unsere Feinde soll er, o Held, vollständig, soll der Zersprenger vollständig zersprengen.

## 1, 133. An Indra.

1. Mit der Wahrheit reinige ich beide Welthälften, verbrenne ich all die großen Lügengeister, die indralosen, da wo die Feinde eingefangen, erschlagen, zerschmettert das Leichenfeld bedeckten.

3a-d scheint Agni angeredet zu sein. Nach Säy. aber Indra: dann ist der Soma die Labung.
3d. Wohl das in c Gesagte.

3e. D. h. wohl die Götter blicken mit den Lichtstrahlen in das Innere des Menschen, sie sehen also sein *rtám* (c); vgl. Note zu 1.24, 7.

3fg. Berufung auf Indra's Verh
ültnis zu den Angiras' und auf den Valamythos

4a: 1, 39. 7cd. 4b: 1, 51, 3.

4d. dibhyah läßt verschiedene Auffassungen zu. Säy.: 'den genannten Rşi's, wie diesen . . .'. 4f: 1,51,8; 130,8.

5d. tásmai, dem Helden in a, der doch wohl Indra (vgl. 6f.), nicht ein menschlicher Machthaber ist. **5e.** bádhe, s. zu 1,61,2.

5g == 1, 139, 1g; vgl. 5, 52, 15b; 8, 103, 2b.
6de. Subjekt ist schon hier wohl der Vajra.
Der Sinn scheint zu sein: Der flichende Feind soll direkt in den Vajra hineinlaufen. Uv. zu VS. 8, 53: "Dem in die Ferne gegangenen, verschwundenen Feinde soll dein Vajra den Untergang wünschen, auch wenn er fliehend den Wald erreicht hat".

6g. Der Zersprenger ist der Vajra (Såy., Uv. und Mah.).

#### 1, 183.

Verschiedene Metren. — Gegen böse Geister auf Erden und im Himmel.

<sup>3.</sup> Ganz unsicher.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Opferschmalz.

- 2. Die Köpfe der Zauberinnen einfangend zerspalte sie mit dem .... Fuße, du Herr des Preßsteins, mit dem groß ..... Fuße!
- 3. Schlage, o Gabenreicher, das Heer jener Zauherinnen nieder, auf dem Leichenfeld, auf dem Trümmerhaufen, auf dem großen Leichenfeld, auf dem Trümmerhaufen!
- 4. Von denen du dreimal fünfzig mit Schlingen abfingst, das merkt er sich fein von dir, das Stückchen merkt er sich fein von dir.
- 5. Den rotzackigen, ungeheuerlichen (?) Piśaci zermalme, Indra, jeden Dunkelgeist strecke nieder!
- 6. Schmettere die Großen hinab, Indra; erhöre uns! Denn es glüht der Himmel aus Furcht wie die Erde, o Herr des Preßsteins, aus Furcht wie (die Erde) von der Sonnenglut, o Herr des Preßsteins. Denn als Wuchtigster ziehst du mit den wuchtigen, gewaltigen Waffen aus, nicht menschenmordend, du unwiderstehlicher Held, mit deinen Kriegsmannen, mit den dreimal sieben Kriegsmannen, du Held.
- 7. Denn der Somapresser gewinnt ein Haus des Überflusses, denn der Somapresser wendet die Feindschaft ab, die Feindschaft der Götter ab. Der Pressende sucht Tausende zu erringen als ungehemmter Sieger. Dem Pressenden gibt Indra einen hilfsbereiten, gibt er einen hilfsbereiten Schatz (an Söhnen).

## 1, 134. An Vāyu.

- 1. Dich, Vayu, sollen die schnellaufenden Rennpferde hierher zum Labetrank fahren, um zuerst zu trinken, um zuerst den Soma zu trinken. Die aufrecht (bereit) stehende Großmut¹ soll deinem Sinne willfahren, den sie kennt. Komm auf dem Niyut-bespannten¹ Wagen zum Schenken, o Väyu, zum Schenken der Gabe!
- 2. Berauschen sollen dich die berauschenden Säfte, Väyu, von uns angemacht, wohlbereitet, für die Himmlischen bestimmt, mit der Kuh(milch) ange-

2cd. vajūrinā, maharajurinā. Nach einer Erklärung Sāy.'s ist der Elefantenfuß gemeint 5u Zu ambhrná vgl. ámbhan TBr. 2, 3, 8, 3 und ábhva. Ludwig vermutet drei Eigen-

namen.
6u avår, nämlich vom Himmel, vgl 1,33,5.7;
80,4; 2,12,12.

66 und c ergänzen sich doch wohl dahin, daß der Himmel aus Furcht (vor den Dämonen) glüht wie die Erde durch die Sonnenglut. Säy. verweist auf 1,95,5.

6fg. Mit den Marut.

Der sunvan (sunvandh) ist hier wie 6,
 13; 16, 5; 31, 4; 1, 51, 13 u. ö. der Opferherr, vgl. Band 8 S. 5 Note, Vait. S. 16, 17

und yájamánáya sunvaté RV 1, 83, 3; 8. 97, 2 u. ö. 7e -= 8, 32, 18b.

7fg. rayim — abhivam wird durch 9,12,9c, 10,122,3c erklärt. Es ist der Schatz an Sühnen gemeint, die den Vater im Priesteramt unterstützen.

#### 1, 184.

Atyaşti.

1d: 8, 45, 12; 1, 51, 2d 1g: 8, 7, 27a.

2. Die Str. enthalt eine Reihe dunkler Worte. 2a: 2, 11, 11 b.

2c. Vgl. das vedische Zitat Nir. 4, 19. krānāk hier vielleicht: mit den Kühen (d. h. der Milch) zusammenwirkend. Also in etwas anderer

¹ Die samtä hier personifiziert als Vāyu's Begleiterin.
schenken versehen.

- macht, für die Himmlischen bestimmt. Da ja die Hilfen, die bereit sind sich gewinnen zu lassen, seinem Willen folgen, so vereinigen sich die Gebete, daß er Angebinde schenke, so reden ihm die Gebete zu.
- 3. Vayu schirrt die beiden roten, Vayu die rötlichen (Rosse), Vayu die beiden flinken an den Wagen, daß sie im Joche ziehen, die besten Zugpferde. daß sie im Joche ziehen. Wecke die Wunscherfüllung wie der Buhle die Schlafende! Erhelle beide Welten, las die Morgenröten aufleuchten, dir zum Ruhm laß die Morgenröten aufleuchten!
- 4. Fur dich breiten die reinen Morgenröten in der Ferne ihre schönen Gewänder . . . . in ihren Strahlen aus, die bunten (Gewänder) in den neuen Strahlen. Für dich soll die Kuh Sabardugha alle Güter milchen. Du erzeugtest die Marut aus den Eutern, aus den Eutern des Himmels'.
- 5. Für dich regen sich die klaren, reinen, eilenden, in berauschender Wirkung starken (Somasäfte) im Gewoge, regen sich im Gewoge des Wassers. Dich ruft der hungrige Jäger um Glück auf der Jagd an. Du schützest, wie es dir zukommt, vor aller Welt; du schützest vor der Asuramacht, wie es dir zukommt.
- 6. Du, Vayu, hast als allererster das Anrecht auf den Trunk dieser Somatränke von uns, hast das Anrecht auf den Trunk der ausgepreßten. Und wenn die um die Wette opfernden Stämme (dich) in Beschlag genommen haben, so geben alle Milchkühe für dich ihre Mischmilch her, geben ihr Schmalz, ihre Mischmilch her.

Bedeutung als in b, was im punahpada des Parucchepa erlaubt ist. krana mit Instr. ist wohl an tá cakráná ūtíbhih 4,41,10 anzuschließen.

2de ist wohl im Wesentlichen Wiederholung des Gedankens in 1de.

**2d.** *irádhyai* kann von f = ar abgeleitet oder als Inf. mit Haplologie zu iradhanta (1,129,2) gestellt werden. Letztes besser, dann zu rdh, radh. Say. prapayitum oder paricaritum. 2e = 3, 13, 2b.

2fg kann verschieden konstruiert werden. Vgl auch 6, 35. 8; 36, 3. Wortspiel mit nivit, im Vayulied naheliegend. Über niyüt s. zu 3, 31, 14.

3-5. Vāyu als Morgenwind.

3ab: 5, 56, 6. 8d: 1, 158, 2; 4, 50, 11.

Se. jará  $\tilde{a}$ , vgl. 10, 11, 6a.  $\tilde{a}$  — iva Tautologie. 3f. Man sollte bei vāsaya Betonung erwarten.

Derselbe Fehler 1, 135, 2fg. vas. us 6,72,2; 17, 5; 7, 91, 1. prá cakşaya zugleich sehend und sichtbar machen.

- 4a. tübhyam im Sinne von śrávasc in 3g. dir
- 4b. damsu (Pp. dam'su) hier und sonst dunkel Say. karmavatsu oder yagagrhesu. Ob. zu
- 4d. sabardúgha eine Art Wunschkuh. eigentliche Sinn des Wortes ist dunkel, nach den Komm. Nektar milchend. Eher immermelk. Die Milchkühe des Väyn auch 1, 135, 8. sein amitam 6, 37, 3.

ode. Jäger und Morgenwind, vgl. Kumāras. 1,15. 5fg. bhuvanat ist befremdlich. Ob ursprünglich bhuvana: 'die Wesen vor jeder (Macht)'? Say.: 'vor der ganzen Welt oder vor jeder Art von Wesen'. Vgl. auch 2, 27, 4; 33, 9.

6b: 4, 47, 2; 5, 51, 6. Der erste Schoppen vom frischen Soma gebührt Vayu, dann teilt er sich mit Indra darein, vgl. 1, 135.

6de. Genit. absol. vihutmatinam, Say. läßt die Wahl zwischen Ableitung von vi-hu oder vi-hve.

6g: 8, 6, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Wolken.

# 1, 135. An Vāyu, bez. Indra und Vāyu.

- 1. Das Barhis ist ausgelegt, komm zu uns zum Genuß mit dem Tausendgespann, du Niyut-Fahrer, mit den hundertfachen (Gespannen), du Niyut-Fahrer, denn die Götter haben dir, dem Gotte, das Recht auf den Ersttrunk zugestanden! Für dich sind die süßen Preßtränke aufgestellt, zum Rausche, nach deinem Sinne aufgestellt.
- 2. Für dich ist dieser Soma mit den Steinen geläutert; in köstliche (Farben) sich kleidend umfließt er die Kufe, in helle (Farben) sich kleidend fließt er. Als dein Anteil wird dieser bei den Ayu's, der Soma bei den Göttern¹ geopfert. Fahr, o Vayu, die Niyut-Rosse, komm uns geneigt, komm gern, uns geneigt!
- 3. Komm mit den hundertfachen Niyut-Gespannen zu unserem Opfer, mit den tausendfachen um zu genießen, o Vayu, um die Opfergaben zu genießen! Dies ist dein zeitgemäßer Anteil, der bei (aufgehender) Sonne bestrahlte. Von den Adhvaryu's aufgetragen sind sie dargereicht, sind die klaren (Somatränke) dargereicht, o Vayu.
- 4. Euch beide soll der mit den Niyut bespannte Wagen herfahren zur Gunst, um die wohlbereiteten Labetränke zu genießen, o Vayu, um die Opfergaben zu genießen. Trinkt beide vom süßen Trank, denn euch ist der Ersttrunk bestimmt! Vayu und Indra, kommt mit blinkender Ehrengabe her, kommt mit der Ehrengabe!
- 5. Euch sollen die Gebete herbringen zu den Opfern. Sie putzen diesen Saft, der den Preis gewinnt, wie ein schnelles Roß, das den Preis gewinnt. Trinkt davon, uns geneigt kommt hierher zu uns mit Gunst Indra und Väyu, (trinkt) von dem mit Steinen ausgepreßten Soma, ihr Geber des Siegerpreises, zum Rausch!
- 6. Für euch beide sind diese Somatränke hier ins Wasser ausgepreßt. Von den Adhvaryu's aufgetragen sind sie dargereicht, sind die klaren (dir), Väyu,

1, 185.

Meist Atyayti.

1b. niyutvate kaum zu ändern\*. Das i-Suffix wie in sipriminam 1, 30, 11; navyasinam 5, 53, 10; 58, 1.

2a ist Brachylogie, s.v.a. von den Steinen ausgepreßt und durch die Seihe geläutert, vgl. 5, 86, 6b; 8, 2, 2; 82, 5a.

2/g: 7, 90, 1; 23, 4c (elliptisch). Wohl Vermischung zweier Konstruktionen: vähan väyo niyüto yähi und väha väyo niyütö yähi und väha väyo niyütö yähi vah hat als Objekt auch die Rosse, z. B. 1, 174, 5b; 10, 22, 5. Oder es ist zu niyütah das Part. yujänäh zu ergänzen. Vgl. 1, 134, 3.

3ab: 7, 92, 5.

3de. Sāy.: 'Bei Aufgang der Sonne von gleichen Strahlen wie die Sonne oder mit den Strahlen der Sonne verbunden ..... rtviyah zeitgemäß; rtu bezeichnet die Zeit der Opferung'. Vgl. 1, 137, 2.

5b. Die Wirkung der Lieder oder der Sänger auf den sich klärenden Soma wird oft hervorgehoben, z. B. 9, 26, 1; 96, 15; 15, 8; 20, 3; 43, 2; 63, 20; 105, 2; 1, 187, 11; AV. 4, 24, 4 (brähmasumbhitah), vgl. Bd. 3, S. 1.

5c: 1, 129, 2g. 5d. Khil. 1, 5, 1.

6e = 9, 62, 1b; 67, 7b.

¹ Oder mit Say.: (dir) unter den Göttern. Wie sollte der Fehler entstanden sein?

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Oldenberg niyutpate, ZDMG. 55, 269.

- 'largereicht. Diese sind für euch beide durch die Seihe gesprengt (wie) rasche Rosse, nach euch verlangend durch die Schafhaare', die Somatränke durch die Schaf(haare).
- 7. An allen Schläfern geh vorüber, Vayu! Wo der Stein ertönt, dorthin kommt, du und Indra, kommt ins Haus! Die Großmut ließ sich sehen, das Schmalz fließt. Ihr fahret mit vollzähligem Gespann zum Opfer; (du) und Indra, ihr fahret zum Opfer.
- 8. Zu diesem fahret ihr nun, zu der Opferung des Süßtranks. Die unter den Aévattha-Baum als Sieger traten, die Sieger sollen bei uns sein. Mit einem Male gebären die Kühe, reift das Korn. Nicht versiegen deine Milchkühe, o Väyu, nicht versiegen deine Milchkühe.
- 9. Diese sind fein deine beinstarken Stiere, o Vayu, die im Flusse fliegen. die mächtig sich reckenden Stiere, die auch im Steppenlande nicht schnell, und doch (im Gebirge) gar flink sind, obwohl im Gebirge nicht zu Hause. die schwer zu regieren sind wie die Zügel der Sonne, in den Händen schwer zu regieren.

# 1, 136. An Mitra und Varuna.

1. Bringet fein eure größte hohe Huldigung den beiden aufmerksamen (Göttern), Opfer und Gedicht den barmherzigen dar, das süßeste den barmherzigen! Sie sind die beiden Allkönige, die sich mit Schmalz stärken, in jedem Gottesdienst angesungen. Und ihre Herrschaft ist von keiner Seite anzutasten, ihre Göttlichkeit niemals anzutasten.

1, 186.

Atyaşti, 7 Triştubh. 1b: 7, 4, 1b. 1d: 2, 41, 6.

<sup>7</sup>a. Die Schlafenden sind die, die das Opfer verschlafen. 7c = 4,49,3b.

<sup>7</sup>d. Akzent wie 1, 35, 9c.

<sup>86</sup>c. Man wird zunächst an die Sage vom Asvatthabaum denken, unter den sich die Marut während des Vrtrakampfes flüchteten (Sat. 4, 3, 3, 6; vgl. RV. 8, 7, 31). Dann wären in bc die Marut Subjekt und yam die bekannte Attraktion für yé. Dagegen läßt sich einwenden, daß dort die Marut keineswegs die Rolle der Sieger spielten, und daß in dem ganzen Liede 1, 135 die Marut nicht erwähnt werden. Eggeling (SBE. 26, 334) nimmt umgekehrt an, daß man jenen Sagenzug mißverständlich aus der RV.-Stelle herausgelesen habe, daß die Sieger4 die Somatränke seien und der Asvattha ein aus dem Holze dieses gefertigtes Somagefäß bezeichne. Dariu sind Roth und Ludwig vorangegangen. Die Bezichung von bc bleibt dunkel. Say, bezieht yam asvattham auf den Soma, die jäyavah (nach ihm = jetārah) auf die Opferpriester.

<sup>8</sup>d-f. Hier wird an 7d angeknüpft und der Segen im Hause des Opfernden gerühmt.

<sup>8</sup>d. Die Kühe geben alle Milch für das Opfer und das Getreide liefert dazu die Körner. 8ef: 5.55.5.

<sup>9.</sup> Nachträgliche Str. über die wunderbaren Zug tiere des Väyu.

<sup>9</sup>b kommt den in 1, 46, 3 von den Buckelochsen der Asvin Gesagten nahe. nads kann nur Lok. sg. sein. 9c: 10, 89, 15 b.

<sup>9</sup>d. anāśavah, dem Sinn nach: nicht schneller als zu Wasser oder im Gebirge. In e ist als Gegensatz zu dhanvan aus agiraukasah der Lok. girau zu ergänzen. Der Dichter will sagen, daß die Zugstiere des Vāyu zu Wasser, in der Ebene und im Gebirge gleich schnell fahren, d. h. daß der Wind überall gleich schnell ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Seihe für den Soma. <sup>2</sup> Oder: des armstarken. <sup>3</sup> Opfer und Wort. <sup>4</sup> Also das bekannte Bild für den abfließenden Soma. <sup>5</sup> Dies bildet den Gegensatz einerseits zum Fluß (b), andererseits zum Gebirge (e).

- 2. Die weitere Bahn für das weite (Licht) ist sichtbar geworden, sein Weg ward durch die Zügel des Gesetzes gelenkt, das Auge' durch die Zügel des Bhaga. Der himmlische Sitz des Mitra, des Aryaman und Varuna (ward sichtbar) und beide besitzen hohe preiswürdige Kraft, löbliche, hohe Kraft.
- 3. Der lichtreichen Aditi, der völkererhaltenden, sonnigen, stehen die beiden Tag für Tag zur Seite, (früh) erwacht Tag für Tag. Sie haben die lichtreiche Herrschaft erlangt, die beiden Äditya's, die Herren der (Himmels)gabe\*. Unter ihnen ist Mitra, ist Varuna der, welcher die Menschen eint, ist Aryaman der, welcher die Menschen eint.
- 4. Dieser Soma soll Mitra und Varuna am meisten zusagen, der der Genosse bei den Gelagen, der Gott der Genosse der Götter ist. An ihm sollen sich alle Götter heute einträchtig erfreuen. Tut so, ihr beiden Könige, worum wir bitten, ihr Wahrhaftige, worum wir bitten.
- 5. Welcher Mann es dem Mitra und Varuna recht gemacht hat, den schützen sie unangefochten vor Not, den opferspendenden Sterblichen vor Not. Wer recht wandelt nach dem Gebot, den behütet Aryaman, wer mit Lobliedern des Dienstes beider wartet, mit Preisliedern ihres Dienstes wartet.
- 6. Eine Huldigung habe ich dem hohen Himmel, beiden Welten, dem Mitra, dem belohnenden Varuna, ausgesprochen, dem barmherzigen, belohnenden. Lobsinge dem Indra, dem Agni, dem himmlischen Aryaman, dem Bhaga! Lange lebend müchten wir der Nachkommenschaft teilhaft sein, möchten wir der Gunst des Soma teilhaft sein.
- 7. Durch die Gunst der Götter, mit Indra auf unserer Seite, mit den Marut möchten wir uns selbstherrlich dünken. Agni, Mitra, Varuna sollen uns Schutz gewähren. Das mögen die Gönner und wir erreichen.

# 1, 137. An Mitra und Varuna.

1. Wir haben (ihn) mit Steinen ausgepreßt — kommt herbei! Diese berauschenden sind mit Milch gemischt, diese berauschenden Somatränke. Kommt

2ab. Schwülstige Umschreibung des Sonnen-aufgangs. Zu uräve ist jyötige zu ergänzen. Gemeint ist jedenfalls das Sonnenlicht, das die Welt weit macht. b ist Satzparenthese.
2c knüpft wieder an a an, vgl. die Konstruktion in 1, 127, 7; 130, 5. rtdsya ist mit panthah wie mit rasmtöhih zu verbinden, vgl. 1, 123, 13; 5, 7, 3. Ebenso wohl bhagasya mit caksuh wie mit rasmtöhih.

3e = 2, 41, 6b.

3f. tāyoḥ ist ungeschickter Ausdruck. Eigentlich ist nur Mitra yātayājjanaḥ (vgl. 3,59,1; 7.36, 2). Von ihm wird diese Eigenschaft auf die beiden anderen Äditya's übertragen

(vgl. 6, 67, 3). yātayājjana, oder: 'der die Menschen zum Nacheifern anspornt', nämlich in Freundschaft und Treue, vgl. VS. 27, 5. yat eigentlich: 'sich vergleichen, gleichzukommen suchen, wetteifern, nacheifern \*'.

4a: 9, 104, 3.

**5/g**: 3, 3, 9. Oder: mit L. beider Gebote hält **6b**c: 1, 129, 3.

#### 1, 187.

Atišakvarī.

1g = 9,64,28c; vgl. 1,5,5. Auch im späteren Ritual wurde der Somaschoppen für Mitra-Varuna mit Milch gemischt (Sat. 4, 1, 4, 8).

Die Sonne. Des Regens. Roth im kürzeren PW.: in Ordnung bringen, Schritt halten, wetteifern, in Reihen ziehen usw.

beide her zu uns, ihr bis zum Himmel reichenden Könige! Diese milchgemischten sind für euch beide, Mitra und Varuna, die klaren Somatränke, die mit Milch gemischten.

- 2. Diese Somasäfte sind mit saurer Milch gemischt kommt her die ausgepreßten sind mit saurer Milch gemischt. Auch für euch beide ist er bei dem Erwachen der Morgenröte, gleichzeitig mit den (ersten) Strahlen der Sonne gepreßt, für Mitra, für Varuna zum Trunke, der angenehme für den Wahrhaften zum Trunke.
- 3. Diesen Stengel melken sie für euch mit den Steinen wie die Kuh am Morgen, den Soma melken sie mit den Steinen aus. Kommt zu uns herbei zum Somatrunk! Dieser ist für euch beide, Mitra und Varuna, von den Männern ausgepreßt, der Soma zum Trunke ausgepreßt.

# 1, 138. An Pūṣan.

- 1. Fort und fort wird (die Macht) des Pūṣan von starker Art gepriesen: seine, des Starken, Macht, erlahmt nicht, sein Lob erlahmt nicht. Ich besinge um seine Huld bittend ihn, der in der Nähe hilft, den erfreulichen; den freigebigen, der eines jeden Sinn gefesselt hat, als freigebiger Gott gefesselt hat.
- 2. Denn ich treibe dich, Püşan, mit Lobesworten wie einen Renner auf der Fahrt voran, auf daß du die Verächter auf den Trab bringst. Wie ein Kamel sollst du die Verächter fortschaffen. Wenn ich dich, den erfreulichen Gott als Sterblicher zum Freundesdienst aufrufe, so mache unsere Lieder zundend, mache sie in den Entscheidungskämpfen zundend!
- 3. Dich, Püşan, dessen Gunst in deiner Freundschaft die Lobredner genossen haben, die es recht aus Überzeugung sind, in solcher Überzeugung genossen haben dich bitten wir nach dieser noch um eine neue Zuwendung von Reichtum. Sei du, dessen Worte weithin reichen, ohne Groll, sei ein . . . . . , in jedem Entscheidungskampf sei ein . . . . . .
- 4. Sei uns fein behilflich zum Gewinn von dieser (Zuwendung), ohne Groll, gern gewährend, du Böckefahrer, (uns), die wir nach Auszeichnung verlangen, du Böckefahrer. Wir wollen dich fein herlenken mit gelungenen Lobliedern, du Meister. Denn ich erachte dich nicht für zu gering, o . . . . . , noch verleugne ich deine Freundschaft.

# 1, 139. An alle Götter.

1. Alles lausche! Mit Bedacht stelle ich Agni an die Spitze. Wir er-

**2e** = 1, 47, 7d; 5, 79, 8c; 8, 101, 2d. **2g** = 9, 17, 8c.

8a. tám ist vom Vergleich attrahiert.

8b: 9,65,15b.

1, 138.

Atyaști. Bitte um Sängersieg und Lohn. 2c. Der Vergleich ist unvollständig: wie das Kamel eine Last. 3c: 4, 1, 1c. 8de: 4, 41, 10. Zu ánu vgl. 1, 126, 5a. níyůř s. zu 3, 31, 14; 5, 54, 8 und ní-yu in 7, 5, 9; 92, 3. 8fg. sári bhava? 4f. aghrue?

1, 189.

Meist Atyaşti. Die Ordnung der Gütter ist z. T. die des Praügasastra, vgl. zu 1,2-3. 1a. astu srausat eine bekannte Opferformel, TS. 1,6,11,1. purü dadhe doppelsinnig: an kuren jetzt die himmlische Heerschar', Indra und Vayu erkuren wir uns. Wenn die bei Vivasvat geschlossene (Verwandtschaft) aufs neue an unsere Verwandtschaft angeknupft wird, dann sollen fein unsere (frommen) Gedanken (zu ihnen) gehen, wie sich's zu den Göttern ziemt, die frommen Gedanken.

- 2. Als ihr beide, Mitra und Varuna, da vom Rechten das Unrechte wegnahmet mit eurem Eifer, mit dem eurer Willenskraft eignen Eifer. da sahen wir dort an euren Sitzen, den goldenen (Stuhl), wenn auch nur im Gedanken, im Geiste, mit eigenen Augen, durch die eigenen Augen des Soma.
- 3. Euch, Asvin, (laden) die gottergebenen Ayu's, mit ihren Lobliedern gleichsam einen taktmäßigen Ruf ertönen lassend, euch beide zu den Opferspenden die Ayu's. Bei euch sind alle Herrlichkeiten und Kräfte, ihr Allwissende. Eure Radschienen am goldnen (Wagen) triefen (von Süßigkeit), am goldnen Wagen, ihr Meister.
- 4. Er ist sichtbar geworden, o Meister. Ihr schließet den Himmel auf: eure Wagenrosse schirren sich an zu den Opfern des (heutigen) Tags, die fleckenlosen zu den Opfern des (heutigen) Tags. Euer Stand ist auf dem Wagensitz, auf dem goldnen Wagen, o Meister. Wie auf der (rechten) Straße geht ihr die Richtung weisend durch die Luft, richtig weisend durch die Luft.
- 5. Mit euren Künsten, ihr Kunstreichen, seid uns Tag und Nacht gefällig! Nicht soll eure Gabe jemals mangeln, niemals uns eure Gabe mangeln.
- 6. Bullengleicher Indra, diese bullentränkenden Somasäfte sind ausgepreßt, mit Steinen ausgepreßt, die hervorbrechenden, für dich ausgepreßt die hervorbrechenden. Die sollen dich begeistern zum Schenken, zu großer, ansehnlicher Gabe. Mit Liedern gepriesen, von Lobliedern Angezogener, komm her, komm gnädig her zu uns!
- 7. Hör uns recht, Agni; du sollst berufen den opferwurdigen Göttern melden, den opferwürdigen Königen: Seit ihr Götter diese Milchkuh den Angiras' geschenkt habt, melken diese der reiche Patron in Gemeinschaft mit dem austibenden (Priester) aus; er weiß sie bei mir.

die Spitze des Liedes wie des Opfers. Vgl. 3, 2, 5; 5, 16, 1; 6, 10, 1; 8, 44, 3 und zu 1, 1, 1; ferner yajāesu purvydm 5, 20, 3; 8, 23, 22; 89, 8; 60, 2; 102, 10. dhivá, oder, mit meiner Dichtung. Dann entspricht ukthébhih (6. 10,1), gradatak (7,53,1), girbkik (7,53,2) im gleichen Zusammenhang.

1de. D. h. wenn die alte von Vivasvat (s. zu 1, 53, 1) geschlossene Opferfreundschaft erneut wird, vgl. 4, 44, 5c; 7, 70, 4; 9, 10, 8; 10, 64, 13. 1g = 1,132,5g; vgl. 3,12,7.

2c. Wohl gartam nach 5,62,8 zu ergänzen, vgl. bes. 7, 64, 4. 2fg: 1,87,5.

86 Vgl. den *élóka* des Preßsteins Str. 10;

3, 53, 10 und den des Savitr 5, 82, 9 und der Asvin 1, 92, 17.

8de: 4, 44, 2; 8, 92, 20.

**8**f: 1, 180, 1; 4, 43, 5. Darnach mádhvá zu ergänzen.

4a. ácetí, als Subjekt liegt am nächsten ráthah oder nákah.

4fg: 6, 54, 1b. Die Zeile knüpft an a an, vgl. 1, 127, 7. rájah im Pådaende für rájasa, parallel dem pathá.

7d-g. Die Kuh ist die Dicht- und Opferkunst, vgl. bes. 6, 48, 13.

7g. me sácā auch 8,92,29; vgl. vah sácā 5, 44, 12; sácā mit Gen. 5, 74, 2; 10, 93, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Marut.

- 8. Diese eure Mannestaten sollen von uns aus ja nicht veralten und nicht soll eure Herrlichkeit alt werden, noch vor uns alt werden. Das wundervolle, unsterbliche (Wort), das für euch in jedem Menschengeschlecht aufs neue erklingen soll, dieses (Wort enthaltet) in uns, ihr Marut, und das unübertroffen ist, (dies) erhaltet uns, und das unübertroffen ist!
- 9. Dadhyac, der älteste Angiras, Priyamedha, Kanva, Atri, Manu kennen mein Geschlecht; diese meine Vorfahren (und) Manu (?) kennen sie. Ihre Zugehörigkeit ist zu den Göttern, bei diesen ist unser Ursprung. In ihren Fußtapfen ziehe ich mit meiner Lobrede mächtig an, ziehe ich mit meiner Lobrede Indra und Agni an.
- 10. Der Hotr spreche den Weihspruch; er beansprucht das Beste des Holzgefäßes (?). Brhaspati, der Seher, bringt ein Opfer mit Stieren, mit kostbaren Stieren. Wir haben nun selbst erfaßt den taktmäßigen Klang des Preßsteins, dessen Mahnung in die Ferne geht. Der Einsichtsvolle befestigte die . . . . . , der Einsichtsvolle die vielen Sitze.
- 11. Ihr Götter, die ihr elf im Himmel seid, elf auf der Erde, elf im Wasser wohnt mit eurer Macht, ihr Götter, lasset euch dieses Opfer gefallen!

# 14. Gruppe. Lieder des Dirghatamas, Sohnes des Ucathya und der Mamata, 1, 140-164.

Sämtliche Lieder werden ihm selbst zugeschrieben Nirgend nenut sich der Dichter Dirghatamas wird kaum anders als in Verbindung mit der Legende namhaft gemacht Seine Blindheit 1, 147, 3 (ob von 4, 4, 13 entlehnt?) und Schutzbedürftigkeit 152, 6, seine Schicksale 1, 158. Vielen Liedern ist der mystische Zug und die rätselhafte Form eigen.

<sup>8</sup>a. asmád abhí, vgl. 5, 33, 3a. In d-g ist vácah zu ergänzen.

Berufung auf die alten Seher als geistige Väter.

<sup>9</sup>a. janúşam, oder nach ajani 8, 6, 10 zu verstehen. Sāy. janma. Der älteste oder früheste Angiras auch 10, 92, 15 (dort janúşa púrvo ángirah, oben janúşam p. a.).

Ludwig glaubt, daß manuh ein ursprüngliches januh verdrängt habe. Sehr wahrscheinlich.

<sup>9</sup>d. devésv áyatib, vgl. denselben Lok. bei a-yam 9, 44, 5; 10, 14, 14; 1, 162, 16; 5, 44, 9 9e: 1, 105, 9.

<sup>9</sup>f. tésam. den in a genannten.

<sup>9</sup>g: 7, 32, 20.

<sup>10.</sup> Unverständliche Str.

<sup>10</sup>a. hóta yakşat ist beliebte Formel. Der hóta ist hier Agni, vgl. 6, 49, 9; 62, 4; 8, 19, 1; 5, 18, 3; 10, 53, 1. Nach Say. der göttliche

Hot; Agni oder der menschliche. vanino vanta váryam (Alliteration), vgl. 6, 6, 3 (vánā vananti) und 5, 4, 3d; 6, 15, 6; 7, 2, 7. 17, 5; 8, 23, 27; 60, 14. Dunkle Worte, verschieden zu deuten, je nachdem vanta als 3. Sg. oder 3. Pl. für vananta aufgefaßt wird. Sāy.: 'Die (das Opfer) begehrenden (Götter) sollen den kostbaren (Soma) genießen'.

<sup>10</sup>b. bihaspätib, ob hier der Opferpriester oder Brahman? Säy.: 'der Adhvaryu oder der göttliche Brhaspati opfert selbst'.

<sup>10</sup>f. ararindani? Nach Naigh. 1, 12 = Wasser. Kaum zu erraten, worauf das Wort und die ganze Zeile abzielt. Vgl. 6, 30, 2.

<sup>11</sup>a—c. Dieselbe Einteilung 10, 65, 9d; vgl. 10, 63, 2; 6, 52, 15; 50, 11. Nach Uv. und Mah. zu VS. 7, 19 ist mahinā (= svasvamāhāt-myena) zu jedem der drei ersten Pāda's zu ziehen.

## 1, 140. An Agni.

Das Lied ist wie das nächste vielfach absichtlich im Dunkel gehalten. Das oft wechselnde Subjekt sollte von dem Hörer erraten werden. Der erotische (Frundton ist unverkennbar.

- 1. Agni, dem Altarsitzer, der seine Geburtsstätte lieb hat, dem schön leuchtenden bring seinen Schoß dar wie eine Speise! Hülle den Reinen in Gebet ein wie in ein Gewand, den Dunkelzerstörer, des Wagen Licht, des Farbe hell ist!
- 2. Der Zweigeborene eilt dreifältig auf die Speise los. In Jahresfrist wächst wieder, was er verzehrt hat. Mit dem Munde, der Zunge des einen ist er der häusliche Stier, mit dem andern zieht der Elefant die Bäume hernieder.
- 3. Wie Schwarzantilopen hüpfend, zitternd, laufen sich seine beiden beisammen wohnenden Mütter um das Kind ab, das die Zunge vorstreckt, (Funken) stiebt, gierig, sich bewegt, um den Pflegling, den ...., den Förderer seines Vaters.
- 4. Dem Menschenfreundlichen werden die schnellfüßigen Rennstuten angeschirrt, die dem Menschen durchgehen wollen, die schwarze Furchen ziehen, die behenden auch ohne Kampf schnellaufend, die windgetriebenen Renner.
- 5. Dann brechen ausgelassen seine (Flammen) hervor, (Funken) stiebend, indem sie das schwarze Ungeheuer', die große Gestalt hervorwirbeln. Wenn er zupackend, anschnaubend, donnernd, laut brüllend seine mächtige Bahn zieht.
- 6. Der sich über die braunen (Hülzer) beugt wie einer, der bereit ist; er bespringt sie brüllend wie der Bulle die Weibchen. Und seine Kraft zeigend macht er seine Leiber schön; wie ein furchtbarer (Büffel) schüttelt er die Hörner, schwer zu packen.
- 7. Die engstehenden und die weitstehenden\* erfaßt er. Als Bekannter liegt er bei Bekannten als rechtmäßiger (Gatte) Sie wachsen wieder und gehen

1.140.

Jagatī, vereinzelt Tristubh

1b. yoni ist entweder das Holz (vgl. 8, 43, 7) oder (nach Oldenberg) das Ghrta (vgl. 2, 3, 11a und ghrtayoni 5, 8, 6).

Zahlenwortspiel. Vgl. 1, 149, 4a. Zweigeboren: aus den zwei Reibhölzern (Sāy.). trivit, entweder auf Agni gehend, von den drei Opferfeuern, oder zu dnnam: Holz, Schmalz und Soma? So auch Sāy.: 'Schmalz, Reiskuchen. Soma'.

2b. Vgl. Str. 7; 1, 69, 8; TS. 1, 5, 9, 1.

2cd: 2, 18, 2cd. Hier der Gegensatz zwischen Haus- und Waldfeuer, wie Say. richtig erkannt hat, als den zwei Formen des Feuers.
 2c. üsä fikväyä, vgl. 6, 11, 2; 7, 16, 9.

8ab. Die beiden Mütter sind nochmals die Reibhölzer. So auch Say. kṛṣṇaprūtau, Roth: im Dunkeln sich bewegend, Sāy.: Dunkelfarbigkeit erreichend.
 dhvasāyantam, Sāy.: die Finsternis vertreibend. — tṛṣucyūt, vgl. tṛṣu cyāvanaḥ 10, 115, 6, tṛṣucyāvas 6, 66, 10.

8d. sácyam, vgl. 1,73,4b. á ist nicht klar.
kúpayam? Sāy.: 'zu behüten'. Der Vater ist nach Sāy. der Opfernde (vgl. 5, 3, 9. 10; 2, 13, 4).
4a. mānavasyatē ist unsicher.

4c. asamand wie 7, 5, 3. Ohne eigentlich zu kämpfen sind seine Flammen doch wie Rennpferde. Dieses a- nähert sich hier dem nd 'wie'. Ähnlich ist das Wort in 6, 46, 13 zu fassen.

6a: 10, 42, 1.

6b. Ergänzung des Bildes in a.

 Säy. ergänzt als Objekt in a wohl richtig die Pflanzen, in b die Flammen, dieselben in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Rauches. <sup>2</sup> Hölzer oder Bäume.

Dann ist der Gedanke dem in 10, 79, 4 b analog.

in der göttlichen Wesenheit auf. Bei den Eltern nehmen sie eine andere Gestalt an.

- 8. Denn ihn halten die langhaarigen Unvermählten umfaßt; schon gestorben haben sie sich für den Langlebigen' wieder aufgerichtet. Das Alter von ihnen nehmend kommt er brüllend, höheren Geist, unverwüstliches Leben erzeugend.
- 9. Das Obergewand der Mutter (Erde) rings beleckend nimmt er mit den lautschreienden Kriegern\* seinen Lauf querdurch, dem was Füße hat, Stärkung schaffend, immer hin und her leckend. Das Adlerweibchen folgt seinen Bahnen nach.
- 10. Bei unseren Lohnherrn leuchte, o Agni, und sei der Hausgebieter, du der schnaubende Stier! Die Mütter abstoßend leuchtetest du auf, wie ein Panzer in den Schlachten hin und her funkelnd.
- 11. Dieses wohlgeratene (Gedicht) soll dir mehr als ein schlechtgeratenes, lieber noch selbst als ein liebes Gedicht sein, o Agni. Was Helles, Reines an deinem Körper glänzt, damit gewinnst du für uns das Kleinod.

c als Subjekt, in d läßt er die Wahl zwischen den Flammen und den Pflanzen.

7a. samstiro visifrah sc. osadhih. Sāy. faßt beide als Nom. sg. zu sch: ācrhannah, kadācid vistirnah san. Möglich auch: die Engen, die Weiten faßt er zusammen. súm grbhäyati dann Zeugma.

7bc. Die Pflanzen oder Flammen. Der Anfang von c, der an 2b erinnert, spricht für die Pflanzen, die nächste Str. für die Flammen.

- 1, 141, 2a. nityah der ständige ist der rechtmäßige Gatte, vgl. 1, 71, 1 (dort von den Fingern).
- 2d knüpft an den Anfang von c an. Die nachwachsenden Pflanzen falls von diesen die Rede ist (s. Str. 2 und bes. 10. 1, 4c), nehmen andere Gestalt an als die verbrannten, die nach c in die Gottheit des Agni, d. h. in Feuer aufgegaugen sind. Doch ergäbe die Beziehung auf Flammen und Reibhölzer gleichfalls guten Sinn. Die Flammen sehen anders aus als ihre Ettern, die Reibhölzer, während sonst die Kinder den Eltern ähnlich sind. anudt, andere als die der Eltern.
- 8 muß mit Say auf die Flammen bezogen werden, obwohl die ähnliche Stelle 3, 29. 13 ausdrücklich von den Fingern der Reibenden spricht.
- 8b: 2, 4.5d. Die erloschenen Flammen, die beim Entzünden des Agni wieder zum Leben erweckt werden. 'Wie im gewöhnlichen Leben Frauen, nachdem sie mit dem Gatten heftig

- gekost haben, hernach, wenn er verreist ist, infolge der Trennung erschlafft hinsterben, später aber, wenn jener zurückkommt, ihrer Schwäche nicht achtend befriedigt sich rühren um ihn zu umarmen, der Gatte aber durch Zuspruch ihre Schlaffheit benehmend durch ein passendes Geschenk sie belebt und am Leben erhält, das muß man als Sinn annehmen' Säy. Ayu scheint hier Adj. zu dem Subst. äyu (Lebenszeit) zu sein.
- Immer neue Bilder für das sich rasch ausbreitende Steppen- und Waldfeuer. Auch Säy. sieht in der Str. den Waldbrand.
- 9b. Das anstürmende Heer. jrdyah hängt von vi yati ab, wie 6, 66, 7 pathyah. vi, nämlich durch den Wald.
- 9c. 'Es ist eine bekannte Tatsache, daß bei einem Waldbrand die Tiger usw. die aus Furcht fliehenden Geschöpfe fressen' Säy.
- 9d. Könnte die Ergänzung zu c sein. Wie das aus dem brennenden Walde lebend entkommene Wild den Raubtieren zur Beute fällt, so das tote den dem Waldbrand nachziehenden Aasgeiern. Syéni könnte Fem. zu syeni sein (wie árusi zu arusa). So schon Bergaigne 2,48. syeni ist nach 9,96,6 die größte Geierart. Die Aasgeier sind im Himalaja, im Pandschab und Sind häufig (Imp. Gaz. of I. 1,252). Pp. setzt vartansh an, und Säy. erklärt syéni durch schwarz, also nach Säy.: eine schwarze Bahn folgt ihm nach. 10a: 6,8,6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Gemahl Agni. 

Oder: Kreaturen.

- 12. Gewähre, Agni, unserem Wagen und Haus ein Schiff mit eigenen Rudern und mit Füßen, das unsere Mannen und unsere Lohnherren und die Leute hinübertrage und das eine Zuflucht sei.
- 13. Unser Preislied mögest du, Agni, beifällig aufnehmen, Himmel und Erde und die Flüsse, die ihr eigenes Lob singen. Die Morgenröten um Rindund Kornreichtum angehend, um lange (Lebens)tage, bitten sie¹ sich Speisegenuß als Lohngabe aus.

# 1, 141. An Agni.

- 1. Sieh da! Dieser Glanz des Gottes ist zu voller Schönheit sichtbar geworden, wenn er aus der Kraft geboren ward. Wenn es auch Umwege macht, gelangt das Gedicht doch zum Ziel. Sie leiteten die fließenden Reden der Wahrheit.
- 2. Der starke, wunderschöne, speisereiche (Agni) beschläft (sie) als rechtmäßiger (Gatte). Zweitens (liegt er) in den Siehenholden, seinen Müttern.
- 12. Das Schiff ist hier ein kuhnes Bild für den rettenden Schutz. Der Dichter dachte wohl dabei an das wunderbare Schiff der Asvin mit den hundert Rudern (1, 116, 5°) und dessen Verbindung mit dem Wagen der Asvin 1, 46 8 Vielleicht aber auch an reale Verhältnisse, in denen das Schiff Haus und Wagen ersetzte Vgl 10 135, 4. Der Opferwagen in 2, 18, 1 hat u. a. zehn Ruder. 10, 46, 7 heißen die Flammen selbst die Ruder der Hauser. Die hüße des Schiffes sind eben die Ruder, im Upameya die wehrhaften Manner. rätha und grhä im Krieg und Frieden

13c Metrisch nicht ganz glatt verlaufend, aber der Sinn einwandfrei.

13d Vgl. 1, 121, 15b.

### 1, 141.

Jagati, 12 und 13 Tri-tubh.

- 1. Das geriebene oder angefachte Opferfeuer ist endlich erschienen.
- 1a: 3, 2, 15c; 4. 36, 7a; 5, 56, 7b; 66, 2d; 8, 70, 2.
  1b. ydtah ist Attraktion an den Abl. sdhasah, ähnlich 7, 4, 2; vgl. 1, 128, 4f.
- 1c. Die Geburt Agni's aus den Hölzern verzögert sich oft. Schließlich kommt aber der Priester unter beharrlichem Nachdenken oder Zureden doch zum Ziel und er schreibt Agni's Erscheinen den begleitenden dichterischen Worten zu. Vgl. dazu 1, 173, 11; 3, 26, 1.

1d. Dieser Pada und 5, 45, 10c ergänzen sich

- gegenseitig Hier sind die dhirah, die Sänger, als Subjekt, dort die dhenah oder vacah als (bjekt zu ergänzen. Vgl. 4, 58, 6; 9, 34, 6b und zu anauanta noch 1, 173 9d.
- 2. In dieser Str sind nicht sowohl die verschiedenen Geburten des Agni (wie z B 10, 45, 1 fg.) als die Entwicklungsstufen des Agni tanunapat (d h Kind seiner selbst) g. meint Agni ist der Befruchter seiner eigenen Mütter also sein eigener Erzeuger (z) und zugleich deren Leibesfrucht (b; in cd bringen ibn die Finger zur Geburt.
- 2a. 1, 140, 7a. a und b erganzen si h gegensettig, in a ist matrisu oder matri. in b a šaye zu wiederholen. Oder prksáh ist Akk. pl., obwohl dieser Kasus sonst prksuh betout ist. Doch vgl. den seltenen Akk. pl isdh neben dem gewohnlichen isah, ebenso dougdh neben dem häufigeren dvisah, durdh neben durah. Agni heißt oft arjo napat. arjak putrdh. aber auch urjam pute (1.26,1). prks und ürj sind synonym. Es könnten seine eigenen přksah gemeint sein, also eine Art von Selbstbefruchtung wie in 10, 129 Zu pitumán vgl. 2, 35, 7. a-si wird mit Akk. wie mit Lok, verbunden. Zu dvitiyam trtíyam vgl. 2, 18, 2; 10, 45, 1. saptásiväsu ist nach Pan. 2, 1, 50 zu beurteilen. Es stimmt im Akzent zu saptajāmayah 9, 10, 7; saptamatrbhib 1, 34, 8. Überall liegt eine sog. samifiā vor. Vgl. noch saptarsáyah.

¹ Die Sänger. ² Vorher werden die Wagen mit den hundert Füßen erwähnt.  $^{\circ}$  Ludwig macht aus b-d einen Satz mit Himmel und Erde und den Strömen in b-c als Subjekt und den Morgenröten in d.

Drittens erzeugten zu seiner, des Bullen, Melkung (ihn) die jungen Frauen, der zehn Fürsorgerinnen hat.

- 3. Als ihn die mächtigen Herren von der Tiefe, von der Gestalt des Büffels mit Kraft losmachten, sobald Mätariśvan ihn ausreibt, der seit langem im Rührgefäß des Süßtranks verborgen war;
- 4. Wenn er vom höchsten Vater her geholt wird, so steigt er in den Häusern (?) auf die ....., auf die Pflanzen. Wenn beide seine Geburt zuwege bringen, da ward der Jüngste hellstrahlend in Glut.
- 5. Da ging er in seine Mütter ein, in denen der Hellstrahlende unversehrt sich weithin auswuchs. Wenn er in den früheren alten (Pflanzen) nachgewachsen ist, zieht er in die neueren, späteren ein.
- 6. Da erwählen sie ihn zum Hotr bei den Opfern des Tages; sie lassen ihm den Vortritt wie die, die (ihr Glück) gemacht haben, dem Bhaga, da der Vielgepriesene mit Umsicht und Macht den Göttern (zuredet) und dem Sterblichen zuredet, allezeit Lob darzubringen.
- 7. Wenn sich der Anbetungswürdige, vom Winde angefacht, wie ein Vogel flatternd ohne Antrieb über die dürren Hölzer ausgebreitet hat, bei des brennenden, schwarzbeschwingten, reingeborenen, wegelosen Flug in die Luft:
  - 8. Da eilt er wie der fahrende Wagen, der von Gelernten gemacht ist,
- 2c. Agni hier als Kuh und Stier zugleich (vgl. 4, 3, 10), d. h. als Erzeuger und Erzeugerin. Wieder die Idee der Selbstbefruchtung. Die zehn Fürsorgerinnen, die Agni hat, sind eben die yôsanah, d. h. die Finger.
- 3—4 gibt die verschiedenen Weisen an, auf die Agni zu den Menschen gekommen ist.
- Die Beziehungen der Str. sind im einzelnen dunkel.
- 3a. Agni in den Gewässern wird als Büffel vorgestellt, 10, 8, 1d; vgl. 6, 8, 4; 10, 45, 3 und zu budhnát 2, 2, 3 budhné rájasah.
- Wer die Sūri's sind, ist nicht gesagt. Vielleicht die in 6, 8, 4; 10, 115, 4 angedeuteten mythischen Opferer oder die Götter selbst nach 1, 148, 3; 72, 2; 3, 1, 3; 10, 51.
- 3cd. Ähnlich die Sage in 6, 16, 13, daß Atharvan den Agni aus einem püşkara ausrieb. Andere Verstecke des Agni s. zu 10, 46, 3b.
- 3d: 3, 5, 10cd.
- 4a. Vom Himmel. Mātariśvan holt den Agni vom Himmel 1, 93, 6; 3, 2, 13; 1, 143, 2; vgl. 3, 9. 5; 6, 8, 4; 15, 1. Agni ist divijāh 8, 43, 28, diviyoni 10, 88, 7, vom Himmel erzeugt 10, 45, 8. Sāy. aber denkt an das Gārhapatyafeuer, von dem das Opferfeuer entnommen wurde.

- 4b. prksúdhah? dámsu? 'Im Hause' pañt auch hier schlecht, da es sich doch wohl um das in das Holz eingegangene Feuer handelt a-rohati 'besteigt' im Sinn von 'wachst hinem'
- 4c. Beide, sc. Eltern, doch wohl die Reibhölzer 5 knüpft an 4ab an, vgl. 1, 98, 2.
- vuvrdhe unbetont, obwohl zu yasu, aber im anderen Päda.
- 5cd: 3,55,5. Das Nachwachsen des Agni in den jungen Pflanzentrieben.
- 5d: 8, 43, 7c; 1, 95, 10d; 7, 9, 3d.
- 6b. bhágam ist doppelt zu denken, vgl Str.11b prc bedeutet: vollmachen, auffüllen, auffrischen
- 6c: 1, 143, 2c. Zu deván ist nochmals véti zu denken, vgl. 7, 17, 3; 1, 77, 2; 6, 50, 2 und zu 9, 1, 4 b.
- 6d. dháyase hier wohl Inf. von dha, vgl. dadhimá śámsam 10, 42, 6. Ebenso in 5, 7, 9 (dháyase — dhāh); 3, 50, 3b; 9, 70, 5a; 86, 3d verglichen mit 1, 111, 2d; 8, 93, 27. In den letzten Stellen ist dhā aktivisch in 9, 70, 5; 86, 3 aber medial zu denken!
- 7b. dnākṛta, vgl. Taṇḍ. 23, 13, 4. 5.
   Sāy.: ungehemmt.
   7d. rdja á vgl. 7, 87, 2.
- 8a. rátho ná yatáh, vgl. 5, 33, 5b. síkvan doch wohl von síks = síksitá.

¹ Wenn aber zu dhe, dhi, dann zu übersetzen: 'Wenn nach dem Ratschluß und der Macht der Götter (deván für devänam) der Vielgepriesene den Sterblichen allezeit um Preis angeht, um sich daran zu laben.'

mit den rötlichen Gliedern gen Himmel. Dann (fliehen) diese schwarzen ....., vor seiner furchtbaren Erscheinung flieht das Geflügel wie vor der eines tapferen Mannes.

- 9. Denn durch dich, Agni, haben Varuna, der Gesetzeshüter, Mitra und Aryaman, die Gabenschönen, Selbstvertrauen bekommen, sobald du geboren wardst, durch Umsicht allem gewachsen, wie der Radkranz die Speichen (alles) umschließend.
- 10. Du, Agni, bringst dem dienstfertigen Somapresser das Kleinod, du Jungster die Götterschaft. Aufs neue wollen wir dich, du junger (Sohn) der Kraft, zu eigen haben wie den Bhaga (das Glück) im Kampfspiel, der du das große Kleinod hast.
- 11. Uns (gib) einen Hausgebieter, der Nutzen stiftet wie der Reichtum! Mach Bhaga (unser Glück) voll, daß es dauerhaft sei wie Dakşa (die Tatkraft) (einen Hausgebieter), der die beiden Geschlechter¹ wie die Zügel lenken soll, (der) das Lob der Götter (lenkt) und im rechten Werke wohlberaten ist.
- 12. Und es soll uns erhören der schönleuchtende mit den raschen Rossen, der wohlredende Hotz auf schimmerndem Wagen. Er führe uns mit den besten Führern, der nie irrende Agni zum Guten, zum Wohlergehen, zum Glück.
- 13. Gepriesen ward Agni mit inbrünstigen Lobliedern, der zur Oberherrschaft für und für eingesetzt wird. Jene freigebigen Gönner und wir wollen durchdringen wie die Sonne durch den Nebel.

# 1, 142. Aprīlied.

1. Entzundet fahre, o Agni, heute die Götter zu dem (Opfernden), der

Scd Auch diese Zeile ist unsicher. Ob cd ein Satz oder c elliptisch? dakşı (Pp dhakşı) ist 2, 1, 10 Verbalform, aber kaum zu dah² Wer sind die schwarzen Sūri's? Ob Autochthonenfursten? Ist cd ein Satz, so ist zu anya tveşathat zu erganzen und vayah gehort in den Vergleich Sāy. rät bloß. 'Dann nach seinem Erstarken — sind seine, des Agni, Wege schwarz. Deshalb verbrennt er — die Hölzer — und von der Glut des brennenden Agni gehen — fliehen die Gehenden — Vögel, Wild usw. — wie die vor dem Ungestüm des Tapferen aus Furcht Fliehenden'. 8d Vgl. 1, 94, 11a.

9c. 2, 12, 1; 1, 69, 2; 2, 24, 11a.

9d: 1, 32, 15; 5, 13, 6. 10ab: 4, 2, 13.

10d· 3, 49, 3c; 54, 14b. bhdgam nd s. Str. 6b. Sāy.: wie den Äditya oder wie einen großen König.

11. Die Str. ist nicht ganz durchsichtig. Der

damanas (dominus) in a wohl der menschliche Hausvater, also der Opfernde, oder Bhaga selbst als guter Genius des Hauses? cd weist aber eher auf den menschlichen hin.

11b Vgl. Str 6 und andererseits dakşam pracantam 8,24,14 und dazu wieder prudkşi kratum 10,140,4. bhagam und dakşam parallel in 1,91,7

11c. ydh knupft wieder an damunasam an. 11d. Elliptisch, vgl 7,16,6cd. In devánam śdmsam kann devánam Gen subj. oder obj. sein. Erstes sicher in 10,31,1.

180c - Kāth. 1 p. 74, 8bc.

# 1, 142.

Anustubh. Vgl. zu 1, 13.

1c = 8, 13, 14c. Der Faden ist die Kontinuität des Opfers und die dadurch bewirkte Verbindung mit dem Himmel (1, 159, 4; 2, 3, 6; 10, 130, 1; 57, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Götter und Menschen, vgl. 8, 52, 7. <sup>2</sup> Die 2. Imp. von *dah* wird sonst im Sp. *dhakşi* geschrieben.

den Schmalzlöffel erhebt. Spanne den altgewohnten Faden für den Opferspender, der Soma ausgepreßt hat!

- 2. Tanunapat! Miß das schmalzreiche, suße Opfer eines Redegewandten. wie ich es bin, zu, der den Dienst versieht und opfert.
- 3. Der reine, lautere, unerforschliche Narasamsa wurzt das Opfer mit Süßigkeit, dreimal des Tags, der opferwurdige Gott unter den Göttern.
- 4. Berufen fahr, o Agni, den prächtigen, lieben Indra hierher, denn dieses mein Dichten schwingt sich zu dir auf, o Schönzungiger.
- 5. Indem wir mit erhobenem Schmalzlöffel das Barhis hinbreiten bei wohlvollzogenem Opfer, lege ich es herum, daß es den Göttern größten Raum bietet, eine breite Zuflucht für Indra.
- 6. Die göttlichen Tore sollen sich zum Eintritt für die Götter auftun, die Stärker des Gesetzes, die großen, lauteren, vielbegehrten, unerschöpflichen.
- 7. Nacht und Morgen, die gelobten, nachbarlichen, schönverzierten jungsten Töchter und Mütter des Gesetzes sollen sich auf das schöne Barhis setzen.
- 8. Die beiden göttlichen Hotr mit der wohlklingenden Zunge, die lobredenden Seher sollen dieses unser Opfer, das erfolgreiche, zum Himmel dringende heute opfern.
- 9. Die reine, unter die Götter, unter die Marut versetzte Hotra Bharati, Ila, die große Sarasvatı, die opferwürdigen sollen sich auf das Barhis setzen.
- 10. Tvastr soll diesen unseren geheimnisvollen Samen vielmals, selbst viel, zur Mehrung, zum Reichtum in unserem Nabel entbinden, uns zugetan.
- 11. (Das Opfertier für die Götter) freigebend opfere den Göttern selbst, du Baum! Agni macht die Opferspenden schmackhaft, der weise Gott unter den Göttern.
- 12. Im Beisein des Pusan, der Marut, aller Götter, segnet für Vayu, der einen Schwall von Sangesweisen hat, für Indra das Opfer mit Svaha!
- 13. Komm herbei zum Genuß der mit Svaha gesegneten Opferspenden; Indra. komm her, hör auf den Ruf! Dich rufen sie zum Gottesdienst.

<sup>2.</sup> Nämlich den Göttern.

<sup>2</sup>b = 1, 13, 2a. 2c: 1, 17, 2b.

<sup>3</sup>a = 9, 24, 6c; vgl. 8, 13, 19c.

**<sup>3</sup>**5: 1, 34, 3; 47, 4; 9, 107, 6. 8d = 4, 15, 1c4cd: 3, 4, 3 a. 4ab = 5, 5, 3ab.4d: 3,39,1a. 5. strnanásah - vrajé ist Anakoluthie wie vajavantah - since 1, 30, 1.

<sup>6</sup>a = 1, 13, 6a6d - 1, 13, 6b.

<sup>7</sup>a: 3, 4, 6. bhand s. zu 8, 24, 15.

<sup>7</sup>b = 1, 13, 7a.

<sup>7</sup>c = 5, 5, 6b; 9, 102, 7b; 10, 59, 8b. Nacht und Morgen sind als Inbegriff der Zeit die Mütter des Rta, die gegenwärtigen aber sind die jüngsten Töchter (yahvi) dieses

<sup>7</sup>d: 8, 87, 4b. 8: 1, 13, 8. 8c = 1, 188, 7c.

<sup>8</sup>d = 2, 41, 20b; vgl. 5, 13, 2b.

<sup>9.</sup> Die Dreizahl der Göttinnen ist in dieser Str.

typisch. Es sind demnach hútra bhárati nach 2, 1, 11; 3, 62, 3 mit Oldenberg zusammenzufassen = Opfer der Bharata's, und mahi ist Beiwort der Sarasvatī, während es in 9, 5, 8 Beiwort der Ida ist, in 1, 13, 9 aber die fehlende Bhāratī vertritt.

<sup>95: 1, 167, 3,</sup> 10: V8. 27, 20.

<sup>10</sup>a. turipam in dieser Str. auch 3, 4, 9 = 7, 2, 9. 'Das im Nabel freigemachte fällt in den Schoß' Mah. zu VS. 27. 20. purů váram (Pp. falsch va dram), urspr. wohl als ein Wort zu denken, also gleich dem späteren bahuvaram. Der Sinn ist: oftmals und in jedem Falle reichlich.

<sup>11</sup>ab. deván zu yaksi wie zu avasrjánn úpa gehörig, vgl. 3, 4, 10; 10, 110, 10.

<sup>11</sup>cd = 1, 105, 14cd; vgl. 2, 3, 10b.

# 1, 143. An Agni.

- 1. Ein (noch) kraftvolleres neueres Gedicht trage ich dem Agni vor, die ausgedachte Rede dem Sohne der Kraft, dem Kind der Gewässer, der zusammen mit den Vasu's als lieber Hotr sich auf Erden niederließ, die Zeiten einhaltend:
- 2. Als er im höchsten Himmel geboren wurde, da wurde Agni dem Matarisvan offenbar. Als er nach seinem Ratschluß in (voller) Größe entslammt wurde, erleuchtete seine Glut Himmel und Erde.
- 3. Seine funkelnden alterlosen (Flammen), seine Strahlen, des schönleuchtenden, schön zu schauenden von schönem Angesicht, des lichtstarken Agni, zittern die Nacht über gleich dem Farbenspiel der Flüsse, nicht schlafend, nicht alternd.
- 4. Den Allwissenden, den die Bhrgu's in den Nabel der Erde', der Welt insgesamt eingesetzt haben, den Agni sporne mit Lobreden im eigenen Hause an, der allein über alles Gut König ist wie Varuna!
- 5. Der nicht aufzuhalten ist wie das Brausen der Marut, wie eine losgelassene Heerschar, wie der himmlische Donnerkeil; Agni ißt, frißt mit scharfen Zähnen, er zwingt die Bäume, wie ein Krieger die Feinde.
- 6. Ob wohl Agni an unserem Preislied seine Lust haben wird? Ob der Gute mit den Guten\* unseren Wunsch gewähren wird? Ob er wohl als Ansporner uns (fromme) Gedanken erregen wird zum Gewinne? Ihn, der von reinem Aussehen, preise ich mit diesem Liede.
  - 7. Eurem Agni, dem Schmalzgesicht, der auf der Deichsel des rechten

1. 143.

Jagati, 8 Tristubh

1b vacó matím wortlich, das Ausdenken der Rede, auch 8, 59, 6, vgl. 10, 53, 4 tád adyá vacáh prathamán masiya.

2a - 6, 8, 2a; 7, 5, 7a. Vgl. 1, 141, 4a. 2b: 1.31.3ab.

2cd Zur Konstruktion vgl. 4, 5, 15ab. krdtvā majmānā auch 1, 141, 6, vgl. mahinā—krātvā 6, 68, 9. Nach Sāy. entweder: durch die Kraft (majmānā) dieses entflammten Agni, oder: dieses mit Kraft entflammten Agni. samiāhānā ist nur selten aktiv wie in Str. 7. In diesem Falle müßte sich asyd auf Mātariávan beziehen. So Ludwig 4, 280. Vgl. 10, 87, 1.

8c. Oldenberg will dty aktūr in dty aktūn verbessern. Das Wahrscheinlichste ist eine Worthaplologie für dty aktūm aktūr — und aktūr nd sindhavah ist wie sindhur nd keidah 1, 65, 6 und nach aktūr apām 2, 30, 1 zu erklären. 4b D. h der ganzen Welt. bhúv. majmana auch 7, 82, 5; vgl. AV. 13, 1, 14 nábhim bhúvanasyádhi majmani. majman ist hier die Ausdehnung; vgl. RV. 10, 149, 3 amartyasya bhúvanasya bhūnā.

5b: 1.66, 7a; 7, 3, 4c.

6b. vásubhíh, oder: durch Schätze (Sāy.). Ebenso in 1c. Vgl. 3, 30, 19.20.

6c. Vgl. 5, 46, 7b. 7a: 3, 6, 6.

7b: 5, 16, 1. Der Sinn von raf wird schwerlich durch cotyw bestimmt. Es scheint zu bedeuten: vorauseilen (vgl. auch riisvan N. pr.), und trans. voranschicken, aneifern, oder vorangehen lassen, den Vorrang lassen = puras kr oder puro dha 5, 16, 1. Parallel stehen stu 8, 4, 17, or 1, 141, 6. In den Zusammensetzungen schwächt sich der Sinn ab. Das transit. rafa (s. zu 1, 95, 7) hat meist den Agni als Objekt (Ausnahmen 1, 122, 13; 8, 4, 17; Ait. År. 4, 1, 1, 3).

7cd. akrd: Ludwigs Erklärung durch 'Säule', die Bloomfields durch 'Fanal' (Repet. 1, 191)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Feueraltar.

Den Göttern.

Werkes' sitzt, läßt der Anzundende den Vortritt wie einem verbündeten Freund. Entflammt bei den Opfern leuchtend möge er (wie) ein Elefant' (?) unser lichtfarbenes Gedicht emporheben.

8. Schirme uns, o Agni, unablässig mit deinen unablässigen, freundlichen, wirksamen Schirmern; mit den unbetörten, nie zerstreuten, lieben (?), die die Augen nie schließen, beschirme unsere Kinder!

# 1, 144. An Agni.

- 1. Der Hotr geht an sein Amt heran in Zaubergestalt, das lichtfarbene Gedicht empor hebend. Er geht den von rechts herankommenden Schmalzlöffeln entgegen, die zuerst seine Geburtsstätte mit dem Munde berühren.
- 2. Die Melkkühe des frommen Brauches haben ihn angebrüllt, die im Schoße am Sitze des Gottes (von den Flammen) eingehüllt werden. Als er verteilt im Schoße der Wasser wohnte, da saugte er die Eigenkräfte ein, mit denen er sich bewegt.
- 3. Die beiden Gleichalterigen suchen seine schöne Erscheinung festzuhalten, die die gleiche Arbeit abwechselnd betreiben. Dann ist er wie Bhaga von uns anzurufen. Er hat die Zügel in die Hand genommen wie der Wagenlenker die des Zugtiers.
- 4. Den die beiden Gleichaltrigen hegen, das in gemeinsamem Schoße beisammen wohnende Paar. Bei Nacht wie am Tage ward der Ergraute als Jüngling (wieder) geboren, der ohne zu greisen viele Menschenalter durchläuft.
- 5. Ihn treiben die Gebete, die zehn Finger an. Wir Sterbliche rufen den Gott zum Beistand an. Aus dem Versteck heraus zieht er seine Bahnen; mit den anmarschierenden (Flammen) hat er sich neue Wege gemacht.

würden hier passen, an anderen Stellen weniger gut. akra ist etwas, was trägt (3,1,12; 1,143,7), geputzt wird (1,189,7), neugeboren ist (4,6,3) und groß ist (10,77,2). Dies alles spricht für ein besonders großes Tier, also für Roß oder Elefant. Dur. zu Nir. 6,17 erklärt das Wort als Wall. Ob zu ud-yam 1,56,1 atyo na yoşam üd ayamsta zu vergleichen ist? Andererseits üdyanta girah 1,178,3.

8c. isté (Pp. iste) mit Abfall der Endung für istébhih, ebenso in der Parallele 6, 8, 7. Man müßte sonst iste als Vok. von istt = Gegenstand des Wunsches, Liebling (wie später kāma) fassen.

### 1, 144.

Jagati.

1ab. Derselbe Gedanke 3, 27, 7. Der Hotr ist

darnach Agni, vgl. Sāy.'s zweite Erklärung 1c. Die rechte als die Ehrenseite.

2a = 9, 75, 3c. rtasya, udakasya dohana dharah Sāy. Die Schmalzgusse sind gemeint
 2d: 2, 35, 7; 3, 1, 10 und zu svadháh — yábhir fyate 1, 113, 13; 164, 30; 10, 16, 5.

8ab. Die beiden Arme während des Feuerreibens,
Ebenso Str. 4. Nach Säy. Hotr und Adhvaryu.
3b: 3, 11, 3c.

3c: 3, 49, 3c; 5, 33, 5d; 10, 39, 10d.

8d. D. h. er ist jetzt auf der Fahrt zu uns, oder er hat die Zügel des Opferwagens ergriffen. 4ab. Vgl. 1, 83, 3, was für Say.'s Erklärung zu sprechen scheint.

4b: 1, 159, 4b. Dort Himmel und Erde. Dem Dichter schwebt das Bild des Ehepaares vor. 4c: 5, 2, 4d: 1, 140, 8. "Wie am Tage so auch in der Nacht, d. h. immer" Say.

5a: 9, 8, 4; 15, 8; 93, 1. 5c: 10, 4, 3c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Opfers. <sup>2</sup> Oder nach Ludwig: (Wie) eine Säule entflammt bei den Opfern leuchtend, möge er emportragen —

- 6. Denn du, Agni, gebeutst über das himmlische, du über das irdische (Gebiet) ganz wie ein Viehhüter (über seine Herde). Diese beiden bunten, hohen, hevorrechteten, goldnen, beschwingten sind zu dir auf das Barhis gekommen.
- 7. O Agni, laß dir diese Rede gefallen, nimm sie gut auf, du beliebter, eigenmächtiger, rechtzeitig geborener, einsichtsvoller, der du nach allen Seiten (dein Gesicht) zukehrst, gern gesehen, erfreulich beim Anblick wie ein speisereicher Wohnsitz!

# 1, 145. An Agni.

- 1. Ihn fraget; er ist gekommen, er weiß es. Als Kundiger wird er angegangen, nur er wird angegangen. An ihn sind die Aufforderungen, an ihn die Gesuche gerichtet. Er ist der Herr des Gewinnes, der ungestümen Kraft.
- 2. Ihn fragen sie; er selbst erfragt nicht, was er wie ein Weiser mit eigenem Verstand erfaßt hat. Er vergißt nicht das erste, nicht das spätere Wort. Nach seinem Rat richtet sich der Besonnene.
- 3. Zu ihm kommen die Opferlöffel, zu ihm die Rennstuten. Er allein soll alle meine Worte hören. Viele Anweisungen gebend, ein (die Schwierigkeiten) überwindender Opferausrichter, lückenlosen Schutz gewährend, hat er (schon) als Kind ganz seine Gewalttätigkeit angenommen.
- 4. Er kommt näher heran, wenn sie sich zusammengeschlossen haben. Eben geboren ist er alsogleich mit den Angehörigen herangeschlichen. Sie berührt den schwellenden zur Lust, zur Freude, wenn sie verlangend zu dem Erwartenden kommen.

6cd Nacht und Morgen, oder mit Say. Himmel und Erde.

6d 8, 31, 6 vákvari? Vgl. patatríni 1, 158. 4.

7a 10, 122, 2a. 7c 2, 10, 5; 7, 12, 1; 10, 79, 5; 1, 94, 7

7d 10, 64, 11a; vgl. 4, 1, 8d.

#### 1, 145,

Jagati, 5 Tristubh.

16 Say. läßt die Wahl zwischen zwei Erklärungen: Entweder: er geht dem zu Wissenden nach, oder: er wird der Erkenntnis wegen aufgesucht

1c: 10, 115, 4d.

3a. árvatsh ist nur Bild, um den Wetteifer zu schildern.

8c. praisa nicht in dem engsten Sinn des späteren Rituals. taturi wird Sat. 1, 8, 1. 22 erklärt: sarvan hy esä päpmänan tarati.

 Rütselstrophe, in der überall das nicht genannte Subjekt erraten werden muß. Erschwerend sind die seltenen Worte. Es scheint das Herankommen des Schmalzlöffels an das frische Feuer unter einem einheitlichen Bilde geschildert zu werden und zwar nach den Dativen in c unter einem erotischen.

- 4a Was gegen Ludwigs Emendation upa stayam spricht, hat schon Oldenberg gesagt. Subjekt von carati ist Agni oder der Opferlöffel, von samärata, wenn dies als 3. Pl. gefaßt wird, der in yüjyebhih in b steckende Begriff. Es sind wohl Agni's Glieder (vgl. 4, 19, 9d), d. h. seine Flammen gemeint.
- 4c. Hier ist das Subjekt wohl der Löffel und śväntám ist Agni, nicht umgekehrt, da die Wörter für Schmalzlöffel Fem. sind.
- 4d. Subjekt nach Sāy. die Schmalzgüsse. Vgl. 3a. apişthitdm (eigentlich daneben oder dahinter stehend) steht hier an Stelle des sonst üblichen usantam (1,62,11; 71,1; 9,95,3). api-sthā in AV. 3,13,4 ist Gegensatz zu dvivarata 'wehrte von sich ab' in 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als 3. Sg. wäre zu übersetzen: wenn er sich gesammelt hat.

5. Er, das Wassertier, der Waldgänger, wurde auf die oberste Haut (der Erde) niedergesetzt. — Er hat den Sterblichen die rechten Wege verkündet, denn Agni, der Wissende, ist der wahre Kenner des Rechten.

# 1, 146. An Agni.

- 1. Den Agni mit drei Köpfen und sieben Zügeln' will ich preisen, den vollkommenen, der im Schoße der beiden Eltern, (im Schoße) dessen sitzt, was geht und steht, der alle Lichter des Himmels erfüllt hat.
- 2. Der große Stier ist über diese beiden hinausgewachsen, der Alterlose hat sich hoch emporgerichtet, von hier aus helfend. Er setzt seine Füße auf den Rücken der breiten (Erde). Seine roten (Rosse<sup>5</sup>) belecken das Euter.
- 3. Ihrem gemeinsamen Kalbe sich zuwendend gehen die beiden Milchkühe getrennte Wege, den richtigen Abstand einhaltend, indem sie ihre nicht endenden Wege zurücklegen, alle großen Wünsche in ihrer Hand haltend.
- 4. Die weisen Seher folgen seiner Spur, jeder für sich den Alterlosen im Herzen bewahrend. Im Wunsch den Strom zu gewinnen schauten sie sich um. Ihnen ward offenbar die Sonne der Männer.
  - 5. Der gern gesehene, rings in den Schranken heimische, der für groß

 Drei Stätten des Agni: im Wasser, im Holze und auf der Erde bez. dem Feueraltar. So faßt Säv. tvacu üpamdsuäm.

5cd knüpft an den Eingang des Liedes an.

## 1, 146.

Triştubh.

- 1a. Agni als wunderbarer Stier (vgl. Str. 2) mit drei Köpfen, der zu seiner Lenkung sieben Zügel braucht (vgl. 2, 12, 12), erinnert an den Visvarūpa 10, 8, 8. Say. versucht die Zahlen zu erklären. Drei seien die drei Somapressungen oder die drei Feuer. sieben die sieben Flammen o. ä. Die sieben Zügel in Verbindung mit Agni auch 2, 5, 2, seine sieben Zungen 3, 6, 2; TS. 1, 5, 3, 2.
- Vgl. víšvasya nábhím cárato dhruvásya
   10, 5, 3. Also vielleicht nábhá zu ergänzen.
   2a. ene: Himmel und Erde.
- 2b. Über itääti s. zu 1, 119, 8. Man bemerke, daß itääti hier wie 10, 31, 7 in der Nähe von ajära steht; vgl. 8, 99, 7; 7, 68, 6. Roth's Deutung 'das Jetzt überdauernd' (besser: sich verjängend) bekommt dadurch einen gewissen Schein der Berechtigung, obwohl sie etymologisch nicht begründet ist. Wofern nicht volksetymologische Zurechtlegung eines äl-

teren, dem av utayāiti entsprechenden Wortes vorliegt. Möglich wäre auch: davor (vor dem Alter) schützend. av. mit Abl in avase kūtaš cit 7, 1, 2; avatūn mā nāthitāt VS. 5, 9; ato . . . . avantu nah RV. 1, 23, 12.

- 2d. Es ist das oft erwähnte Euter des Himmels gemeint, d. h. sie lecken am Himmel.
- 8a: 3, 33, 3d. Die beiden Mutterkühe des Kalbes Agni sind wie 1, 95, 1; 96, 5; 3, 55, 12 Nacht und Morgen. Säy.: der Opfernde und Gattin.
  8b. suméke wie in 1, 113, 3.
- 8d. Alle Wünsche liegen bei diesen beiden, d. h. ihre Erfüllung liegt im Schoße der Zeit. Ähnlich ist der Gedanke in 1, 178, 2. maháh, vgl. 8, 98, 7 kámán maháh.
- 4. Die Auffindung des entflohenen Agni.
- 4a: 1,65, 2. paddn ni s. mein Glossar u. padd. 4b. Nur äußerlicher Anklang an 5,69,1d.
- 4c. sindhum bezeichnet hier das Wasser, in das Agni gefiohen war.
- 4d. sûryo nfn auch 3, 14, 4d (s. d.). Nach Säyvertritt hier nfn den Dat., ebenso Pischel, Ved. St. 1, 42. Es ist aber gekürzter Gen. pl. Die Sonne der Menschen ist eben Agni; vgl. 1, 70, 9.
- 5ab. Gleichklang der énya-Bildungen.
- volksetymologische Zurechtlegung eines äl
  5a. jénya (von Sāy. meist auf # zurückgeführt\*)

¹ Und zugleich: Strahlen. ² Die Flammen. ³ Vgl. av. uitt = skt. itt. ² Sieghaft, oder: zu ersiegen (2, 5, 1), aber auch im Kampf gewonnen (1, 119, 5), daneben durch pradurbhata (1, 71, 4; 146, 5) oder prabhata (1, 140, 2), also von jan.

und klein anzurufen ist zum Leben, da der allen sichtbare Gabenreiche ja für diese Kinder vielerorts die Mutter ward.

# 1, 147. An Agni.

- 1. Wie haben dir, Agni, (die Söhne) des Äyu inbrunstig sich beeifernd mit Ehrengaben aufgewartet, so daß die Götter sich an der rechten Sangesweise erfreuten, indem sie beiderlei Samen in die Nachkommenschaft legten?
- 2. Achte, du Jüngster, auf diese freigebigste Rede, die von mir vorgebracht wird, du Eigenmächtiger! Der eine widerspricht, der andere zollt Beifall. Als dein Lobredner lobe ich mich selbst, o Agni.

gehört wohl zu jána (für janenya? vgl. virénya) wie vijenyà zu vijana, srájenya
zu svajana. Es hat ungefähr den Sinn von
olkeios, familiaris, domesticus. kásthasu von
den Umleghölzern, zugleich Agni als Rennpferd gedacht, vgl. 4, 58, 7.

5cd begründet b näher. Agni ist für alle Geschöpfe dasselbe wie die Mutter für die Neugeborenen (gårbhebhyah). Säy. versteht unter den gårbhebhyah die Priester.

### 1, 147.

Tristubh. Verwahrung gegen unredliche und übelwollende ()pferherren.

Der Dichter möchte es den Vorfahren gleichtun, um den gleichen Erfolg zu erzielen.

1ab. suc wie a-sus wird gern von den alten Opferern gebraucht, so von den Angiras' im Valamythos sucantah 4, 2, 15; sucan asucan Tānd. 15, 9, 9, von Devāpi 10, 98, 8; vom Priester 4, 22, 8: Es bezeichnet das heiße Bemühen und innerliche Erglühen, also eine Art von tapas (vgl. Tānd. 15, 9, 9). aydh' ist Ellipse. Zu ergänzen 'Söhne' (ähnlich 1, 46, 1; 5, 59, 8; 6, 47, 22; 7, 58, 5; 8, 1, 32d; 56, 4; 9, 71, 4) Dem Sinn nach also = aydvah Oder: die (Priester) der Äyu?

vájebhíh: 3, 26, 4a; 27, 1a. 11c; 7, 1. 3c. āśusānāh vgl. rtām āśusānāh 4, 1, 13; 2, 14.16.
 Nach der Auffassung des Pp. im Einklang
mit 8, 103, 7. Beiderlei Samen: Söhne und
Töchter. Man könnte natürlich auch tānaye
als Dual fassen: beiderlei leibliche Kinder
verleihend.

ld. Ob saman hier den gewöhnlichen Sinn von

Melodie habe, ist zweifelhaft. Der Stollen kehrt 4,7,7b wieder. Dort aber steht dafür dháman. rtásya sáman auch VS 22,2, dort von den Komm. als Opferanfang, zu TS. 4,1,2,1 aber als Opferschluß erklärt. Ob obiges sáman zu sátu 4,6,7 gehört, vgl. dháman zu dhátu? Ob überhaupt außer sáman 'Melodie' und 'Güte, Freundlichkeit' (dies auch Chānd. Up 2,1,1) noch ein drittes sáman bestanden hat? Die in PW. angeführten Stellen sind schwierig, Ableitung von san recht zweifelhaft. Vgl. zu 4,5,3a; 10,59,2a.

- 2b mánhisthasya, nach Uv. zu VS. 12, 42 = bhūyisthasya. Von den Komm. auf rácasah, von Ludwig auf mc bezogen.
- 2c. MS. 2 p. 88, 16; Kāth. 1 p. 232, 15 variieren den Pada so: níndati tro anu tro ravanda (grnāti), vgl. Kāth. 3 p. 39, 1 abhigarāpaparau bharatah pra vā anyas sattrinaš samsati nindaty anyah; TS. 7, 5, 9, 3 anyah króśati pránydh śamsati, Katy. 13, 3, 5 akrośaty ekah praśamsaty aparah. płyati: ākrośati Uv. zu VS. 12, 42, nindati Mah.; Say.: 'Der eine schädigt, ehrt nicht durch Opfer usw., der andere redet Angenehmes. Von diesen beiden bin ich dein Lobredner'. Aber nicht der Gott wird bald getadelt, bald gelobt, wie auch die Erklärer zu VS meinen, sondern die Rede des Sängers wird von den Opferherren oder von anderen Sängern bald schlecht gemacht, bald gelobt. Der Sänger hat aber das Bewußtsein, daß er als Lobredner des Agni nur Lob und Beifall verdient. Dies bildet den Übergang zum eigentlichen Thema.

2d. Vgl. 7, 6, 1d. Nach den Komm.: als Lobredner lobe ich deine Person.

¹ In 4, 23, 8 ist ayoh doch wohl nicht mit sucamanah, sondern mit karna zu verbinden.

äyoh wird mit Vorliebe in den Pådaausgang gestellt.

\* Weniger gut an die Ergänzung von sams zu denken nach 4, 6, 11; 5, 3, 4.

- 3. Deine Schutzgeister, o Agni, die (selbst) sehend den blinden Mamateya vor Fehltritt bewahrten, (mit denen) hat der Allwissende diese Frommen bewahrt. Die schadenfrohen Schelme haben wirklich nicht geschadet.
- 4. Wenn, Agni, uns ein übelwollender Knauser, ein mißgünstiger durch Doppelzungigkeit Abbruch tut, auf den soll das Wort als schwerer (Fluch) zurückfallen. Er soll sich hernach selbst durch seine bösen Reden Abbruch tun.
- 5. Oder welcher Sterbliche, du Gewaltiger, mit Vorwissen einem (anderen) Sterblichen durch Doppelzungigkeit Abbruch tut, vor dem schütze, du Gepriesener, den Preisenden! O Agni, nicht sollst du uns dem Mißerfolg aussetzen!

## 1, 148. An Agni.

- 1. Da ihn Mātariśvan angestrengt (?) ausgerieben hatte, den allfarbigen Hotr für alle Götter bestimmt, den sie unter die menschlichen Stämme eingesetzt haben, prächtig wie die Sonne zur Schönheit erstrahlend:
- 2. Ihm, der das Lied eingegeben hat, sollen sie keinen Schaden antun. Agni ist mein Schutz. Möge er daran' Gefallen haben. Alle Werke von ihm' sollen sie' gut aufnehmen, von dem Dichter, der das Preislied vorträgt.
- 3. Den die Opferwürdigen' nun eingefangen' und mit Lobesworten an seinen rechtmäßigen Sitz gebracht haben; sie führten ihn fein (zum Altar), ihn auf der Suche festnehmend, eilig wie die Wagenrosse.
- 3 4, 4, 13. Der Satz läßt verschiedene Deutungen zu. Entweder ist in c tebhih zu ergänzen, oder yé in a ist Attraktion: dessen Schutzgeister der hat —. Das Natürlichste ist, daß suk itah dlpsanto riparah einen Gegensatz bilden und sich auf menschliche Personen beziehen. Wie Agni den Ahnherrn Māmateya (Dīrghatamas) geschützt hat, so hat er auch die gegenwärtigen frommen Sänger vor Schaden bewahrt. Der Schaden ist die verweigerte Daksinā.

8a. Die bekannte Sage von dem blinden Dirghatamas) Mbh 1,104, 22 fg. Vgl. RV. 1,148,5.
4ab geht deutlich auf den Verweigerer der Daksinä. dvayd ist nach Säy. der Zwiespalt des Gedachten und Gesprochenen: 'Das gedachte Wort ist: ich gebe nicht; sein gesprochenes Wort ist das Verweigern der Gabe durch das Vorbringen von Tadel usw.'

46: 5, 3, 7d; 2, 23, 7; 8, 18, 14.

4cd: 10, 87, 15. Die Herkunft von mrksista ist zweifelhaft. Nach Say. von mrf.

### 1, 148.

Triştubh. Die Auffindung des geflohenen Agni ist nur mythologisches Bild für das all-

- tägliche Ausreiben des Feuers Der auszu reibende Agni soll vor Unholden geschutzt werden.
- 1a. vişta unsicher, auch metrisch unzulänglich Verschiedene nicht befriedigende Emendationen s. bei Oldenberg. Die Parallele 1,71,4a hat dafür vibhrtah.
- Nachsatz zu 1. In α sind die Agnifeinde (Str. 5) Subjekt. Sie können die Geburt des Agni, also den Erfolg des Ausreihens nicht verhindern.
- 2a. dā wie 4, 5, 2; 8, 59, 6b; 10, 64, 12b und in devdttam brahma 1, 37, 4; 8, 32, 27. Say. aber bezieht dadānām auf den Sänger: 'Mich, der das Lied dem Agni darbringt, vermögen die Feinde nicht zu schädigen'. na dadabhanta: Agni ist adābhya 1, 31, 10.
- 2b. tásya, sc. mánmanah oder máma. Für erstes spricht cd, für das letzte entscheidet sich Sāy. Oldenberg sieht in máma tásya eine Anspielung auf den Māmateya.
- 8a. Den entflohenen Agni, vgl. 6, 8, 4. Sonst wird dasselbe von den Menschen gesagt, 8, 9, 6; 4, 7, 2; 7, 4, 3. nitye sadane gehört logisch zu dadhiré.
- 3c. Zu grbhdyanta iştdu vgl. 7, 104, 18a b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An dem Lied.
<sup>2</sup> Dem Sänger.
<sup>3</sup> Die Götter.
<sup>4</sup> Die Götter und Erzyäter.
<sup>5</sup> Aus dem Reibholz.
<sup>6</sup> Oldenberg: deine Schützer — die hat er (Agni) geschützt.

- 4. Viele (Hölzer) macht der Geschickte mit den Zähnen klein. lenchtet er erglänzend im Holze, dann weht der Wind hinter seiner Glut her wie hinter dem Pfeilgeschoß des Schützen, Tag für Tag:
- 5. Den weder die Schelme, noch die Schadenfrohen, während er im Mutterleib ist, schädigend zu Schaden bringen. Blind, unfähig zu sehen können sie ihm durch ihren Blick nichts anhaben. Ihn schützten seine eigenen Freunde.

# 1, 149. An Agni.

Dies kleine Lied gibt viele ungelöste Ratsel auf Der eigentliche Zweck ist so dunkel wie die Sprache und die Gottheit der Eingangsstrophen. Obwohl es unter den Agniliedern steht, bleibt fraglich, ob Agni die Gottheit der ersten Strophen sei. Er wird nicht genannt und verschiedenes (die Steine in 1. särga und sisritä, wenn richtig gedeutet, in 2) weist eher auf den Soma Dementsprechend ist die ganz unsichere Übersetzung gehalten.

- 1. Zu großen Reichtümern kommt dieser Hausgebieter, der gewaltige an der Stätte gewaltigen Gutes. Den Heraneilenden bedienen die Preßsteine.
- 2. Er, der an Ruhm der Bulle der beiden Welten wie der Männer ist, dessen Ergüsse von den Lebenden getrunken werden, der hervordringend an seiner Geburtsstätte gemischt (?) wird.
- 3. Der die Burg Narmini beschien, der Hengst, der Seher, wie ein Rennpferd losbrechend, wie die Sonne leuchtend, mit hundertfachem Leben.
- 4. Der Zweigeborene hat flammend sich über die drei Lichträume, über alle Welten erhoben, der bestopfernde Hotr am Sammelort der Gewässer.
- 5. Dieser ist der zweigeborene Hotr, der, um sich Ruhm zu erwerben, alle begehrenswerten Dinge dem Sterblichen bringt, der gutem Ansporn folgend ihm gespendet hat.
- 4. Say, sieht mit Recht in der Str. die Schilderung des Waldfeuers, wobei aber zugleich an das tägliche (ánu dyűn) Anfachen und Anblasen des Hausfeuers zu denken ist, vgl. 2, 28, 2; 4, 4, 9.
- 7, 3, 2c, vgl. 4, 7, 10; 10, 142, 4.
- 5. Mit Say, auf Agni, nicht etwa auf den Dirghatamas im Mutterleib (vgl. Mbh. 1, 104, 12 fg.) zu beziehen.
- 56. Sie können dem im Reibholz steckenden Agni nichts anhaben.
- 5c ist vielleicht Nachsatz zu ab. abhikhyā vom bösen Blick. Entweder Instr. von abhikhya oder Absol. (vgl. Aufrecht im Festgruß an Böhtlingk 2).

#### 1, 149,

Virāj.

1a: 10, 93, 6c. Darnach mahdh — raydh Akk. pl., während bei strengem Parallelismus sich m. rayah und indsya vasunah, wie patih

- und ináh, sowie dán und padá á entsprechen
- 1c. úpa zu dhrájantam (vgl. abhí sántam 9, 9, 5, abhí mányamanaih 1, 33, 9 u. s. m) oder zu vidhan, das sonst nicht mit upa belegt ist?
- 26. jivápitasarga erinnert an janapána, in 9, 110, 5 Beiwort des Quells, mit dem Soma verglichen wird. In derselben Str. steht auch irávasa.
- 2c. siśrītá wohl zu śrī 'mischen'. Say .: nisiktam retah parayati oder svasmin praptam purodasādikam pacati.
- 8a. Beziehung dunkel.
- 4c. Say. bezieht dies auf das Weihwasser ( prokaani), mit dem der Feuerplatz besprengt wurde (vgl. 8, 102, 14). apán sadhásthe auch 2, 4, 2; 6, 52, 15.
- 5c. Anders Say.: 'Welcher Sterbliche ihm, Agni, spendet, der wird sutuka, gute Söhne besitzend'.

# 1. 150, An Agni.

- 1. Da ich viel spende, spreche ich zu dir, Agni, als hoher Herr, der gewiß unter deinem Schutze steht, wie unter dem eines großen Szepters.
- 2. Anders bei dem Begüterten, der keinen Herrn¹ hat, dem Knauser, der sich niemals anschickt auch nur zu opfern, dem Götterfeind.
- 3. Der Sterbliche ist glänzend, o Redegewaltiger, groß, der Höchste im Himmel. Wir möchten als deine eifrigen (Verehrer) allen voran sein, Agni.

# 1, 151. An Mitra und Varuna.

1. Den wie einen Freund die Rinderbegehrenden mit Eifer (im Kampf) um die Rinder, in guter Absicht unter weiser Rede\* im Wasser erzeugten

### 1, 150.

Usnih. Das Lied bildet gewissermaßen die Fortsetzung von 1,149. indem es an dessen Schlußworte anknüpft (dadása — dasván, sutükah — todásya).

- Der Sinn der etwas dunklen Rede ist wohl:
   Als fleißiger Opferer darf ich zu Agni ein
   offenes oder vertrauliches Wort sprechen wie
   ein hoher Herr, obwohl ich kein solcher bin,
   im Gegensatz zu dem wirklichen Reichen,
   der aber ein Knauser ist.
- 1a. tvā könnte auch von dāśvān abhängen (vgl. 8, 19, 14 a). Dann wäre zu übersetzen: Da ich dir viel spende, o Agni, nenne ich mich einen hohen Herrn.
- 1b. táva zum Folgenden, dem Genit. todásya des Vergleichs entsprechend.
- 1c. toddsya, nach Say, 'des unterweisenden Gebieters', nach Ludwig 'des Herrscherstabes'. Eins von beiden wird richtig sein. Für todd sind sicher als Bedeutungen nachgewiesen: 1) Antreiber, Rosselenker 4, 16, 11; 2) Treibstock Kauś. 107, 2. Es ist also entweder der Stock des Treibers und Lenkers oder dieser selbst. Will man aber Roth's auf Say. zu 6, 12, 3 gegründete Erklärung annehmen , so wäre 'der große Stachler' die Sonne. Dann läge in 1, 150, 1 ein ähnliches Gleichnis wie in 6, 16, 38; 2, 33, 6 vor und es wäre zu übersetzen: 'In deinem (Schutze) wie in dem Schutze vor dem großen Stachler (der Sonne)'. Die beiden Gen. táva und todásya wären dann nicht adaquat, sondern der zweite Genit. wie in pareşām saraņam 'Schutz vor den Feinden' Ram. ed Bomb. 6, 18, 28. Für die

- obige Erklärung spricht bes. anindsya in Str. 2.
- 2. Von Sāy. richtig als Gegensatz zu Str. 1 gefaßt. Zu vi ergänzt er voce und umschreibt dies dem Sinn nach richtig mit tadviruddham voce. vi ist elliptisch und mit dem Gen. verbunden wie viparitam in Mbh. 1,3, 123. aninā ist Bahuv.: der keinen (schützenden) Herren hat. Sāy asvāminas team asvaminam kurvāņasya.
- 2b. prahosé wohl Inf. von pra-ku wie jesé pra-gu mit Inf. (yújadhyai) auch 3,4,3
- 8a. Mit sd ist der in Str. 1 Charakterisierte. also der Sprecher selbst gemeint. candráh wie 8, 4, 9d.
- 8b. Zu vrádhantamo diví vgl. 8, 6, 48a; 10. 98, 11 d; 107, 2a. Sāy. pravrddhatamah, itaradevánum api éreşihah. Zu mahú vrudhantamah vgl. máhi vrādhanta 5, 6, 7; máhi vrádhantah 1, 135, 9; 10, 89, 15 und vrádhatah vakşayam 10, 49, 8 (wo vrádhatah proleptisch ist).

## 1, 151.

Jagati.

- 1. Das Opferfeuer.
- 1ab. Nur mitram na bildet den Vergleich. jijanan sind die Erzväter. gaşu und apsü stehen nicht ganz parallel. a bezieht sich auf die Valasage (vgl. 4, 2, 17), b auf Agni's Geburt im Wasser (10, 45, 1.5; 2, 4, 2). Die Str. verläuft anakoluthisch.
- 1a. śimi in śimivat (heftig, ungestüm, grimmig) oder eine Nebenform von śámi (Werkdienst, Opferdienst), wie śim im schwarzen YV. Neben-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als Schützer. <sup>9</sup> Vgl. 1, 67, 4. <sup>9</sup> todah sarvasya prerakah saryah, Roth 'der rosselenkende Sonnengott' oder 'die stechende Sonne'. <sup>4</sup> Oldenberg bezieht gösu gav in den Vergleich ein: welchen, wie die Kuhbegierigen bei (dem Kampf um) Kühe den Mitra . . . . .

es erbebten beide Welten über seine Erscheinung, seine Stimme; sie (kamen) dem lieben, opferwürdigen Hort der Geschöpfe (freundlich) entgegen.

- 2. Da euch beiden jetzt die guten Gehilfen des somafeiernden Purumilha wie Freunde den Vorzug (bei dem Opfer) gegeben haben, so findet Rat und Wcg für den Preisenden und erhöret, ihr Bullen, (den Ruf) des Hausherrn!
- 3. Die Menschenvölker feiern euer beider Geburt, die preisenswerte, die beiden Welten zu großem Erfolg (gereicht), ihr Bullen, da ihr ihn' dem Gesetz und dem Rennpferd bringt. Durch die Spende und den eifrigen Dienst bekommt ihr Lust zum Opfer.
- 4. Das Volk hat den Vorzug, das (euch), ihr Asura's, sehr lieb ist. Ihr (sesetzestreuen verkundet das hohe Gesetz. Ihr (spannet) des hohen Himmels hilfsbereite Kraft, ihr spannet die Wasser an wie das Rind an das Joch.
- 5. Hier auf Erden erfüllet ihr durch eure Macht den Wunsch: Staublose, ungeduldige Milchkühe sind in eurem Wohnsitz. Diese brüllen hinter der Sonne her bis zum Abend, (bis) zum Morgen wie der Verfolger eines Raubers.

form von sam. Naigh. 2, 1 setzt simi harma

1c 1, 31, 3; 95, 5. girá nach Say, durch den furchterregenden Ton. Dieser Gebrauch von gir ist immerhin auffallend.

1d stimmt ganz zu 1,95,5d. Danach könnte zu präti in obiger Str. von dort jaşayete erganzt werden.

2ab Die Str. ist vieldeutig Ist sominal in a Nom. pl., sc. sákhayah (8, 45, 16) oder brahmánah (8, 17, 3), oder Gen. sg. zu purumilhasya? let purumilha N. pr. des Opferherrn wie in 5,61,9, oder des bekannten Sangers\* (8, 71, 14; 1, 183, 5; AV. 4, 29, 4: 18, 3, 15; Jaim. Br. 1, 151, wo er und sein Bruder Taranta devarss und mantrakrtau heißen)? Und ist pra-dha in b = pra-da, wofür die Parallele 3, 58, 4d prd mitráso ná dadúh zu sprechen scheint? In MS. 4 p. 93,5 entspricht pradkiyamananam dem pradiyaº der Parallele Kath. 2 p 161, 10. Eher scheint mir aber pra-dhā im Sinn des sonst geläufigen puro-dha zu stehen, wie pra-kr im RV. mehrfach (7, 36, 8; 53, 2; 10, 64.7) = purds-kr ist. Im ersten Fall wäre zu übersetzen: "Da euch beiden die guten Gehilfen des somafeiernden Purumilha wie Freunde dieses (Opfer) vorgesetzt haben" snabhúvah 'die guten Mitwirker' (vgl. zu 1, 64. 1) oder 'die Erfolgreichen' sind die übrigen Priester oder die Opferherren wie in 7, 30, 4; 10, 21, 2.

2c: Str. 6. Die beiden Götter sollen gleichsam als Vorsünger die Leitung ihres eigenen Lobgesanges übernehmen. Vgl. 1, 10, 4; 173, 2: 6, 40, 1 u. ö.

2d. So auch Say.

3c. rtāya — árrate drückt denselben Gegensatz aus, der sonst in dem Worte dhişü — árvati 8, 71, 12; dhibhih — árvata 4, 37, 6; 6, 45, 12 (vgl. 8, 92, 11) enthalten ist. rtā ist in diesem Liede bald das Gesetz oder die Regelmäßigkeit in der Natur, bald die religiöse und rituelle Satzung.

3d. Vgl. Str. 7. 4b - 8, 25, 4c.

4c l spielt auf ihre Eigenschaft als Regengötter an. Oder ist apah wie 1,64,1c — apah (Werk) in 7,40,4b apo dhah? In diesem Sinne Say.: karma somayagarapam.

5a. Oder: teilt ihr die erwünschte Gabe aus. Vgl. 1, 128, 6 (5, 16, 2). Gemeint ist wohl der erwünschte Regen.

- 56. Die Milchkühe der beiden Götter (auch 5, 62, 2; 69, 2; 6. 67, 7) sind nach dem noch durchsichtigen Naturmythos die Regenwolken. sddman wie sddma 6, 67, 7. tújah, eigentlich: zum Melken drängend?
- 5c. Unsicher, aber doch wohl die tagelang brüllenden Milchkübe, d h. die donnernden Regenwolken gemeint uparatäti? Vgl. av. uparatät. Der Lok. scheint oben praepositionell gebraucht zu sein.

5d: 10,91,2b. Der Vergleich gehört nur zu svaranti. Vgl. dazu 4,88,5.

¹ Den Erfolg. ² Die Anukr. erkennt diesen P. nicht als Dichter unseres Liedes an. In 1, 183, 5 wird er unter den älteren Dichtern aufgezählt.

- 6. Die Langhaarigen schrieen eurem Gesetz zu, während ihr, Mitra und Varuna, den Weg vorsinget. Entbindet selbst, befruchtet die Gedanken! 1hr leitet das Dichten des Redekundigen.
- 7. Wer euch mit Opfern dient und spendet, als weiser Hotr opfert und das Gedicht richtig durchführt, den suchet ihr auf und bekommt Lust zu seinem Opfer. Kommet zu (unserer) Lohrede, zu der Huldigung uns zugetan!
- 8. Euch salben sie zuerst mit Opfern, mit den Gaben der Kuh, ihr Gesetzestreuen, wie auf (eigenen) Antrieb des Herzens. Sie bringen euch Lieder dar gesammelten Geistes. Mit besonnenem Sinn habt ihr reiche (Kraft) erlangt!
- 9. Ihr besitzet reiche Kraft, ihr habt reiche (Kraft) erlangt, ihr Herren. durch eure Zauberkräfte, sofort helfende, gewaltige. Nicht konnten die Tage mit den Tageszeiten, noch die Ströme es eurer Gottheit gleichtun, noch die Pani's eurem Reichtum.

# 1, 152. An Mitra und Varuna.

- 1. Ihr beide kleidet euch in fettige Gewänder; eure Sorgen sind ununterbrochene (Regen)ströme. Alle Ungesetzlichkeiten unterdrücktet ihr; ihr haltet es mit dem Gesetz, Mitra und Varuna!
- 2. Auch das sieht mancher von diesen (Menschen) nicht ein. Wahr ist das von den Sehern verkündete drohende Dichterwort: Der gewaltige Vierkant schlägt den Dreikant: die Götterschmäher wurden zuerst altersschwach.
  - 3. Fußlos geht sie als erste der Füßler. Wer begreift dies euer (Werk).

6a. Die Langhaarigen erklärt Say. in Übereinstimmung mit 1, 140, 8 als die Flammen.

7c: 7, 82, 7c. 66: Str. 2c.

8a: 1, 153, 2; 5, 3, 2c. göbhih ist ghrtá (nach 1, 153, 1) oder Milch (nach 1, 153, 4; 6, 67, 7). Mitra und Varuna heißen ghrtasut: 1,136,1; 2, 41, 6; ghrtannau 6, 67, 8; sarpirāsuti 8 8b: 10, 30, 1b. 29. 9.

8d. Die Duale asathe, asate mit verschiedenem Objekt sind für M. u. V. charakteristisch: 1, 2, 8; 15, 6; 151, 8.9; 5, 67, 1; 1, 25, 6; 136, 3; 5, 66, 2; 68, 4. 5. revát, vgl. Str. 9 und 10, 77, 7c.

9cd: 1, 130, 10d; 52. 14. - Die Pani's sind mit magham, die dyavah und sindhavah mit devatoám zu verbinden.

#### 1, 152.

Tristubh. Das Lied schildert das Wirken der beiden Götter z. T. in Rätseln und Paradoxen. 1a. Vgl. 1, 153.1 (ghrtasnů); 5.62,4 (yhrtásya nirník); 7,64,1 (ghrtásya nirníjah) Es ist der Regen gemeint, den heide Götter bringen. Regen ist Schmalz 7, 62, 5; 64, 4; 65, 4; 3, 62, 16; 10, 12, 3d.

16. Wohl Fortsetzung des Gedankens in a. Wie die Regenwolken ihre Kleider sind, so die

Regengüsse ihr Denken oder Sorgen sårgåh ist wohl wie varsasya sargah AV 4, 15, 2 1c: Str. 3d. zu verstehen.

2a. eşam. der Menschen oder der Götter, bet der Aditya's, je nachdem man es mit toah oder mit etat verbindet. Say, für das Letzte esam clayor madhue.

2c. cdturaśri ist nach 4, 22, 2 der Vajra, der AV. 10, 5, 50 cáturbhrsti heißt. trirásri müßte dementsprechend eine Waffe der Götterfeinde sein. Ob dies eine wirkliche Waffe war - dem späteren trisula vergleichbar oder ob es nur eine Erfindung des Dichters ist, um die Minderwertigkeit zahlenmäßig auszudrücken, bleibt unentschieden.

8 = AV. 9, 10, 23, we in c asyah (der Usus) gelesen wird.

8a: 6, 59, 6a. Die Usas ist gemeint. padvátinăm mit Attraktion des Geschlechts wie in der Parallele.

8cd. Die Morgensonne, die aus dem Schoße der Uşas hervorgeht (7, 63, 3). asya nach Say... oder reflexiv: seine eigene Bürde, die sonst die Mutter zu tragen pflegt?

8d. Indem Sürya der Welt das Licht spendet. Vgl. Str. 1c und 4, 56, 7b.

Mitra und Varuna? Der Neugeborene trägt die Bürde dieser (Welt); er fördert das Gesetz, unterdrückt die Ungesetzlichkeit.

- 4. Wir sehen, wie der Buhle der Jungfrauen kommt, aber nicht, daß er sich zu (ihnen) legt. (Wir sehen) wie er sich (in Gewänder) kleidet, die ohne Ende aufgespannt sind, Mitra's und Varuna's liebes Gebilde.
- 5. Ohne Roß geboren, ohne Zügel, (sebst) ein Renner fliegt er wiehernd mit aufgerichtetem Rücken. Die Jungen freuen sich über das unbegriffene Geheimwort, indem sie das Gebilde vor' Mitra und Varuna loben.
- 6. Die Milchkühe, die sich des Mamateya annahmen, sollen den<sup>2</sup>, der die geheime Rede liebt, an demselben Euter satt machen. Um (diesen) Trank soll nur der bitten, der Bescheid weiß. Wer mit dem Munde die Aditi gewinnen will, möge seine Schuldlosigkeit wahren<sup>2</sup>.
- 7. Ich möchte euch, Mitra und Varuna, ihr Götter, durch meine Verbeugung mit (eurer) Hilfe zum Opfergenuß herbewegen. Unsere feierliche Rede soll in den Kämpfen obsiegen! Uns werde himmlischer, gut endender Regen!

# 1, 153. An Mitra und Varuna.

1. Wir verehren euch Große einmütig mit Opfergaben und Verbeugungen, Mitra und Varuna, mit Schmalz, ihr Schmalztriefenden und was sie sonst euch bei uns, wie es die Adhvaryu's tun, unter frommen Gedanken vorsetzen.

4ab Surya und Morgenröten

4c ánavaprana (von Say. nicht erklärt) zu einer Wz. prajj in avaprajjana Ait. Br. 3, 10, 5 rastrasyántabhayah Say. Das (lewand ohne Ende ist die Zeit, vgl AV. 10, 7, 42.

4d. 7, 61, 4; 10, 10, 6; 89, 8.

5a. Die Sonne, die bald als Wagen, bald als Renner dargestellt wird. Die ersten Worte genau so von dem Wagen der Asvin, den die Rbhu's angefertigt haben, 4, 36, 1. Bei árvan ist wie öfter der Fahrende mit inbegriffen. Ahnliches vom Wagen der Marut 6, 66, 7. Die Worte sind offenbar beliebte Rätselformel.
5b. kánikradat, vgl. 1, 163, 1a; 9, 64, 9c

5c. bráhma hier ähnlich dem späteren brahmódyam. Die Jungen, d. h. die in der Rätselsprache noch Unbewanderten.

5d: 5, 42, 2. Oder Lok. = Gen

Der Dichter beruft sich hier auf seinen Ahnherrn Dirghatamas, den die himmlischen Milchkühe, d. h. der Regen erquickten, vgl. Str 7d.

6b: 7. 36, 3. Zu sásminn údhan vgl. bes. noch 4, 10, 8 c. 6c. piti eben jener Trank der himmlischen Kuhe als Lebenselixier gedacht.

6d: 4, 2, 11. áditim gehört zu avivasan wie zu urusyet. Der Sinn schwankt zwischen der Göttin und dem Abstraktbegriff.

7a: 7,65,4.

71. Das námas seitens der Sänger, das ávas seitens der Götter. Ähnlich 3, 32, 13a; 6, 59, 3. Oder ávasa "Zuneigung". Vgl. 1, 86, 6; 102, 5. Möglich aber auch: durch Verbeugung als meiner Hilfe Vgl. 3, 32, 13a.

7c: 1, 157, 2c. Das Lied selbst mit seinen Rätselversen wird hier als brähma bezeichnet. Es handelt sich offenbar um ein brahmödyam älteren Stils (vgl. zu 10, 88, 17 fg.) in einem Sängerdisput.

7d. Das Lied endigt mit der Bitte um Regen, entsprechend dem in Str. 6 ausgesprochenen Gedanken.

#### 1, 158,

Tristubh.

1a. maháh wie oft ohne Flexion.

16: 4, 42, 9b; 7, 84, 1b.

1d. ná wie in 1, 59, 4; 131, 2f; und in Str 3d.

¹ Oder: von. ² Den Sänger.

D. h. kein Versehen machen.

- 2. Der Lobpreis ward euch gleichsam als ein Antrieb eurer Tätigkeit', das Loblied ward (euch) dargebracht, Mitra und Varuna, wenn der Hotr euch unter weisen Reden salbt, der Opferherr, der eure Gunst, ihr Bullen, erstrebt.
- 3. Es strotzt Aditi, die Milchkuh, für den rechtwandelnden Mann, der Opfer spendet, o Mitra und Varuna, wenn der euch unter weiser Rede huldigend, Opfer spendend aneifert, wie es der menschliche Hotz tut.
- 4. Mögen immerhin bei den rauschtrankliebenden Clanen Kühe und die göttlichen Wasser den Somatrank schwellen, so soll doch unser Herr dieses Hauses den Vorrang haben. Bekommet Lust, trinket beide von der Milch der Kuh!

# 1, 154. An Visnu.

- 1. Des Visnu Heldentaten will ich nun verkunden, der die irdischen Räume durchmessen hat, der die obere Wohnstätte' stützte, nachdem er dreimal augeschritten war, der Weitschreiter.
- 2. Also wird Visnu ob seiner Heldentat gepriesen, der umherschweisend im Gebirge haust wie das furchtbare wilde Tier, in dessen drei weiten Schritten alle Geschöpfe Wohnung finden.
- 3. Zu Vișnu soll das Lied als Aufmunterung gehen, zu dem Bergbewohner, dem weitschreitenden Bullen, der diese lang ausgedehnte Stätte allein mit nur drei Schritten durchmessen hat.
- 4. Des drei Fußspuren, voll von Honig, unversieglich, nach ihrer Art schwelgen; der der dreifachen (Welt), Erde und Himmel, allen Geschöpfen allein Halt gegeben hat.

2a práyuktih mit verbaler Rektion (dháma) wie páristi 1,65,3. 2c: 1,151,8a.

- 8d rāthavyah wird von Sāy als N. pr. eines Königs und Opferherren aufgefaßt. Ähnliches Mißverständnis vielleicht in 5.66, 3. ná wie in Str 1d. Oder soll nicht vielmehr beidemale gesagt sein, daß der Opfernde (Yajamāna) und die Seinigen hier ihre eigenen Opferpriester sind? Dazu würde auch Str. 2cd und die Betonung des einfachen Opfers in Str. 4cd stimmen
- Ist der Satz richtig aufgefaßt, so wäre der Sinn: Nehmet statt des Soma anderer bei uns mit der Milch fürlieb. utá -utó ähnlich wie 1.4.5-6.
- 4ab. ándhah wohl Akk von pipayanta abhängig (Ludwig und Pischel, Ved. St. 2, 99). Dagegen faßt säy. ándhah als Nom und väm als Akk vikşú mádyäsu wie sádasah somyát 1, 182, 8. Oder mit Pischel als Hypallage zu denken.

4c Sāy. erganzt bhavatu, denkt aber als Subjekt den Agni, wahrend doch wohl der Hausherr gemeint ist (vgl. 2d). asyá zu dan (Gen. sg.).

### 1, 154.

Tristubh.

1a: 1, 32, 1 1b: 6, 49, 13a.

2b - 10, 180, 2a, dort von Indra. Sāy. Wild d h. Löwe usw. kucará s. TBr 3, 8, 2, 3. Dort vom Opferroß. Sāy.: Schlupfwinkel aufsuchend 8a. śūsām ist Apposition zu mānma oder beides ist ein Hendiad., vgl. śūsām—mānma 10, 54, 6; śūsām āngūsām 1, 62, 1; stōmam—śūsām 6, 10, 2; śūsēbhih—arkāih 10, 6, 4. brāhma—śūsām 10, 120, 8 und śūsāsya mānmabhih 8, 79, 1.

4ab. Hier wird von den drei Fußtrappen gesagt.
was eigentlich nur von der höchsten gilt.

4b: AV. 4, 34, 8c.

4c: RV. 7, 5, 4a; 1, 34, 7b.

- 5. An seinen lieben Zufluchtsort' möchte ich gelangen, an dem die gottergehenen Männer schwelgen, denn dort ist diese Genossenschaft des Weitschreitenden. In der höchsten Fußspur des Visnu ist der Quell des Honigs'.
- 6. Zu euer beider Wohnstätten wünschen wir zu gelangen, wo die vielhornigen unverdrossenen Rinder sind. Dort fürwahr leuchtet jene höchste Fußspur des weitschreitenden Bullen reichlich hernieder.

# l, lõõ. An Visnu (und Indra).

- 1. Preiset den Trank eures Somasaftes dem großen, tapferen (Indra). lessen Sinn danach steht, und dem Visnu an, die beide unbetörbar auf dem hohen Rücken der Berge stehen wie (der Reiter) auf einem tauglichen Streit10ß (reitet).
- 2. Also furchtgebietend ist das Zusammengehen, (von euch) den beiden zummigen; o Indra und Visnu, es schützt euch beide Somatrinker, die ihr den Anschlag auf den Sterblichen, den Pfeilschuß des Schützen Krsanu abwehret.
- 3. Diese stärken seine große Manneskraft. Er verführt die beiden Eltern zum Genuß des Samens. Der Sohn setzt den diesseitigen, den jenseitigen Namen) des Vaters fest, er (legt) den dritten Namen dem Lichtraum des Himmels bei.
- 4. Gerade diese Mannestat von ihm preisen wir, von dem mächtigen Bemuter, der vor Räubern schützt, dem belohnenden, der die irdischen (Räume) mit nur drei Schritten weit abgeschritten hat zu weiter Bewegung, zum Leben.

56 7, 97, 1b 5cd 10, 1/3 6. Indra-Visnu sind gemeint, vgl 1, 155-14g 66. Doch wohl die Sterne Vgl zu 1-87, 1

#### 1. 155.

Jagat

- 10 d sanum—arvata Inkongruenz des Kasus im Vergleich. Sie stehen auf dem Bergrücken so wie der Reiter auf dem Rücken des Rosses reitet
- 2. Erklarung unsicher. Pp. löst sutapa in sutapah auf und Say bezieht dies auf den Opfernden, der den vom Opfer übrigen Soma trinke. Aber sutapa wird nur von Götterogebraucht. Es ist also wahrscheinlich Dual und gehört zum Akk. vām. samüraņa muß dann im freundlichen Sinn genommen werden gegen den sonstigen Gebrauch. Vgl. sam-ar. Beide Verszeilen gehören eng zusammen und der Sinn wäre: Dadurch, daß ihr gemeinsam den Schuß des Kṛśānu von dem Menschen abwendet, schützet ihr euch selbst als Somatrinker. Kṛṣānu ist der bekannte feindliche Schütze, der Göttern wie Menschen den Genuß

- des Soma mißgonnt. urueya mußte in doppeltem Sinn stehen, in b jmdn abhalten, schützen, in d etwas abhalten.
- 2c pratidhiyamanam entweder Neutr. als Subst. gebraucht, oder es ist banam 'Pfeil' zu erganzen.
- 3. Nach dieser Einleitung, die einer Zurücksetzung Indra's vorbeugen soll, wendet sich jetzt das Lied an Visnu allein. Säy, aber bezieht asya auf Indra. Dagegen spricht 4a.
- 3a. Wer sind die tah? Bei Visnu ist doch nicht an die Gewässer (vgl. 10, 43, 3) zu denken. Nach Säy, die Opfergaben Eher die Lobreden (gtrah, vgl. grnimasi 4a) oder die Frauen nach 1, 156, 2b; 3, 54, 14d
- D. h. Himmel und Erde zur Begattung in Form des Regens.
- 3cd. Ähnlich 9, 75, 2cd. Die Verszeile ist ein anderer Ausdruck für die drei Schritte. Der Sohn ist Visnu, der Vater ist der Himmel. Erde, sichtbarer und unsichtbarer Himmel heißen jetzt die drei Schritte Visnu's
- 4a == 10, 23, 5 c. 4c: 1, 154, 3d.

4d: 8, 63, 9; 6, 69, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Himmel. <sup>2</sup> Des Nektars. <sup>2</sup> Bedenklich bleibt dies immerhin, bes. wegen wimrter urusyatam 8, 101. 4. samirana ist zunächst die Begegnung. meeting.

- 5. Zwei seiner, des Sonnenaugigen, Schritte schauend wandelt der Sterbliche. An seinen dritten wagt sich keiner heran, nicht einmal die beschwingten Vögel in ihrem Fluge.
- 6. Mit viermal neunzig Namen hat er die Paare (?) in Schwung gebracht wie ein sich drehendes Rad. Von hohem Körper, nach dem Takt der Sänger sich richtend, geht der Jugendliche, der kein Knabe ist, dem Kampf entgegen.

# 1, 156. An Visnu.

- 1. Sei freundlich wie Mitra, der sich am Schmalz stärkt, du von reichem Glanze, rasch gehend, weitbekannt! Dann soll dir. Visnu, ein Loblied, wie es nur der Kundige richtig treffen kann, und ein Opfer von dem Opferspender zur Zufriedenheit gemacht werden.
- 2. Wer gegen den allerersten und neuesten Meister Visnu, dem die Frauen gut sind, freigebig ist, wer seine, des Hohen, hohen Ursprung verkündet, der soll an Ruhm selbst den Ebenbürtigen übertreffen.
- 3. Ihn heget, ihr Sänger, der, wie ihr wisset, der Geburt nach der allererste Sproß des Gesetzes ist! Sprechet kundig seine Namen aus! Wir wollen, o Visnu, deines, des Großen, Wohlwollens teilhaftig werden.
- 4. Diesem seinem Ratschluß, des Meisters der marutischen (Schar), folgen König Varuna, ihm die Asvin. Er besitzt höchsten Verstand, der den richtigen Tag ausfindig macht, wenn Visnu in Begleitung des Freundes" den Rinderpferch" aufschließt.

5: 7, 99, 1, 5d: 1, 24, 6b.

6ab Die 360 Tage<sup>4</sup>, bez. Tage und Nachte wenn der Sinn von vyúti richtig vermutet ist. Jeder Tag hat seinen "Namen" (1.123. 4) sākām ist hier = mal. An den beiden anderen Stellen (4, 32, 17; 8, 69, 13) würde vyáti die paarweise geschirrten Rosse bezeichnen. Nach Sāy. steckt in ávyatyai 10, 95, 5 ein vyatı. das nach ihm die Nebenfrau bezeichnet
6b: 5, 36, 3a.

6c. vi-mā ist ein Schlagwort des Visnu (1.154 1.3; 6,49,13). Man sagte aber auch vimimāno arkām (1,186,4). So erklärt sich die Verbindung vimimana ikvabhih. Ergänzt man hier arkām, so ergibt sich ein ähnlicher Gedanke wie in 6,40,1; 1,10,4; 173,2 u.ö Visnu soll in das Lied der Sänger mit einstimmen, bez. den Takt dazu angeben.

6d. āhavám, nach Sāy. zur Anrufung, auf den Opferplatz. Das Wort bedeutet aber stets lierausforderung, Kampf. ákumarah: Anspielung auf seine Zwerggestalt. Vgl. auch 8, 69, 15. 1. 156.

Jagati

1c 5 44, 10d

 Oder, 'dem ältesten Meister aufs neue' Vgl 1, 131, 6, 3, 31, 19 b

Visnu und die Frauen 3, 54, 14, 7, 36, 9
 10, 184, 1; 7, 100, 4

3a. Hier nach Pp purvyán yátha vidá, vgl 8, 13, 14, wo p y, vidé, und 5, 55, 2a.

3b 6, 48, 5b. pipartana, Süy, stotrādinā pirnayata, zu TBr. 2, 4-3, 9 palayata pārayata rā.

3c. Die Namen, die tellweise Geheimnamen oder Spottnamen sind; vgl. 7, 100, 5. 6.

4b. Zu márutasya vedhásah vgl. vedho maritim 1, 169, 1c. Zu márutasya ist ganásya oder sárdhasah zu ergänzen. Säy.'s zweite Erklärung ist die richtige.

4c. Vgl. 6, 16, 17 und dhrtadakşû 5, 62, 5.

4d. Vişnu übernimmt hier im Valamythos die führende Rolle, die sonst dem Indra zukommt.

Oder der Zeit. <sup>2</sup> Indra's. <sup>3</sup> Die Höhle des Vala. <sup>4</sup> Nach Sāy. aber 94 Zeitteile (1 Jahr, 2 Halbjahre, 5 Jahreszeiten, 12 Monate, 24 Halbmonate, 30 Tage, 8 mal 3 Stundendie 12 täglichen Tierzeichen). Viel zu künstlich und modern.

5. Der göttliche Visnu, der dem Wohltäter Indra als größerer Wohltäter zur Gefolgschaft sich anschloß, der Meister, der drei Wohnsitze hat, er hat den Arier gestärkt. Er gab dem Opfernden Anteil an dem Genuß des Gesetzes.

## 1, 157. An die Asrin.

- 1. Agni ist erwacht, die Sonne steigt von der Erde empor; die schimmernde große Usas ist mit ihrem Strahl aufgeleuchtet. Die Asvir haben zur Fahrt ihren Wagen angeschirrt: Gott Savitr hat alles, was lebt, jeden einzelnen herausgetrieben.
- 2. Wenn ihr Asvin euren bullenhaften Wagen schirret, so netzet unsere Herrschaft mit Schmalz und Honig! Stärket unsere Geistlichkeit in den Kämpfen! Wir wollen in dem Wettstreit der Siegerpreise teilhaft werden.
- 3. Näher soll der dreirädrige Wagen der Asvin, der Honig führt, mit den raschen Rossen, schönbesungen kommen. Der dreisitzige, gabenreiche, der alle Glücksgüter hat, bringe unseren Zweifüßlern und Vierfüßlern Heil.
- 4. Bringt uns, ihr Asvin. Stärkung, berührt uns mit der honighaltigen Peitsche, verlängert das Leben, streifet die Leibesschäden ab, wehret der Feindschaft, seid (uns) Beisteher!
- 5. Ihr leget den Keim in die weiblichen Tiere, ihr in alle Wesen. Ihr triebt das Feuer und die Wasser, ihr Bullen, ihr Asvin die Bäume hervor.
- 6. Ihr beide seid ja die Ärzte mit euren Arzneien, und ihr seid die Wagenfahrer mit euren Wagenkünsten. Und ihr Gewaltige verleihet die Herrschaft dem, der euch opfernd von Herzen gespendet hat.

# 1, 158. An die Asvin.

1. "Gut sind die beiden Rudra's, vielsorgend, an Stärke zunehmend. Erweist uns hilfsbereit eure Gunst, ihr Bullen, da ja der Sohn des Ucathya euch, ihr

5α 10, 6, 2c. 55: 1, 31, 4b.

ör trigadhastha heißt er nach den drei Schritten. Say.: der bei den drei Savana's seinen Platz hat oder der auf der Erde usw. Seine drei Plätze hat.

### 1, 157.

Jagati, 5-6 Tristubh.

1. Die Morgenzeit, die Morgengottheiten.

1c: 10, 35, 6c.

2bc. kşatrám — brákma hier deutlich Gegensatz wie 8,85,16-17. kşatram asmadiyam balam kşatriyajātam vi Sāy. Die Bedeutung 'Reich' (Ludwig) hat das Wort eigentlich nicht.

Vgl. 7, 62, 5; 8, 5, 6; 3, 62, 16; 5, 63, 5; 7.
 65, 4. Das Netzen ist hier figürlich zu verstehen wie 4b.

2c: 1, 152, 7. bráhma zugleich konkret und abstrakt (die Geistlichkeit und die geistliche Rede, das feierliche Gebetswort).

4α 1, 92, 17 c. 4b. 1, 22, 3.

4cd - 1, 34, 11 cd.

6b. rúthyebhih ist dunkel, Pp. setzt es = ráthyebhih, und Nāy. erklärt es durch wagenfahrende Rosse

#### 1, 158.

Tristubh, 6 Anustubh. In das Lied ist von Anfang an die Legende von Dirghatamas verwoben, z. T. in Sprechversen. Die Legende erinnert in Einzelheiten an die Erzählung des Mbh. 1, 104, 23 fg.; vgl. Brh. Dev. 4, 21 fg.

1a. rudrá heißen die Aśvin, weil sie wie Rudra Ärzte sind, vgl. rudrávartani 1, 3, 3 u. 5. Ob man in rudrá noch eine Apellativbedeutung herausfühlte, wissen wir nicht. vydhánia wie 5, 86, 5; 6, 49, 11; 66, 11.

 abhiști ist ein frühzeitig ausgestorbenes Wort, im Rv. aber noch lebendig, jedoch nur im Dat. Lok. Sg., Nom. Instr. Pl. gebraucht. Meister, seine Habe (spenden will). wenn ihr mit euren vollkommenen Hilfen zum Vorschein gekommen seid!"

- 2. "Wer soll euch für solche Gnade, daß ihr Guten es tut, unter Verneigung auf der Fährte der Kuh opfern? Wecket für uns reiche Belohnung, die ihr euch mit wunscherfüllendem Sinne traget!"
  - 3. "(Wie damals) als euer rettender (Wagen) für den Tugrasohn angeschirri

Es geht von abhi-as aus, zu dem es mehrfach den Infin, bildet, hat aber seine eigene Bedeutungsentwicklung. abhi-as bedeutet 1) absol. überlegen sein, die Oberhand, Geltung bekommen 1, 105, 19 u. ö.; 2) überlegen sein an (Instr.) 4, 27, 2; 12, 1; 7, 48, 2; überragen, übertreffen, mehr sein als (Akk.) 9, 59, 4, 2, 28, 1; 10, 48, 7; 1, 71, 10; 7, 18, 2; überbieten 8, 1, 32; 4) überwinden, besiegen, bestehen. es aufnehmen mit (Akk.) 10, 53, 4, 7, 1, 10 13; 8, 17, 15; 1, 94, 8, 3, 16, 2; 5) mehr wert sein. mehr gelten als (Akk.), den Vorzug baben vor, lieber sein als 10, 117, 7; 2, 26, 1; 7, 56, 24. 6) nahe sein, bevorstehen, drohen 2, 23, 9; 41, 10; 7) nahe, gegenwärtig, zur Stelle sein 7, 39, 4. - Wie hier der Sinn von abhi zwischen 'über' und 'nahe' schwankt', so bei abhisti. Dies bedeutet das Cber- und das Nahe-Sein. Es stehen parallel im Lok. śuranć 7, 19, 8; śárman 10, 6, 1 (vgl. 5, 38, 5), im Nom. Pl. ūtdyah (4, 31, 10; 1, 119, 8), im Instr. utibhih (8, 53, 5), im Dat. utdye (8, 68, 5). ávase und vájasātaye (8, 27, 13), srastáye (5, 17, 5). Es wird mit av(1, 47, 5; 8, 3, 2), mit pa (1, 129, 9; 5, 17, 5; 10, 93, 11; AV. 6, 3, 2) verbunden. Man sagt pahy abhistibhih (Rv. 1, 129, 9) bcz. pāhy abhistaye (10, 93, 11) wie dvā no — utibhih (1.79, 7) bez. aratūtāye (6, 9, 7). Beide Begriffe - 'über' und 'nahe'fließen zusammen. So ergeben sich als Bedeutungen: Überlegenheit, überlegene Kraft, bes. zu Schutz und Hilfe, Hilfsbereitschaft, nahe Hilfe, nahe Obhut<sup>2</sup>, Zuflucht, Bei-

2b. 'Auf der Fährte der Kuh' (padé góh) ist wohl s. v. a. gávistau und wie dies mehrdeutig. Hier wohl vom Opferplatz als Stätte der Daksinā bez. des Gharmatranks. Sāy. 'an der Stätte der Erde, nämlich der Vedi'. Den Sinn der Str trifft Say, ziemlich richtig 'Wer könnte euch spenden zu solcher Ge sinnung, die für nur geringes Opter grob Belohnung gibt, zur Befriedigung'

2c. 4, 50, 11, 7, 64, 5, 97, 9,

3. Die Bhujyusage, s zu 1, 116 3

3ab. Schwierig wegen der unsaheren Worte perù und pajra". Say, zicht perù zu pr paranakusalah, se Wagen Das at da Wahrscheinlichste. pr kommt wiederholt in dieser Sage vor. 1, 118, 6; 7, 68, 7, 69, 7, 49 65, 12. Dagegen behaupten Pischel (Ved St 1, 85). Baunack (KZ, 35, 529) und Oldenberg (zu 1, 45, 4) die Einheit von peru, peru und ausschließliche Herkunft von pr. Dieses pera perit bedeutet eigentlich, sich volltrinkend vollgesogen, mit Gen. aprim VS 6, 10 ide: Sinn wird durch das begleitende Ritual klai s. Man. Šr. 1, 8, 3, 9; Āp. Šr. 7, 13, 11; RV 10 36, 8, ohne Genit 7, 35, 13 (vgl. 2, 35, 5, 7-13 3, 1, 10); 9, 74, 4; TAr 3, 11, 6 7 (we die vol' gesogenen Marot den Soma herabharnen und dieser im Wasser sich vollsaugt), voll, geil von dem Milcheuter TAr. 4, 8, 3 (μαστός σπαρyov). Subst. 4 Gub, Strahl, Harn- und Samen erguß, Brunst, TS. 3, 1, 11, 8, und von dem Regenerguß des Himmels oder Parjanya's aldes harnenden und brünstigen Hengste- LV 5, 84, 2 (vgl. 5, 83, 6b). Will man in 1, 158, 3 dasselbe perú finden, so ist nicht mit Pischel und Baunack der Soma zu verstehen, sondern wegen wuktah der Buckelochse oder Stier der Aśvin, der nach 1, 181, 6 viele isah entläßt3. Nach 1, 46, 3 ist bei dieser Fahrt über das Wasser auch der Buckelochse angespannt. D.r. Vorgang wäre ähnlich dem in Mbh. 1, 3, 101 168 zu denken. Der Buckelochse trinkt sich voll und harnt das Wasser als Lebenselixier" aus, das den Bhujyu am Leben orhält.

Vgl. die gleichen Bedeutungen von abhi-bhu.
 Wahrscheinlich: standhaft, treu, zuverl\(\text{lssig}\), sicher.
 Urspr\(\text{lspi}\) and durch den Akzent geschieden worden sein, beide Formen wurden aber sp\(\text{start}\) verwechselt.
 Zu per\(\text{ls}\) ist dann p\(\text{pipsyanta}\) 1, 181, 5. 6 (s. d.) zu vergleichen.
 Vgl. abhistimda varatham 1, 116, 11.
 Die ad\(\text{ls}\) und subst. Bedeutung könnter wechselt.
 Zu per\(\text{ls}\) ist dann p\(\text{pipsyanta}\) 1, 181, 5. 6 (s. d.) zu vergleichen.
 Vgl. p\(\text{pipsyanta}\) 4, 44, 2.

sich mitten im Meer als zuverlässig erwies, so möchte ich in eure schützende Gunst gelangen mit fliegender Eile wie ein Held auf den Kampfplatz."

- 4. "Das Preislied soll den Sohn des Ucathya retten; nicht sollen mich diese beiden beflügelten (Tag und Nacht) ausmergeln. Nicht soll mich das zehnfach geschichtete Brennholz verbrennen, wenn euer Gefangener selbst Erde kaut."
- 5. "Nicht sollen mich die mütterlichsten Ströme verschlingen, da die Diener den festverpackten untergetaucht haben. Wenn Traitana sein Haupt spaltet, soll (?) sich der Diener selbst die Brust und Schultern zerfleischen."
- 6. Dirghatamas, der Mamata Sohn, der Hohepriester wird als Greis im zehnten Lebensalter der Wagenlenker der nach ihrem Ziele strebenden Gewässer.

## 1, 159. An Himmel and Erde.

- 1. Ein Lob stimme ich unter Opfern an auf Himmel und Erde, die Gesetzesstärker, die großen, in der Weisheit erfahrenen, die Göttermütter, die mit den Göttern Gutes wirkend ganz nach ihrem Sinn kostbare Dinge zur Schau tragen.
- 2. Und ich gedenke mit meinen Anrufungen an den Geist des truglosen Vaters (Himmel), an diesen hohen, selbstsicheren (Geist) der Mutter (Erde). Die Eltern, die gut bei Samen, machten die Erde weit für ihre Nachkommenschaft und unsterblich in ganzer Ausdehnung.
- 3. Diese kunstfertigen, guteswirkenden Söhne erzeugten die großen Eltern, daß man (ihrer) zuerst gedenken soll. Ihr beiden schützet die Wahrheit, um

3d patáyadbher évaih nach Say, mit fliegenden Rossen

- 1. Der Dichter läßt hier den Durghatamas selbst seine Leidensgeschichte erzählen, indem er ihm diese Str. als Gebet in höchster Not in den Mund legt. Sein Preislied soll ihn vor Altersschwäche schützen (b), vor dem ihm zugedachten Feuertod (c) und vor dem Verhungern, wenn er gebunden daliegt (d) Ludwig sieht in Str. 4 u. 5 cm Gottesunteil. Dieser Gedanke ist erwägenswert, wenn er auch mit der späteren Tradition im Widerspruch steht.
- 4d. Erde kauen ist wie Haare kauen (AV. 5, 19,3), Asche essen (Hitop. ed. Schl. 112, 6)
  v. a. am Verhungern sein. Säy.: Zu gehen außerstand wälzt er sich auf der Erde.
- 5 'Den alten blinden Dirghatamas banden die ihn pflegenden Sklaven, seiner müde geworden und tauchten ihn ins Wasser des Flusses. Einer darunter, namens Traitana, schlug nach ihm mit dem Schwert und zerhieb sich selbst Kopf, Schulter und Brust'. Bih. Dev. 4, 21.
  5d. Der Sinn von den odba ist im allgemeinen

öd. Der Sinn von api gaha ist im allgemeinen nicht zweifelhaft. Säy. leitet es von han

- ab1; korrekt ist nur Ableitung von ghas.
- 6. Ein Erzählvers. Anstatt daß die Gewässer den D. verschlangen, trugen sie ihn vielmehr nach seinem Willen weiter und setzten ihn ans Land. Daher das Bild des Wageulenkers. 'In der Nähe des Angalandes aber warfen ihn die Flüsse aus' Brh. Dev. 4, 24.

#### 1, 159.

Jagati. Man beachte die Alliteration.

1a: 7, 53, 1a.

1b. viddtheşu prácetasa: 4, 6, 2b.

1d. pra-bhus unsicher; Say. alankurutah, dattah oder soikurutah.

2a. Ob mánah das vorausgehende dhiyá aufnimmt? Vgl. Vs. 4, 11.

2c. bhāman ist die Erde oder Welt im Gegensatz zu den beiden (löttinnen.

3ab. Die Götter nach 7.62,4 oder die alten Scher nach 7,53,1. Wohl das erste, ebenso 4ab. Die kosmogonische Tätigkeit der Vater und der ältesten Rei's wird mehrfach erwähnt, vgl. 10,64,14; 68,11. Säy. versteht unter den Söhnen die Geschöpfe überhaupt. jajaub wohl doppelsinnig: erzeugten und bestimmten

<sup>1</sup> Auch Brh. Dev. umschreibt es mit nyakrntata. Vgl. tate 1, 83, 5 von tan.

- alles, was steht und geht, zu erhalten und (ihr schützet) den Schritt eines aufrichtigen Sohns.
- 4. Die Zauberkundigen 'haben wohl vorausdenkend die beiden verschwisterten, als ein Paar dem gleichen Schoß entsprossenen, zusammengehörigen ausgemessen. Die erleuchteten Seher spannen immer einen neuen Faden zum Himmel im Meere aus.
- 5. An dieses wünschenswerte Geschenk des Savit; wollen wir heute, wenn der Gott heraustreibt, gedenken. Bringet uns. Himmel und Erde, wohlwollend güterreichen Besitz, hundert Kühe zählenden!

## 1, 160. An Himmel und Erde.

- 1. Himmel und Erde, diese beiden allen ersprießlichen, gesetzestreuen sind es ja, die den Seher des Luftreiches tragen. Zwischen beiden Dhisana, den Göttinnen, den schöngebärenden, wandelt nach der Bestimmung der reine Sonnengott.
- 2. Breiträumig, großmächtig, nie versiegend, behüten Vater und Muttet die Geschöpfe. Die sehr kecken (?) Rodast sind wie zwei schöne Frauen, da der Vater sie in Farben kleidete.
  - zu (Dat). Durch den ersten Sinn werden die Götter oder Rşi's zugleich als die Söhne und die Erzeuger von Himmel und Erde hingestellt, das bekannte Doppelspiel der wechselseitigen Ursache und Wirkung oder des Vaters und Sohnes in einer Person.
- 8b. pūrvacitta ye, nämlich bei dem Opfer. Der Ausdruck wird durch 1, 112, 1 (s. d. St.) erklärt. Der Gedanke deckt sich mit 7, 53. 1, wo dasselbe von den früheren Sehern gesagt wird<sup>2</sup>.
- Sc. Möglich auch: (Ihr schützet) die Wahrheit der ganzen Welt in rechter Weise.
- 8d. Der Sohn ist nach Säy.'s zweiter Erklärung der Sonnengott. Dafür spräche 1, 160, 1. Eher aber ist unter puträsya allgemein jedes lebende Geschöpf zu verstehen. Man beachte die Nüance von sänä in a und puträ in d.
- 4ab. Die Götter.
- 4a: 3, 38, 3. 7; 9, 83, 3.
- 46: 1, 144, 4b.
- 4c d. Dies alles haben nachträglich die Seher durch Nachdenken im Herzen erkannt und von da aus den Faden der Erkenntnis zum Himmel gespannt. Der Faden wohl ähnlich wie rasms in 10, 129, 5.

- 4d. samudré antúh, der Ozean ist das Herz als der Sitz der Gedanken Vgl. zu 4,58.5a und 10,177.1c
- 5ab erinnert an die Savitri 3,62,10.
- 5b. devásya (savitúh) prasaré wird durch 1 157. 1d erklärt.
- 5d. 4, 34, 10b; 49, 4b, 6, 68, 6b; 7, 84, 4b

#### 1, 160.

Jagatı.

- Den in cd genannten Sonnengott. So auch Såy, in der zweiten Erklärung.
- 1c: 1, 35, 9b.
- 2c Oldenberg's Vermutung sudjetame ('schön anzusehen') für sudhjetame (vgl. 1, 18, 9) ist ansprechend, obwohl der Fehler seltsam wäre
- 2d. Der Vater ist der Urvater oder der Himmel (Säy.) und das Objekt zu dväsayat die Erde deren Eigenschaften auf beide Rodasi übertragen werden. Im Bild ist es der Vater der beiden Schönen. Bergaigne (2, 44) meint, daß in Str. 2—4 der Vater und Sohn die gleiche Person seien (vgl. das zu 1. 159, 3 Bemerkte). Der Vater, wie der Erzeuger in 4, wäre dann der Sonnengott und der Ausdruck durch das Bild in cd veranlaßt.

Oder Verwandlungsfähigen. <sup>2</sup> VS. 23, 12 heißt der Himmel selbst parodeitti, in 13, 43 Agni. Vergleicht man dort die Worte agnim ide parodeittim mit RV. 1, 1, 1 agnim ide purökitam, so wird die Verwandtschaft von 1, 159, 3 (parodeittage) und 7, 58, 1 (puré dadhiré) noch deutlicher.

- 3. Der wagenfahrende Sohn, der das Läuterungsmittel der beiden Eltern besitzt, der weise, läutert mit Zauberkraft die Geschöpfe. Aus der bunten Kuh und dem gutbesamten Stier melkt er alle Tage dessen Samen und Milch.
- 4. Dieser war unter den werkkundigen Göttern der Werkkundigste, der limmel und Erde, die allen ersprießlichen, erzeugt hat, der die beiden Reiche mit gutem Bedacht ausgemessen hat. Er hält sie mit niemals morschen Stützen zusammen.
- 5. Gepriesen möget ihr großmächtigen Himmel und Erde uns großen Ruhm und hohe Herrschaft gewähren, durch die wir allezeit die Völker überstrahlen. Lasset uns anerkannte Kraft zukommen!

# 1, 161. An die Rbhu's.

### (Die Rbhu's:)

1. "Ist der Erste", ist der Jüngste zu uns gekommen? Welche Botschaft bringt er? Was war es, das wir gesagt haben? Wir haben den Becher nicht getadelt, der von guter Herkunft ist. Nur von der Entstehung des Holzes haben wir gesprochen. Bruder Agni."

## (Agni:)

- 2 "Aus dem einen Becher machet vier! Das sagten euch die Götter, darum ben ich zu euch gekommen. Ihr Söhne des Sudhanvan, wenn ihr also tun werdet, so sollt ihr zusammen mit den Göttern opferberechtigt werden."
- 3. Was ihr dem Boten erwidertet: "Wir müssen noch ein Roß anfertigen und den Wagen hier anfertigen, eine Kuh anfertigen und zwei jung machen. Wenn wir das getan haben, dann kommen wir euch nach. Bruder."

3a. Hier ist der Sohn der Sonnengott die Eltern Himmel und Erde Er reinigt die Welt von der l'insternis, d. h. er erhellt sie.

- 3cd Erde und Himmel sind hier als Kult und Stier gedacht, aber fast in einer Person is. 3 38.5 7; 56.3; AV. 11.1, 34; 9.4, 3), daher usya Vgl. 4, 3, 10. Die Sonne bewirkt den liegen als den Samen des Himmels und die Milch d. h. Feuchtigkeit der Erde
- 4 1,56,3. Auch hier könnte mit ayam der Sonnengott gemeint sein. der 4,13,5 der Pfeiler des Himmels genannt wird. Vgl. 10. 111,5. Oder der mystische Urvater. dessen Symbol die Sonne ist

4c. 6.7,7a.

4d Die Versuche sam angee un arc 'preisen' anzuschließen gehen fehl. Es muß eine andere Wz. vorliegen. Vielleicht die in prthiving satarcasam 7, 100, 3. Ludwig's Konstruktion ist zu gezwungen.

5c: 4, 38, 10ab; 5, 54, 15b.

5d: 6, 70, 6d; 4, 53, 7d.

# 1, 161.

Jagatī, 14 Tristubh. Die Taten der Rbhu's. z. Tim Wechselreden, wobei der Sprecher mehrfach vom Dichter selbst namhaft gemacht wird 1—5. Das Probestück, die Aufertigung der viei Schalen, vgl. 1, 20, 6; 110, 3 5; 3, 60, 2, 4, 33, 5; 35, 2, 3; 36, 4; AV 6, 47, 3

1. Die Rbhu's antworten dem von den Göttern als Boten entsandten Agni. Nach Säy, hätte Agni die Gestalt der gleichgestalteten Rbhu's angenommen und die Frage besagt nach ihm: Ist unser Ältester oder Jüngster gekommen? Es ist aber Agni selbst gemeint. Vgl. 1, 44, 4 1d wird durch Str. 9 erläutert Vgl. 4, 35, 4a.

1d wird durch Str. 9 criautert Vgl. 4, 35, 4; 3a gibt den Sprecher an.

3b-d. Die weiteren Aufgaben, die die Rbhu's noch übernommen haben: das Roß, d. h. die Hari's des Indra, den Wagen der Asvin, die Kuh Visvarūpā (Str. 6; 4. 33, 8; Śāńkh. Śr. 8. 20, 1) des Brhaspati.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Agni ist angeredet. <sup>2</sup> Man könnte mit Oldenberg an eine andere Form des späteren ///c denken

- 4. Als ihr Rbhu's das gemacht hattet, fragtet ihr: "Wo ist der hin, der zu uns als Bote gekommen war?" Als Tvastr die vier fertigen Becher erblickt hatte, da versteckte er sich unter die Götterfrauen.
- 5. Als Tvastr sprach: "Wir wollen sie erschlagen, die die Becher für den Göttertrank getadelt haben", da nahmen sie bei dem Soma(opfer) andere Namen an. Unter anderen Namen brachte sie die Jungfrau in Sicherheit.
- 6. Indra schirrte das Falbenpaar an, die Asvin ihren Wagen, Brhaspati trieb die Kuh Visvarupa ein. Als Rbhu, Vibhvan, Vaja ginget ihr unter die Götter, als Künstler kamet ihr zu einem Opferanteil.
- 7. Aus dem Fell ließet ihr durch eure Erfindungsgabe die Kuh herauslaufen, die beiden Alten machtet ihr jung. Ihr Söhne des Sudhanvan, aus einem Pferd zimmertet ihr ein (zweites) Pferd. Ihr schirrtet den Wagen an und fuhret zu den Göttern.
- 8. "Trinket ihr dies Wasser", so sprachet ihr, "oder trinket diese Schilfschlempe!" "Ihr Söhne des Sudhanvan, wenn ihr das nicht recht möget. » sollt ihr euch an der Somaspende ergötzen."
- 9. "Das Wasser ist das Wichtigste", so sprach der eine. "Das Feuer ist das Wichtigste", so sprach der andere. Der eine gab der Gewitterzeit (?) vor vielen den Vorzug. Wahre Reden führend schnitztet ihr die Becher.
- 4d. Tv. versteckte sich aus Scham hinter seinem Gefolge. Vgl TS, 6, 5, 8, 4; Jaim. Br. 2, 155, 2 (Oertel in Trans. of the Connecticut Acad. 1909 S. 181). wo Tvant bei den Götterfrauen Schutz sucht. ni-anj einmischen, beimischen, mischen unter; Med sich mischen unter, anhaften. vgl. TBr. 1, 2, 1, 9 (nigudham Say.); 2, 5, 1, 3 (nilinam Säy.). nyäkta ist die zurückbleibende Spur, Rückstand, Rest MS. 3 p. 23, 2; 101, 5; Kāth. 1 p. 85, 7. 10, 2 p. 1, 11; 111, 1 (neben slisjam). Dazu nyanga Rückstand TBr. 3, 7, 6, 20; Spur, Ähnlichkeit, Ersatz Ait. Br. 2, 39, 9; Sat. 4, 5, 10, 2. 5; Läty. 5, 1, 8.
- 5c. Wohl die in 6c genannten, während sie bisher Saudhanvana's hießen.
- 5d. Wer die Jungfrau war, ist nicht gesagt. Säy. denkt an ihre Mutter, was mit kanyà unvereinbar.
- 6. Die Götter nehmen die für sie bestimmten Schöpfungen der Rbhu's (Str. 3) in Gebrauch und diese in die göttliche Gemeinschaft auf. 6d: 1, 20, 8; 3, 60, 1.
- Von hier an wird die Komposition des Liedes loser. Zunächst noch weitere Meisterstücke.
   4, 36, 4b; vgl. 3, 60,2; 1, 110, 8; 111, 1.
   Aus dem abgeschnittenen Fell der toten

Kuh ließet ihr herausgehen d. h. erzeugtet ihr

- eine mit demselben Fell bekleidete ahnlus andere Kub.
- **76.** 1, 20, 1; 110, 8; 111, 1; 4, 33, 3, 35, 5, 36
- 7c. Sie machten aus einem Pferd deren zwei Die Hari des Indra, oder für den eigenen B darf in d.
- 8. Die Rbhu's weisen sarkastisch die angehotenet Somasurrogate oder nach Say, die beiden erstet Savana's als zu dünn ab und erhalten Antei an der ihnen zusagenden dritten Somaspende Sab ist eher die Rede der Rbhu's, nicht die der Götter, wie auch Say, glaubt

8cd. Die Worte der Götter.

9 ist Ausführung zu Str. 1d (dort bhutim. het bhüyisthāh). Die Worte werden gesprochen während sie die Schalen anfertigten. Jeder von ihnen äußert eine andere Ansicht zu der Frage, was am meisten zu der Entstehung des Holzes beigetragen habe, das Feuer (in den Pfianzen), das Wasser des Regens oder die Vadharyanti. Diese ist nach Säy. die Wolkenreihe oder die Erde als die den Blitz wünschende. Die Erde würde als drittes Element in der Tat passen. Nimmt man die Bedeutung Gewitterzeit, Regenzeit an, so ist zu bahübhyah ein rtübhyah oder Ähnliches zu ergänzen. Der Abl. bei pra-bru wie bei pra-as.

- 10. Einer treibt die lahme Kuh zum Wasser hinab; einer zerlegt das Fleisch, das im Korb gebracht wird. Bis Sonnenuntergang trug einer den Dung fort. Haben wohl die beiden Eltern ihren Söhnen dabei geholfen?
- 11. Auf den Höhen legtet ihr für ihn Gras an, in die Niederungen (leitetet) ihr Manner mit Kunstfertigkeit das Wasser, als ihr im Hause des Agohya geschlafen hattet: Das macht ihr Rbhu's heute nicht mehr nach.
- 12. Als ihr mit geschlossenen Augen die Wesen umschlichet, wo waren denn eure zärtlichen Eltern? Ihr fluchtet dem, der euch am Arme faßte. Wer euch anredete, dem standet ihr Rede.
- 13. Als ihr Rbhu's ausgeschlafen hattet, da fragtet ihr: "Agohya! Wer hat uns da geweckt?" Der Bock nannte den Hund als Wecker. Nach Jahresfrist habt ihr euch heute in dieser (Welt) umgeschaut.
- 14. Am Himmel gehen die Marut, auf der Erde Agni, der Wind geht im Luftraum; in den Wassern, in den Meeren geht Varuna, indem sie euch suchen, der Kinder der Kraft.

# 1, 162. Das Opferroß.

- 1. Mögen uns Mitra, Varuna, Aryaman, Äyu, Rhhukşan, die Marut nicht übersehen, wenn wir des gottgeschaffenen siegesgewohnten Rennpferdes Heldentaten in weiser Rede verkunden werden.
- 2. Wenn sie vor dem mit Gewand und Erbstücken bedeckten (Roß) die Opfergabe', (am Halfter) gefaßt, voraus führen, so geht der allfarbige Bock meckernd, willig voran zu Indra's und Püşan's lieber Zuflucht'.
- Weitere Arbeiten der Rhhu's in Verbindung mit der Agohyasage (11 - 13). Vgl. 4, 33, 7;
   1, 110 2fg
- 10d Die Frage ähnlich wie 12b, d h eine rhetorische Frage
- 116 D. h. ihr bewässertet die Niederungen
- 12. Dunkler Sagenzug Der Aufnahme unter die Götter scheint eine Übergangszeit vorausgegangen zu sein, ein schlafähnlicher, somnambuler Zustand. sammilya vy àkhyata (in 13d) sind Gegensätze<sup>2</sup>.
- 18b. Agohya ist nach 1,110,3 Savitt. Nach Ait Br. 3,30,2 aber waren die Rbhu's die-Schüler des Savitt. jedenfalls um auf die Götterwürde vorbereitet zu werden.
- 13d Vgl. 4, 1, 18; Śańkh Śr 8, 20, 1. Ob der Pāda noch zur Rede in der Agobyageschichte gehört? samoatsare (vgl. 1, 110. 4) wie Tānd. 9, 8, 13; Kāth. 1 p. 92, 12; Šat 10, 1, 1, 4 Sāy.: als das Jahr voll war. Nach 4, 33, 7 schliefen sie zwölf Tage bei Agobya, die zwölf letzten Tage des Jahres.

14. Schließt sich wohl an 13 an. Die Götter suchten die in ihren Bund neuaufgenommenen Rbhu's, als diese sich bei Agohya verborgen hielten.

### 1, 162.

Tristubh, vereinzelt Jagati. — Das ganz konkret gerichtete Lied begleitet das alte einfache Pferdeopfer in seinen Haupthandlungen und zwar im ersten Teil den feierlichen Umzug des Opfertieres zusammen mit dem Ziegenbock für Püsan bis zur erfolgten Tötung (1—7) Der zweite Teil behandelt die Zerlegung und Zubereitung der Opferstucke, greift aber in Einzelheiten auf das Thema des ersten Teils zurück. Der Gedankengung ist meist sprunghaft.

- 1a. Äyu als Gott oder als Beiwort in der gleichen Zusammenstellung auch ö, 41,2 Wer gemeint sei, bleibt unsicher. Nach den Kemm. Vävu.
- 2b. Say. bezieht dies auf die Ziege, die Komm. zu VS. 25, 25 auf die übrigen Opferspenden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den im folgenden genannten Ziegenbock. <sup>2</sup> In den Himmel. <sup>3</sup> In MS. 1 p 81, 6 bedeutet *abhisam-mil* unsichtbar machen. Daran ist hier kaum zu denken: unsichtbar geworden - seid ihr sichtbar geworden?

- 3. Dieser Ziegenbock, für alle Götter bestimmt, wird mit dem siegesgegewohnten Roß vorausgeführt als Anteil des Püşan. Wenn (sie den Bock) als willkommnes Voropfer mit dem Rennpferd (führen), so ermuntert ihn Tvast; zu rühmlichem Werke.
- 4. Wenn die Menschen das zum Opfer bestimmte Roß dreimal der Reihe nach den Götterweg herumführen, so geht dabei der Opferanteil des Pușan voran, der Bock, der den Göttern das Opfer meldet.
- 5. Der Hotr, Adhvaryu, der Ävayāj, der Agnimindha [Feueranzunder], Grāvagrābha [Preßsteinhalter] und der redegewandte Śaṃstr [Vortrager], füllet ihr mit diesem wohlbereiteten, wohlgeopferten Opfer eure Bäuche!
- 6. Die Pfostenhauer und Pfostenträger und die den Knauf für den Roßpfosten zimmern, und die für das Rennpferd das Kochgeräte zusammentragen, auch deren Beifall soll uns fördern.
- 7. Er ist in die Gefilde der Götter eingegangen, der gradrückige (Renner) ein schönes Gedicht ist von mir gemacht. Die redekundigen Rei's jubeln ihm nach. Wir haben ihn zu einem guten Genossen im Gestüte der Götter gemacht.
- 8c ist elliptisch. puroláś (die in einem Reisfladen bestehende Vorspeise bei dem Opfer, vgl. AV. 9, 6, 12; RV. 8, 78, 1; 7, 18, 6) wird hier auf den zuerst geopferten Bock übertragen.
- 8d. Der Bock soll in Gesellschaft des Rennpferdes Mut für die bevorstehende Schlachtung bekommen. Tvaşţţ ist der Schöpfer bes. der Tiere
- 4. Nach 4, 15, 1 wurde das Roß vorher um die Opferstätte herumgeführt. Dabei wird der Bock vorausgeführt. devayánam ist dann der Weg, den sonst Gott Agni bei dem paryagni-karana macht. Say. bezieht b direkt auf dieses. Die Komm. ziehen devayánam zu ásvam: das zu den Göttern gehende (Mah. zu VS. 25, 27). devayána kommt tatsächlich in diesem Sinn als Adj. vor. rtuśú devayánam auch 10, 98, 11.
- Die in ab im Nom. stehenden Priester sind in cd angeredet.
- 5ab. Je nachdem man ávayah und súviprah als bes. Priester oder als Beiwörter auffaßt, ergeben sich sieben oder fünf Opferpriester. Die Namen stimmen nur teilweise zu den sonst gebräuchlichen. Nach Say. ist ávayah Beiwort des Adhvaryu ('Hinbringer des Opfers'), oder = a-ava-yasta und Bez. des Pratiprasthat, aynimindhá der spätere Agnidh.
- gravagrabhá soll nach Say der gravascut sein, nach Uv. der, welcher die Steine hand habt, samstr (Pan. 7, 2, 34) nach Say und Mah. der prasastr. Uv. verbindet samsto súviprah mit hóta, Say, sieht in súrepra den Brahman, zu TS 1, 6, 8, 2 den Prastott 5d. Alle Komm, beziehen dies nicht auf die Bäuche der Priester, sondern auf die Bache des Chrta', die sich als Lohn für das Opfer füllen sollen. Daß das Fleisch des Opfertiers von den Priestern genossen wurde und zwar mit großem Appetit, sagt die Str. 12 ziemlich unverblümt. Das Med. von pr verlangt reflexive Bedeutung. Wörtliche Auffassung wird durch den Charakter des ganzen Liedes begünstigt. Dieselbe Redensart 3, 33, 12d, nur in verschiedener Anwendung.
- 6c. pdcanam, Säy.: Kochgeräte, Holz, Topfusw 6d. Aus dem in 12 wiederkehrenden Päda spricht die Sorge, ob dem Roß nicht Unrecht geschehe. ubhiyärti nach Uv. der Vorsatz, alles zur rechten Zeit zu machen, nach Mah. -udyama.
- 7a: 1. 163, 12. 13. adhayi nicht auf die spätere Nivid (nividam dha) zu beziehen. manma dha heißt ein Gedicht machen: 10. 36, 5; 66, 2; vgl 1, 171. 2; 7, 34. 8. 14; 8, 74. 7; 10, 31, 3; 5, 41, 2: 8, 13, 19; 10, 42, 6; 9, 110. 7; 10, 189, 3.

- 8. Halfter und Fessel des siegesgewohnten Rennpferdes, der Zaum am Kopf, sein Seil, oder das Gras, das in sein Maul gesteckt ward, all das von dir soll bei den Göttern sein!
- 9. Was die Fliege von dem Fleisch des Rosses gefressen hat, oder was am Pfosten und am Beil kleben bleibt, was an den Händen des Zurichters, was an seinen Nägeln, all das von dir soll bei den Göttern sein!
- 10. Der Speiserest in seinem Leib, der ausdünstet, der Geruch seines rohen Fleisches, das (alles) sollen die Zurichter zurecht machen und sie sollen das (pfertier gar kochen.
- 11. Was von deinem am Feuer gebratenen Körperteil abrinnt, wenn du an den Spieß gesteckt bist, das soll nicht auf dem Boden, nicht an den Gräsern hängen bleiben. Den verlangenden Göttern soll das gespendet sein!
- 12. Die das Streitroß, wenn es gar ist, prüfen, die sagen: es duftet schön, nimm es weg! und die auf ein Fleischalmosen von dem Rennpferd warten, auch deren Zustimmung soll uns fördern.
- 13. Das Prüfstübchen des Fleischkochtopfes, die Schalen zum Eingießen der Brühe, die dampfenden Deckel der Kessel, Haken, Fleischteller warten auf das Roß.
- 14. Worauf es schreitet, sich niederläßt, sich wälzt, und die Fußfessel des Rennpferdes, was es getrunken und an Futter gefressen hat, all das soll von dir bei den Göttern sein.
  - 15. Nicht soll dich das nach Rauch riechende Feuer räuchern, nicht soll
- 10c sukṛtii kṛṇṇantu, der Anfang der von Pan. 5, 4, 58-67 besprochenen Adverbialbildungen auf -a. Der in ab erwähnte Geruch ist übel und soll ins Gegenteil verwandelt werden.
- 11c. má á śrişat, Sāy. aślistam ma bhūt.
  13a. níkṣaṇa: Ein Holz zum Prüfen, ob es gar sei (Sāy.), vgl. prankş aufspießen Åp. Śr. 7,
- 18d. aakáh s. Kauś. 18. 16. 17 (nach Keś. loha-kanjaka). Wohl zum Anfassen des heißen Fleisches. Nach den Komm. sind es bestimmte Stäbchen, um die einzelnen Teile des Opfertieres zu kennzeichnen, also den Nadeln des späteren Rituals entsprechend, Sat. 13. 2, 10, 2. 3; Kāty. 20, 7, 1. sanāh, Sāy. Werkzeuge zum Zerlegen, Beil usw.
- 14a. Vgl. VS. 22, 8; TS. 7, 1, 19 (die aévacaritini). vivártana nach Uv. = Umherwandern. Die meisten Komm. erklären die Worte als den Ort seines Schreitens, Sitzens, Sichwälzens. 'Das Sufüx ana drückt den Lokativbegriff aus' Mah. zu VS 25. 38.
- 14b. Zum Gebrauch der Fußfessel s. bes. Chänd. Up. 5, 1, 12.
- 15a. dhvanayit. Oder: 'brutzeln lassen'. Vgl.

- zu 6, 18, 10d. Mah.: 'einen Ton von sich geben lassen. Das angebrannte Fleisch gibt einen Ton sima sima von sich.' In ähnlichem Sinn die übrigen Komm.
- 15b. abhí vikta von den Komm. verschieden eiklärt. abhinashi vidiryeta Uv., calatu Mah. Das än λεγ. jághri kann von ghr oder von ghrā abgeleitet werden. Letztes die Komm., - wohlriechend Say. zu TS.
- 15c. istam ottam im engeren rituellen Sinn wie vihi, yákşi 7.17, 3, vér — yajāti 1,77, 2 (s. d.), wenn auch wohl noch nicht in dem engsten technischen Sinn, den Haug (Ait Br. 1, Introd. 17) den Worten beilegt. In 7, 17, 3; 1, 77, 2 haben diese Verba die Götter zum Objekt, hier beziehen sie sich auf das Opfertier. Die Komment, geben ihnen bald den gewöhnlichen, bald einen technischen Sinn. istám : atyantecchāvisayam Say. zu TS. 4, 6 9, 2, hotum isitam oder prayajair apritum Sav. zu RV., yogena (nagena?) samgatikrtanı od r iştam prayajuih Uv. zu Vo. 25, 37; das L tzte auch Mah. vitam: kantam ramaniyapakam Say. zu TS., homāyānstam oder paryagnikrtam Sāy zu RV., kāmitam oder apr bhih paryagnikrtam

der glühende Topf verspritzend überwallen. Das geweihte, angebotene, gebilligte, mit Vasat gesegnete Roß nehmen die Götter in Empfang.

- 16. Das Gewand, das sie dem Pferde unterlegen, das Obergewand, die Goldsachen, die sie ihm (unterlegen), die Fessel, die Fußfessel, diese lieben Sachen sollen den Renner bei den Göttern festhalten.
- 17. Wenn man dich beim Reiten durch übermäßiges Hetzen oder mit der Ferse oder der Peitsche angespornt hat, all das mache ich dir mit einem Segen wieder gut, wie mit einem Löffel Opferspeise (die Fehler) im Gottesdienst.
- 18. Auf vierunddreifing Rippen des göttergesellten Streitrosses trifft das Beil. Richtet die Körperteile unverletzt her, zerleget sie Glied für Glied der Reihe nach ausrufend!
- 19. Einer ist der Zerleger des Rosses des Tvastr, zwei sind es, die es halten. So ist das richtige Verhältnis. So viele deiner Körperteile ich nach der Reihenfolge herrichte, so viele der Klöße opfere ich ins Feuer.
- 20 Nicht soll dich das liebe Leben schmerzen, wenn du eingehst; nicht soll das Beil deinem Körper dauernden Schaden tun. Nicht soll ein gieriger, unerfahrener Zerleger mit dem Hackmesser ausgleitend die zerschnittenen Glieder falsch behandeln.
- 21. Wahrlich, nicht stirbst du dabei, nicht nimmst du Schaden. Zu den Göttern gehst du auf gangbaren Wegen. Die beiden Falben, die beiden Schecken

Uv., das Letzte auch Mah. abhigūriam: devayogyam astv iti yajamānaih sankalpitam Sāy. zu TS., ābhimukhyena pradanayodyatam oder ye yajāmahe (Āš. Śr. 1, 5, 5) ity āgūryuktam Sāy. zu RV., abhyudyatam Uv. (oder wie Sāy. zu RV.), ebenso Mah. abhigūriam gehört zu abhigūrii in 1, 162, 6. 12 und ist nach Sāy. zu TS. zu verstehen. vitām ist unsicher.

16ab. Diese drei Dinge wurden nach Sat. 13, 2, 8, 1 (s. Harisvāmin bei Eggeling); 13, 5, 2, 1; Kāty. 20, 6, 10 dem Tiere untergelegt, wenn es getötet wird. Doch könnte upastrnanti im eigentlichen Sinn nur zu vasah gehören, während zu adhivasam und hiranyani das passende Verb zu ergänzen ist. Also Zeugma.

16c. Die Komm. machen drvuntam von samdinam abhängig, allerdings mit Kasusvertauschung.

16d. Zu á yamayanti vgl. 8. 3. 2d; 9. 44, 5c; 10. 14. 14c; 2. 41, 20c; áyatih 1, 139, 9 und MS. 4 p. 29, 10 (hier = festhalten, behalten).

17a. Die Komm. lassen das Pferd den Laut sat ausstoßen. Es könnte aber auch der Reiter gemeint sein. sada nach Uv. der Rücken als Sitz des Reiters. 17c. Das eine ta ist nach Mah. nur Füllwort 18a. devabandhoh 5. 1, 163, 3; 162, 21. 'Denn das Roß wird ein Genosse der Götter werden' Uv. zu VS. 25, 41. 'Das Pferd hat 34 Rippen, die anderen Tiere wie Ziege usw. 26', Mah Vgl Ait. Br. 2, 6, 15.

18c. Das Gegenteil 20d. Vgl. AV. 9, 5, 4; Śāńkh Śr. 5, 17. 6. vayúna kr wie Str. 10c. Synonym ist rtuthá krnomi (Str. 19), wie überhaupt vayúna und rtú sich mehrfach berühren. Die Komm. zu VS. fassen vayúna als Instr.

18d. anughúsya: 'die einzelnen Körperteile mit Namen ausrufend' Uv. Mah.

196. Der weitere Sinn von rtich wird durch das folgende rtutha bestimmt. Weniger gut wäreso ist das Zeitverhältnis (d. h. zwei Monate auf eine Jahreszeit).

19d. Der Sinn ist: Zu jedem geopferten Tierstück gehört ein Reiskloß. Uv. und Mah. erklären pfuda als Fleischklöße aus den verschiedenen Körperteilen.

20b. á-stha Kaus. s. Sat. 3, 8, 2, 8.

20c. 'Gierig', etwas vom Fleisch zu erhalten (Komm.). Vgl. AV. 9, 5, 4 b.

 Im Himmel fährt er neben den Zugtieren des Indra, der Marut und der Asvin. sind deine Jochgenossen geworden; das Streitroß ward an die Deichsel des Esels' eingestellt.

22. Schöne Rinder und schöne Rosse, mänuliche Kinder und allnährenden Besitz (soll) uns das siegesgewohnte (Roß) (bringen). Schuldlosigkeit soll uns Aditierwirken. Die Herrschaft soll uns das von Opfergaben begleitete Roßerringen!

## 1, 163. Lob des Rosses.

Während das vorige Lied ein nüchternes konkretes Ritualgedicht ist, behandelt dieses das gleiche Thema mehr spekulativ. Der Dichter sieht in dem Roß dessen Urbild, das z. T mit dem Sonnenroß identifizierte Urpferd. wobei aber stets das gegenwärtige Opfertier angeredet wird.

- 1. Als du ehen erst geboren wiehertest, aus dem Meer oder aus dem Urquell heraussteigend, mit Flügeln des Adlers und den Vorderfüßen der Antilope das war deine preisenswerte hohe Geburt, du Renner.
- 2. Ein Geschenk des Yama schirrte ihn Trita an; Indra bestieg ihn zum ersten Male. Der Gandharva faßte seinen Zügel. Aus der Sonne habt ihr Götter das Roß gehildet.
- 3. Du bist Yama, bist der Aditya, o Renner; du bist Trita durch geheime Bestimmung. Du bist vom Soma unweit entfernt. Sie sagen, daß du drei Bande im Himmel hast.

22c Vgl. 4, 39, 3c. Die Schuldlosigkeit wohl wegen Tötung des Tieres.

22ab und d ist der erhoffte Lohn für das Opfer.
Ein Teil der Komm. faßt dditih als Beiwort des Rosses.

#### 1, 163.

Tristubh.

1a. ákrandah wie 1, 152, 5b; 9, 64, 9c (wo Sürya als Vergleich). Vgl. Mbh. 1, 130, 47 (sa jātamatro vyanadad yathaivoccaihēravā hayah). prathamām jāyamānah, oder: zum ersten Male bei deiner Geburt. Dieselbe Wortverbindung 4, 17, 7; 50, 4; 1, 164, 4.

1b. Zur Sache vgl. 2, 35, 6a und VS. 13, 42 (divam jajādadam sarirdsya mādhye ilium nadinām). Dem mūrisāt entspricht apsū in Str. 4 (vgl. 1, 95, 3; 10, 45, 3a; 125, 7b; AV. 6, 80, 3). Schon dies spricht zugunsten def indischen Deutung von pūrisā durch Wasser und gegen Roth in KZ. 26, 63. Die Worte samudrād uid vā pūrisāt kehren 4, 21, 3 wieder und enthalten vermutlich einen Gegensatz. Ebenso Kaus. 98, 2 yathā purisām nadyah samudram ahorātre apramādam kṣaranti. Hier ist nicht purisām (Roth und Bloomfield), sondern purisām d. i. purisāt zu verbessern: 'Wie die Flüsse Tag und Nacht ohne Unterlaß vom pur zum Meere fließen'.

púrisa muß darnach den Ursprung der Gewässer bezeichnen und dieser ist in 1, 163, 1 in dem bekannten himmlischen Ozean (3, 22, 3a; 8, 26, 17; VS. 13, 31). in der Nähe der Sonne (3, 22, 3c; 1, 23, 17; AV, 13, 1, 40) su suchen. Aus ihm fließt nach 7, 49, 1 das Wasser geläutert ab. Dem apan puries VS. 13, 53 stehen parallel apán sadhásths. -uónau, -váthasi, púrisa hat also drei Bedeutungen. Altvedisch: Quelle, Urquell; im Ritual: die Auffüllungen, Füllsel (lehrreich hierfür MS. 3 p. 35, 2; TS. 5, 6, 10, 2) und später: Kot. Das Wort gehört zu pr 'auffüllen'. Vgl. bes. VS. 38, 21 (Komm. parayitr annam). Mehr abstrakt im Sinn von Komplettierung, Fülle, Überfluß steht das Wort TS. 2, 6, 4, 3; MS. 1 p. 91, 14.

2c: VS. 22, 2.

Sc. D. h. du bist vom Soma nicht wesentlich verschieden, eine Fortsetzung der Identifikationen in ab. Die Beziehung zum Soma ist durch den Gandharva in 2c gegeben. Säy.: 'du bist mit ihm verbunden'. Man sagt: weit verschieden (duram viparite Kathop. 2, 4). samdyä ist das Gegenteil von duram.

\$d. Die Bande der Verwandtschaft oder Identität mit dem in 2 und 3a-e genannten göttlichen Wesen.

<sup>1</sup> Der Aávin, s. 1, 116, 2.

Der spätere Uccaiháravas.

Der Sonnengott.

- 4. Drei Bande, so sagen sie, hast du im Himmel, drei im Wasser, drei im Meere. Und du Renner erscheinst mir wie Varuna, dort wo sie sagen, daß dein höchster Geburtsort ist.
- 5. Dies sind deine Schwemmen, du Streitroß, dies der Schatz der Huse. (die der Schatz) für den Gewinner sind. Dort sah ich deine glückhaften Zügel, die die Wächter des Gesetzes in ihrer Obhut haben.
- 6. Im Geiste erkannte ich von Ferne dein eigenes Selbst, den Vogel, der unterhalb des Himmels fliegt. Ich sah (dein) Haupt auf gebahnten staublosen Pfaden schnauben, das beflügelte.
- 7. Dort sah ich deine höchste Gestalt, wie sie auf der Fährte der Kuh die Speisen zu gewinnen sucht. Sobald der Sterbliche in deinen Genuß gelangt ist, hat der größte Verzehrer der Pflanzen (ihn) geweckt (?).
- 8. Dir, o Renner, folgt der Wagen, dir der junge Mann, dir die Kühe, die Gunst der Jungfrauen. Deiner Freundschaft folgen die Truppen. Die Götter haben dir die Stärke zugetraut.
- 9. Mit goldenen Hörnern, seine Füße von Erz, ist er schnell wie der Gedanke Indra blieb (hinter ihm) zurück. Die Götter kamen zu dessen Opfermah', der als erster das Rennpferd bestieg.
  - 10. Die . . . . . . himmlischen Rennpferde, von denen das Ende ide
- Die Dreiheit wird mit beliebter Multiplikation auf seinen dreifachen Ursprung (1 b; 2d; 3d) ausgedehnt
- 4d. Nämlich im Mecre. Säy. bezieht ydtra auf die drei genannten Orte.
- 5. Von hier an denkt sich der Dichter im Sonnenroß das Urbild des Rennpferds.
- 5a. Diese, das Wasser oder Meer, aus dem das glänzende Sonnenroß aufsteigt wie das Pferd aus der Schwemme. Doch ist avamárjana unsicher und wird von den Komm. verschieden erklärt!.
- 5b: 3,31,2b. Umschreibung der Hufe, mit denen der Renner den Preis gewinnt, die also für den Besitzer ein Kapital sind.
- 6—7. Hier wird die Gleichsetzung mit dem Sonnenroß noch deutlicher. Auf Erden ist das Ideal (rapám uttamám Str. 7) das auf der Rennbahn und im Kampf siegende Roß.
- 7a: 3, 38, 6c.
- 7b. Das Kampffeld um die Viehbeute oder der Rennplatz, wo Kühe der Preis sind. Auch Säy. denkt an den letzten (ājidhāvanasthāna). padē göḥ wie in 1, 158, 2 = gāviştau.
- 7c = 10, 7. 2c. Dort von Agni und paßt hier mit d zusammen eigentlich nur auf diesen.

- Ob verschleppte Verszeile?
- 7d. Das Pferd den Besitzer am Morgen zun Futtern? apgah ist schwierig, kann aber doch nur von jägr abgeleitet werden (Old berg). Säy. Mah.: girasi, Uv nach Yaska 6.5 grhnäsi gira.i va. Say. zu TS. 4, 6, 7 präpito 'si.
- 8. In diesem Zusammenhang ist wohl cher von dem Triumphzug des siegreichen Rennpferdes und Schlachtrosses die Rede als von einer dem Opferroß folgenden Prozession.
- 8d Oder: gestanden dir zu. Vgl. 1, 57, 5; 7 21, 7. Uv. und Mah. anumitavantah.
- 9ab. Hier wieder das Ur- und Sonnenroß, cd das irdische Roß.
- 9b. mánojavāh, nämlich ásvah, so daß áyo a. p. Satzparanthese sind wie 1 c. Say schwankt, ob m. Attribut der Füße oder des Indra sei.
- 9cd. Die Komm. beziehen asya auf das Roß.
  ydh auf Indra mit Berufung auf 2b. Besser
  aber wird der Sterbliche verstanden.
- 10. Der lange Zug der himmlischen oder der Sonnenrosse. Die mittleren sind schon im Lauf, während die letzten noch still (\*\*\*rnu\*\*) stehen 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. meinen Kommentar zu 1,163. fährt sie mit Rossen; vgl. Bergaigne 1,8.

Bald ist die Sonne selbst als Roß gedacht, bald

Zuges) noch stillsteht, während die mittleren laufen, sie ziehen in einer Reihe wie die Gänse, wenn die Rosse in die himmlische Rennbahn gelangt sind.

- 11. Dein Kürper eilt mit Flügeln, o Renner, dein Geist saust dahin wie der Wind. Deine Hörner sind vielerorts verteilt, in den Wäldern bewegen sie sich auf und ab hüpfend.
- 12. Er ist zur Schlachtung gegangen, der siegreiche Renner, mit gottwärts gerichtetem Gedanken sinnend. Der Bock wird vorausgeführt, seine Verwandtschaft. Die weisen Sänger wandeln hinterdrein.
- 13. Er ist zum höchsten Wohnsitz eingegangen, der Renner zu Vater und Mutter. Drum möge er heute recht willkommen zu den Göttern gehen, und dann hittet er um erwünschte Gaben für den Spender.

## 1, 164. An alle Götter (Rätsellied).

Das Lied ist eine Sammlung von sog. brahmodyāni. Die Wunder der Natur und des Menschenlebens. Spekulationen über die Zeit, über die menschliche, bes, die dichterische Sprache werden in Allegorieen und Ratselfragen gekleidet. Einigemale ist die allegorische Einkleidung dem Ritual entnommen. Die Lösung des Ratsels wird nur einmal (Str. 35) genau mitgeteilt Sie liegt nur selten in rituellen Einzelheiten. Jedenfalls tut in dieser Hinsicht Haug in seiner Auslegung (Sitzungsber, der bayr Akad. 1875, S. 457fg.) des Guten zuviel. Auch Säy, der sich durch die verschiedenartigsten indischen Auslegungen hindurchwindet, befriedigt oftmals nicht. Die Anukr, bezeichnet Str. 1--41 summarisch als Visvedevalied, erst von 42 an hat sie genauere Angaben. Die Analyse in Brh. Dev. 4, 31--43 ist unzureichend. Die Lösung vieler Str. ist zweifelhalt. Die Str. lassen sich z. T. gruppenweise ordnen, ohne feste Disposition des Ganzen. Gegen Ende des Liedes wird der Zusammenhang loser. Einige Str. sehen wie nachträgliche Zutaten aus. Der AV. wiederholt sie nur bis 47 als 9, 9 und 10. Der Rest kommt anderswo im AV. vor

1. Dieses liehwerten altersgrauen Hoty, dessen mittlerer Bruder ist der Hungrige. Sein dritter Bruder trägt Schmalz auf dem Rücken. In diesem erschaute ich den Stammherrn mit sieben Söhnen.

## 1, 164.

Meist Tristubh, vereinzelt Jagatī u. a. Metren.

1. Die drei ()pferfeuer (die tretin: treta).
nicht Sonne, Väyu und irdisches Feuer. wie
Säy. meint, noch Sonne, Blitz, irdisches Feuer
neuerer Erklärer.

1a das Ähavaniyafeuer¹, b der Dakṣiṇāgni, der zwischen den beiden anderen seine Stätte hatte. Er heißt hungrig (dina), weil die Opfer vorzugsweise dem Ähavaniya zugute kommen.

- 1c. Der Gärhapatya, aus dem die anderen entnommen werden (vgl. zu 1, 12, 6a; 141, 4a), also der eigentliche Stammvater.
- 1d. atra, in dem zuletzt genannten oder in allen dreien (Sāy.). Die sieben Söhne wohl die weiter daraus entnommenen Feuer.

<sup>10</sup>b. śúranāsah? Bloomfield (Rep.). die Nasen von Helden habend.

<sup>10</sup>c. 3, 8, 9a. 11b: 1, 79, 1; 4, 38, 3.

<sup>11</sup>cd. Nicht recht klar. In 9 war von den goldenen Hörnern = Strahlen des Sonnenrosses die Rede. Auch hier könnte das Sonnenroß angeredet sein. Die Schilderung in ed bewegt sich aber in Ausdrücken, die auf das Waldfeuer passen. An dieses denken schon Uv und Mah. zu VS. 29, 22: 'Deine Hörner, Strahlen gehen in der Form des Waldfeuers, in den Wäldern vorwärts — verschiedenartig in Blitz, Mond. Sonne und Feuer befindlich Mah. Ludwig faßt die Hörner als Hornhufe. 12. Hier geht der Dichter auf das eigentliche Thema ein. 12 entspricht dem ersten Teil von 1, 162, dagegen 13 dem zweiten. Der Anfang von 12 und 13 wie in 1, 162, 7.

<sup>13</sup>b. Zu den im Tode vorausgegangenen Eltern des Rosses.

<sup>&#</sup>x27; Oder a und c umgekehrt.

- 2. Sieben schirren den einrädrigen Wagen an; ein Pferd zieht ihn, das sieben Namen hat. Dreinabig, niemals altersschwach, unübertroffen ist das Rad, auf dem alle diese Wesen stehen.
- 3. Während sieben diesen Wagen bestiegen haben, ziehen sieben Rosse den siebenrädrigen Wagen. Sieben Schwestern schreien (ihm) zu, in dem die sieben Namen der Kühe niedergelegt sind.
- 4. Wer hat den zuerst Geborenen gesehen, da die Knochenlose den Knochigen trägt? Wo ist denn der Erde Lebensgeist, Blut und Seele? Wer trifft einen Wissenden um danach zu fragen?
- 5. Als Tor, der in seinem Verstand sich nicht auskennt, frage ich nach den darin hinterlassenen Spuren der Götter. An dem ausgewachsenen Kalbezogen die Seher sieben Fäden auf, um daran zu weben.
- 6. Als Unkundiger befrage ich darüber die kundigen Seher um es zu wissen (selbst) nicht wissend. Was ist denn ferner das Eine in Gestalt des Ungeborenen, der diese sechs Welträume auseinander gestemmt hat?
  - 7. Hier soll sie sagen, wer sie gewiß kennt, die hinterlassene Spur dieses
- 2. Der (Sonnen) wagen als sichtbares Symbol des Jahres oder der Zeit
- 2a. Die sieben Sonnenrosse, die 1 50,9 srayukti heißen. Es sind die sieben Strahlen der Sonne AV. 7, 107, 1; vgl 19, 53, 1 und die sieben Sonnen 13, 3, 10. Sürya ist sein eigener Wagenlenker und sein eigenes Wagenpferd. Vgl. AV. 13, 3, 19.
- 2b. Bald ist von einem Sonnenroß, dem Etasa (7,63,2;66.14), bald von sieben Harit (1, 50,8:4,13,3) die Rede.
- Die drei Naben sind nach Yaska 4,27 die drei Jahreszeiten, vgl. Sat. 12, 8, 2, 33.
- 2d. Str. 13b; 7, 101, 4; 10, 82, 6.
- Spielerei mit der Siebenzahl. Vielleicht der Opferwagen. Die Fahrenden sind die sieben Priester (8, 60, 16; 9, 114, 3; 10, 61, 1), die sieben Rosse die Metren, die Räder die sieben Grundformen (mit anderem Bild 10, 124, 1 saptätantum), die Schwestern die saptä vänih (die sieben Stimmen, 9, 103, 3), vgl. 8, 59, 3. 4. Nach Säy. wäre der Wagen nochmals die Sonnenscheibe oder das Jahr.
- 3a. Wörtlich: "Welche sieben diesen Wagen bestiegen haben, die sieben Rosse fahren den siebenrädrigen Wagen'. Das setzt nicht notwendig die Identität der Fahrenden und der Rosse voraus (Ludwig). yé ist die bekannte Anakoluthie oder Attraktion (für yám) beim Relativ. Aber der Dichter erzielt damit ein Paradoxon.
- 8c: 10, 71, 3 cd.
- 3d. Die heilige Rede. Die sieben Namen der

- Kühe werden wohl die 3 × 7 Namen der Kuh (7, 87, 4) sein Es ist damit die metapher reiche Sprache der Dichter gemeint, vgl zu 1, 72, 6; 4, 5, 3, 1, 16
- 4. Das erste lebende Wesen und die Mutter Erde; vgl. AV. 12, 1, 4, 5, 15
- 4b. Von Say, auf das Unentfaltete oder die Prakṛti des Saṃkhya bezogen
- 5. Das Opfer, in dem die Spur der Götter zu finden ist 13s Kalb in c ist eben das Opfer oder Agni, nach Say, die Sonne, von der das Opfer abhängig ist.
- 56. ená nach Say. = enani.
- 5c. Die sapta tantun des Opfers wie 10, 124, 1 Vgl. 2, 5, 2. Zu başkaya vgl başkayını. eine Kuh mit erwachsenem Kalbe, başkiha VS 24, 16 - ciraprasuta. Nuch Say. bezeichnet başk. das einjährige Kalb.
- 6. Die Frage nach dem Einen, dem Urding und seinen faßbaren Formen. Es erscheint als der Ungeborene, der Weltordner (6), als Sonne (7), als Himmel (8). Damit ist der Übergang zu der Spekulation über die Zeit und ihre Faktoren (9—16) gegeben.
- 6c. Die drei Himmel und die drei Erden, vgl 7, 87, 5; 3, 56, 2.
- Die Sonne (Säy.), die auch als sichtbare Form des Ungeborenen galt.
- 7b. Die Wegspur der Sonne ist ebenso unsichtbar und geheimnisvoll wie die des Vogels, vgl. 1, 25, 7; 3, 5, 6.
- Die bekannte Regentheorie, nach der die Sonne die Feuchtigkeit der Erde an sich zieht

liebwerten Vogels. Aus seinem Haupte geben die Kühe Milch. Körperform annehmend haben sie das Wasser mit dem Fuß getrunken.

- 8. Die Mutter machte den Vater seines Rechtes teilhaft, denn sie hatte sich zuvor in ihrem Sinnen und Denken (mit ihm) geeinigt. Die Spröde ward durchbohrt, von Feuchtigkeit befruchtet. Ehrfurchtsvoll kamen sie (ihn) zu ermuntern.
- 9. Die Mutter war ins Joch der Daksina eingespannt, das Kind stand unter den ...... Das Kalb brüllte, es sah sich nach der Kuh um, nach der allfarbigen drei Wegstrecken weit.
- 10. Drei Mütter, drei Väter trägt der Eine und steht doch aufrecht da; nicht ermatten sie ihn. Auf dem Rücken jenes Himmels ersinnen sie die allwissende Rede, die nicht einen jeden bewegt.
- 11. Dies zwölfspeichige Rad der Zeit(ordnung) dreht sich immer wieder um den Himmel, denn nicht kann es sich abnutzen. Darauf stehen, o Agni, die Söhne paarweise, siebenhundert und zwanzig.
- 12. Sie bezeichnen als Vater den fünffüßigen, zwölfteiligen, der auf der entfernten Seite des Himmels im Vollen sitzt. Aber diese anderen sagen,

und in der Regenzeit wieder von sich gibt Die Kuhe sind die Regenwolken, das Haupt die Sonne (Say), der Fuß die Strahlen der Sonne, mit denen sie das Wasser aufzieht 7d Obwohl sie normale Korperform haben, milchen sie aus einem Haupt und trinken mit dem Fuß Ein Paradoxon.

8. Die Befruchtung der Mutter Erde durch den Vater Himmel. 86 Vgl. 3, 31, 1d.

Sc. gårbharasa, oder nach dem klassischen Skt nach Leibesfrucht verlangend

8d Wohl die Götter oder die alten Rsi's Vgl 1, 127, 7b

 Vermutlich Morgenröte und Agni, schwerlich dieselbe Mutter wie in 8. Nach Säy. Himmel (matá), Erde (dákşinā) und Wassermasse (gárbha).

Der Wagen der Daksinä wie 1, 123, 1.5,
 10, 107, 11.

9b. orjanisu?

9c Das Brüllen des Kalbes (= Morgenfeuer) ist Zeichen der Sehnsucht.

10. Der eine Urgott, als Sonne oder Jahr nach Säy.'s Meinung. Die drei Mütter und die drei Väter sind aber jedenfalls die dreifache Erde und der dreifache Himmel. Vgl. bes. 3, 56, 2.
10cd. Die Götter oder die ersten Rsi's erfinden die heilige Rode, die anch die Sprache der

die heilige Rede, die auch die Sprache der Götter ist (vgl. 10, 71 und 125). Sie ist die Sprache der Weisheit, aber sie treibt nicht jeden zum Reden, sondern nur den von ihr Inspirierten (vgl 10, 125, 5).

10d AV 9, 9, 10 liest dviśvavinnam 'nicht von jedem erlangt'. Vgl. viśvaminva und viśvam invati 2, 5, 2; invanto viśvam 3, 4, 5. Pp. trennt seltsamerweise dviśva — minvām.

11 Das Rad des Jahres mit den zwölf Monaten und 720 Tagen und Nächten.

11ab. várvarti pári. oder: en dreht es um. Sãy. wie oben. Vgl. Str. 31d.

12. Verschiedene Auffassungen des Allvalters in der Form des Jahres bez der Sonne.

12a. Fünffüßig, von den funf Jahreszeiten (vgl. pancavahi AV. 10, 8, 8). Zwölfteilig, die zwölf Monate Zu ährti vgl 10, 85, 5.

126. puriss. wörtlich: die Fülle besitzend, s. AV. 10, 8, 29 ('aus Vollem schöpft er Volles'). Es ist nicht unmöglich, daß mit pursea (s zu 1, 163, 1) auch hier der Urquell gemeint ist, aus dem nach 10, 190, 2 das Jahr entsprungen ist. Denkt man in b an die Sonne, so ist 10, 27, 21 b und damit 3, 22, 3 zu vergleichen.

12c. upare sc. ardhe divdh, vgl. divo raja uparam 1,62,5. Für vicakşayam ist absichtlich eine mehrdeutige Übersetzung gewählt, da der Sinn nicht feststeht. Jedenfalls bedeutet es nicht einfach 'sichtbar'. Der Gegensatz der Auffassungen darf also nicht in den Wörtern purisipum — vicakşayam gesucht werden. Für vic. sind bezeichnende Stellen 2, 23, 6; 9, 106, 5; 97, 2; 4, 45, 5; 9, 70, 7; 85, 9.

daß es der Hellsichtige auf der unteren (Seite) sei, der auf den siebenrädrigen sechsspeichigen (Wagen) gesetzt ist.

- 13. Auf dem funfspeichigen Rade, das sich im Kreise dreht, auf dem stehen alle Wesen. Seine Achse wird nicht heiß, obwohl sie viele Lasten trägt. Seit alters bricht sie nicht mitsamt der Nabe.
- 14. Das Rad dreht sich ohne sich abzunutzen mitsamt der Felge; zehn ziehen an die wagrechte (Deichsel) angespannt. Das Auge der Sonne geht. auch wenn es in Dunst gehüllt ist. Darauf sind alle Wesen gesetzt.
- 15. Sie sagen, daß der Siebente unter den paarweise geborenen ein Einling ist. Sechs sind Zwillinge, gottgeborene Rsi's werden sie genannt. Deren liebe, nach der Ordnung festgestellte (Tage) bewegen sich zitternd (wie die Speichen). während er feststeht, indem sie sich der Form nach verändern.
- 16. Die eigentlich Frauen sind, bezeichnen sie mir als Männer. Wer Augen hat, sieht (sie); nicht errät (es) der Blinde. Der Solin, der ein Seher ist, der kennt sie. Wer diese errät, der soll der Vater des Vaters sein.
- 17. Unterhalb des jenseitigen (Raumes), jenseits dieses unteren hat sich die Kuh erhoben, die mit ihrem Fuß ein Kalb trägt. Wohin hat sie sich ge-

13. Das Jahr, Fortsetzung von 12a

18a: TĀr. 3, 11, 8.

135: Str. 2d; 10, 82, 6.

- 18d. 'Wie die gewöhnliche Wagenachse durch die Last gebrochen wird und durch den Achsenbruch die Nabe aufgerissen wird, so ist es hier nicht', Sav.
- 14. Fortsetzung des Gedankens in 12, daß der Vater aller Dinge das Jahresrad, bez. die Sonne ist.
- 14b. Die zehn sind die zehn Sonnenrosse (9, 63,9). Unter der Wagerechten ist im Bilde die Deichsel zu denken. Say.: Deichsel oder die Erde. Eher wäre im Upameya an den Himmel oder an den Weltraum (vgl. Str. 19, zu denken.
- 14c. Wie das Weltrad nie alt wird, so findet das Auge der Sonne auch im Dunkeln seinen Weg. Oder sollte rajasa Inst. des Raumes und avrtam (seinen Weg, vgl. 2, 36, 6) zu lesen sein?
- 15. Die Jahreszeiten (aus je zwei Monaten) und der Schaltmonat (der dreizehnte Monat).
- 15cd. Vgl. 10, 82, 2. Es ist wohl áhaní (die Tage der Monate) zu ergänzen. Dabei schwebt dem Dichter das Bild des Rades und der Speichen vor. So wird rejante verständlich. rej wird sonst nicht in übertragenem Sinne gebraucht (Say. calanti). sthatré doch wohl mit Say. Dat. von sthatr. Gemeint ist das Jahr als das feste Rad. Vgl. nityam carati

- dhruve Mbh. 1, 3, 146. Anders Say.: 'Da Eigenarten der Jahreszeiten, die aller Welt erwünscht sind und auf diesen und jenen Ort verteilt durch Verschiedenheit der Form ein verschiedenes Aussehen haben. Und diese Verschiedenheit der Form wird von den Taittirīya's erwähnt: Er gewährte dem Frühling den Saft, dem Sommer das Korn usw. (TS 7, 2, 10, 1). Pre erzittern, bewegen sich fut ihren Vorsteher, d h. sie kehren immer wieder für den Weltlauf."
- 16. Unmittelbare Fortsetzung von 15. Das Wort für Jahreszeit ist männlich, ihrem Wesen nach sind sie aber weiblich, weil erzeugend.
- 16d. AV. 2, 1, 2; VS. 32, 9; TAr. 1, 11, 5; RV. 6. 16, 35. Vater des Vaters ist s. v.a. noch klüger als der Vater, der der natürliche Lehrer war. Pp. nimmt wohl richtig ta an. Man könnte un die istant in 15 denken. Vgl. auch 19.
- 17. Uşas als Kuh und die Sonne als Kalb. Daher in dem Sonnenlied AV. 13, 1, 41 wiederholt. Nach Say, wäre die Kuh die Opferspende, das Kalb Agni.
- 17a. D. h. auf der Grenze zwischen sichtbarem und unsichtbarem Himmel. Vgl. Str. 18ab. AV. 5, 11, 4. 5; BV. 10, 27, 21; 31, 8. aváh parah, dem Sinne nach -- unterhalb -- oberhalb; s. zu 10, 67, 4d.
- 176. Der Fuß ist ihr Strahl.
- 17d. Jede Usas geht allein für sich, nicht in einer Herde wie die wirkliche Kuh.

wendet? Nach welcher Seite ist sie verzogen? Wo gebiert sie denn? Denn sie ist nicht in der Herde.

- 18. Wer, der den Vater dieses (Kalbes) unterhalb des jenseitigen (Raumes). jenseits dieses unteren kennt, kann es hier verkünden, als Seher sich erweisend, woher der göttliche Geist entsprungen ist?
- 19. Die Kommenden nennen sie die Gehenden, die Gehenden nennen sie die (wieder) Kommenden. Die ihr beide, Soma und du Indra, geschaffen habt, die ziehen am Joche der Welt wie angeschirrte (Rosse).
- 20. Zwei Vögel, eng verbundene Kameraden, umklammern den gleichen Baum. Der eine von ihnen ißt die suße Beere, der andere schaut ohne zu essen zu.
- 21. Dort, wo die Vögel, ohne zu ruhen, nach einem Anteil an der Unsterblichkeit, nach Weisheit schreien, da ist der mächtige Hüter der ganzen Welt, der Weise in mich Toren eingegangen.
- 22. Wo die suße (Frucht) essenden Vögel alle nisten und ausbrüten, im Wipfel dieses Baumes ist, wie sie sagen, die suße Beere. Zu der langt nicht oman, wer nicht den Vater kennt.
- 23. Nur die haben die Unsterblichkeit erlangt, die wissen, daß der Gayatrituß') auf dem Gāyatrı(lied) beruht, oder (daß) der Tristubh(fuß) aus dem

18. Fortsetzung von 17

18a asya, des Kalbes. Surva als Kalb hat nur eine Mutter, die Usas Wer kennt seinen Vater (ab) In diesem Wunder offenbart sich der göttliche Geist, dessen Ursprung nur der Seher kennt (cd).

19 Die bisher besprochenen Himmelserscheinungen kommen und gehen und kehren wieder. Darin liegt ein neues Ratsel.

19c Vgl. 6, 72, 1.

19d Das Subjekt zu vahanti steckt doch wohl ın tani (vgl. ta in 16), wozu mit Henry (Les livres VIII et IX de l'AV. p. 149) áhani zu ergänzen ist. Als Objekt ist der Wagen der Zeit hinzuzudenken.

20 -22. Der Erkenntnisbaum, ein schönes Gleichnis. Die Auflösung wird durch 22d nahe gelegt. Der Baum ist das Wissen, dessen höchste Frucht die Erkenntnis des Allvaters ist. Die beiden Vögel repräsentieren die zwei Arten der Wißbegierigen mit verschiedener Fassungsgabe. Nur den einen, zu denen sich der Dichter selbst rechnet, offenbart sich diese höchste Erkenntnis (21 cd), während die anderen, die Nichtspekulativen, leer ausgehen. Die Str. wird später vedantisch umgedeutet, vgl. Mund. Up. 3, 1, 1; Svet. Up. 4, 6. Say. sieht in den

beiden Vogeln die beiden Atman's der Vedāntin's; vgl. Brb. Dev. 4, 36. Etwas anderes sind die beiden suparná in 10, 114, 3.

20a. sayúja wie got. gajuka.

21. Hier geht der Dual in den Plural über, das Gleichnis bleibt das nämliche. vidátha (Akk. pl.) in b bringt die Lösung schon etwas näher.

21a. amitusya bhayam ist die Frucht der höheren Erkenntnis, wie aus 22d erhellt.

21c: 2, 27, 4b.

225 führt das Bild von den Vögeln weiter aus. Dies wird noch mehr verständlich, wenn man bedenkt, daß sich die Gelehrsamkeit vom Vater auf den Sohn vererbte.

22d. Der Vater ist wieder der Allvater, in dem viele der vorangehenden Str. (vgl. bes. 21) gipfeln. Mit dieser Betrachtung über die höchste Erkenntnis und die verschiedene Erkenntnisfähigkeit schließt der erste Teil des Liedes. Auch AV. macht hier einen Einschnitt.

28. Hier steigt zunächst der Dichter von den Höhen der bisherigen Spekulation in die Niederungen der dichterischen Technik und der rituellen Praxis hinab. Er geht von den metrischen Elementen aus. Das Paradoxon liegt wohl darin, daß das metrische Element (das padam oder die Reihe) auf dem Lied

<sup>1</sup> Es ist die Gayatrīreihe, der Gayatrī-Pāda gemeint.

Tristubh(lied) herausgebildet wurde, oder daß der Jagatfuß auf dem Jagat-(lied) beruht.

- 24. Nach dem Gayatri(fuß) bildet er die Gesangesstrophe, nach der Gesangesstrophe die Sangesweise, nach dem Tristubh(fuß) die Sprechstrophe, nach der zweifüßigen, der vierfüßigen Sprechstrophe das vorgetragene Lied. Mit der Silbe bilden sie die sieben Stimmen.
- 25. Mit der Jagat(weise) festigte er den Strom am Himmel, im Rathantara' entdeckte er die Sonne. Sie sagen, daß das Gäyatrı(versmaß) drei Brennhülzer habe. Darum überragt es (die anderen Metren) an Macht und Größe.
- 26. Ich locke diese gutmelkende Kuh heran und der Melker mit geschickter Hand soll sie melken. Die beste Weisung soll uns Savitr geben. Der Milchkessel steht am Feuer. Dies melde ich fein.
- 27. Schnüffelnd und ihr Kalb im Gedanken suchend ist die Herrin der Schätze<sup>3</sup> herzugekommen. Diese Kuh soll ihre Milch für die Aśvin geben; sie soll sich zu großem Glücke mehren.
- 28. Die Kuh blökte nach dem Kalb, das die Augen öffnet, seinen Kopt beschnüffelte sie, um zu blöken. Nach dem heißen Maule (des Kalbes) verlangend blökt sie ihr Blöken. Sie strotzt von Milch.
- 29. Er summt, von dem die Kuh(milch) umschlossen wird; sie blökt ihr Blöken, an das sprühende Feuer gesetzt. Durch ihr Geknatter machte sie ja.

beruhen soll statt umgekehrt Doch bleibt der tiefere Sinn verborgen

28ab. Zu gäyatram, traistubham ist nach c padam zu ergänzen. Unter gäyatre ist wohl die mythische Urgäyatrī zu verstehen. nirataksata, Med. wohl im Sinne des Pass. taks ist überwiegend Aktivum. Säy. faßt es als 3. Pl. mit den Göttern als Subjekt. Ist es aber 2 Pl., so sind die alten Itsi's unmittelbar angeredet. Vgl. 3, 38, 2b.

246. vākam : sūktam Sāy.

24d. sapta vánsk die Reden der sieben Priester (vgl. 9, 103, 3) oder die sieben Metren (Say) Vgl. 10, 13, 3c.

25. Mystische Kraft der Metren und Sanges-

25ab. Subjekt der Weltschöpfer.

25a. jágatā, Sây: die auf der Jagatistrophe entstandene Melodie. Parallel steht in b das bekannte Rathantara-Sāman. Es könnte aber anch = jágata padá sein nach Str 29.

25c. Die heilige Dreizahl und die Verbindung der Gäyatrī mit Agni wie in den Brähmana's. Drei Brannhölzer auch 3, 2, 9, aber in anderem Zusammenhang. 26-29. Allegorisierung der Pravargya-Zere monie

26. Zunächst die rituelle Situation

27. Die Kuh ist die Milch, das Kalb der Milch kessel. Säy nimmt Doppelsinn an, sofern sich die Str. zugleich auf die Regenwolke und das Kalb auf die regenbedürftige Welt deuten ließen. Vielleicht richtig wegen 29cd.
27b. manasa zu icchant, vgl. 6, 28, 5

27d: 5, 60, 5b.

286. Der durch hin ausgedrückte Nasenlaut geht dem Brüllen der Kuh voraus, wie im Säman der hinkara (der gesungene hum-Laut) dem eigentlichen Gesang (Chänd. 2, 2, 1 fg.) Säy leitet mätavät von mä 'messen' ab. um es durch Lecken zu reinigen. Richtiger ware dann: um es (durch Lecken) zu formen

28cd: AV. 9, 1, 8.

28c. gharmám doppelsinnig. das warme Maul des Kalbes und den heißen Milchkessel.

29. Wieder der Kessel und die Milch als Kalb und Kuh. In cd wird der beabsichtigte Doppelsinn deutlich ausgesprochen. Möglich, daß dieser sich auch auf ab erstreckt. Dann ist 'er' der Stier Parjanya und die Kuh die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einer best, Melodie.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Der Milch usw.

daß der Sterbliche sich duckt. In den Blitz sich verwandelnd streifte sie ihre Hülle zurück.

- 30. Atmend ruht das Leben und ist doch schnellen Ganges, sich regend und doch fest inmitten der Flüsse. Die Seele des Toten wandert nach eigenem Ermessen. Die unsterbliche (Seele) ist gleichen Ursprungs mit dem Sterblichen.
- 31. Ich sah den Hirten auf seinen Wegen hin und her gehen ohne zu rasten. Er hüllt sich in (die Gewüsser), die in gleicher und in entgegengesetzter Richtung laufen und bewegt sich hin und her in den Geschöpfen.
- 32. Wer ihn hervorgebracht hat, der kennt ihn nicht; wer ihn gesehen hat, dem entschwindet er. In den Schoß der Mutter eingehüllt ist er der Vernichtung verfallen, während er viele Nachkommen hat.

Regenwolke. Nach Durga zu Nir 2,9 ist 'er' die Wolke (im Skt Mask ') und die Kuh die Donnerstimme.

- 29a. abhíorta im anderen Sinne 'belegt', wie 10, 73, 2
- 29c cittibhih nach Dur.cajacajāšabdakarmabhih Sāy jūunaih oder svakarmabhih oder dyotanalaksaņaih karmabhih. ni cakara 'denn jedermann beugt sich aus Furcht vor ihr' Dur
- 30 33. Das Rätsel des Lebens
- 30. Verschieden gedeutetes Rätsel. Ludwig, Henry, Pischel (Ved. St. 2, 219) beziehen es auf Agni, Say, dem Roth (ZDMG. 46, 759) folgt, auf Leib und Seele. Es ist zunächst der Gegensatz des Lebenden (ab) und des Toten (c). Bei dem Lebenden in ab aber werden in den Oxymoris der Schlafende und der Wachende gegenübergestellt. In ab ist die Lebenskraft oder das Leben (fivåm n.) Subjekt. Derselbe Begriff kehrt in c als svadhåbhih wieder, während dort fivå m. die Seele bezeichnet. Dieser doppelte Gebrauch von fivå steht ganz im Einklang mit der späteren Sprache.
- 30b. Die Gewässer sind die Lebenswasser oder. Lebenssäfte in den Adern wie das Blut, also die *dpah* in AV. 10, 2. 7; 11, 4, 26. die *dpo vişüvftah* AV. 10, 2. 11, die acht Wasser 11, 8, 28. 29. Vgl. auch Str 31 c unseres Liedes und 1, 63, 8. Will man *pastydnām* mit Say. als Wohnung fassen, so wäre AV. 11, 8, 18 zu vergleichen.
- 30c: 10, 16, 5b (vom Toten); 1, 113, 13d.
- 30d. Hier der Gegensatz von Seele und Leib.

- Der Sinn wird durch Str. 33ab klar. Vgl. 38b 31. Der Lebenshauch (prand). Die Str. wird 10, 177, 3 wiederholt in dem Lied an patamaa. der doch nicht ohne weiteres dem Sürya gleichzusetzen ist. Say. dagegen bezieht die Str. auf den Sonnengott und ihm folgen die neueren Erklärer. Jedenfalls ist sie in diesem Sinne schon frühzeitig umgedeutet worden. Daher VS. 37, 17 (Sat. 14, 1, 4, 9) auf den Gharma angewendet". Schon im RV, ist wohl ein Doppelsinn beabsichtigt, aber dann ist nicht die Sonne, sondern der Wind der zweite Sinn, also das beliebte Doppelspiel mit prand vāui. Der prand ist auch in der an unsere Str. anklingenden Stelle AV. 10, 2, 7cd ge-31b: 10. 17, 6d.
- 31c. sc. apah (vgl. 3, 31, 16b). Es sind die Lebenswasser des Leibes, die pastych in Str. 30 gemeint. Bei dem Wind aber die Regenwasser. Die Komm. zu VS. 37, 17 ergänzen disah (vgl. AV. 9, 2, 21; 6, 88, 3; 19, 8, 6) 31d. Vgl. Kāth. 2 p. 30, 3. tasmād rtun ann vāyur āvarīvarīti.
- 32. Nochmals der prānā, bez. der Wind. Der Mensch, der den Atem hervorbringt, begreift ihn nicht (a). In dem Moment, wo man ihn spürt, ist er wieder verschwunden (b); er kehrt zu seinem Ausgangspunkt zurück (c) und hinterläßt selbst aufhörend immer wieder einen neuen. Roth (Erl. zu Nir. 2, 8) und liaug denken an den Blitz, Deußen und Henry an die Sonne. Durga liest die üble Folge der Kindererzeugung für den Armen heraus.
- 32b. dré im weiteren Sinn von 'wahrnehmen' wie Str. 44d.

¹ 'Das Denken' ist citti betont. ¹ Darauf spielt auch Brh. Dev. 4, 36 an. In AV. folgt auf die Str. RV. 10, 55, 5, ein Vers, der von dem sterbenden und wiederauflebenden Monde handelt. ¹ adityātmanā gharmastutih Uv. z. d. St.

- 33. Der Himmel ist mein Vater, der Erzeuger, dort ist mein Nabel. Diese große Erde ist meine Sippe, die Mutter. Innerhalb der zwei wagrechten Schalen ist (mein) Mutterschoß. In diesen hat der Vater die Leibesfrucht der Tochter gelegt.
- 34. Ich frage dich nach der äußersten Grenze der Erde, ich frage dich, wo der Nabel der Welt ist? Ich frage dich nach dem Samen des Hengstes, ich frage dich nach dem höchsten Inbegriff der Rede.
- 35. "Diese Vedi" ist die äußerste Grenze der Erde; dieses Opfer ist der Nabel der Welt. Dieser Soma ist der Same des Hengstes, dieser Brahmanpriester ist der höchste Inbegriff der Rede."
- 36. Sieben Halbsöhne sind beschäftigt, nach Visnu's Weisung den Samen der Welt zu verteilen. Sie überragen an Gedanken und Verstand allenthalben, diese überragenden Weisen.
- 37. Ich verstehe nicht, was dem vergleichbar ist, was ich bin. Ich wandele heimlich mit dem Denken ausgerüstet. Sobald der Erstgeborene der Weltordnung über mich gekommen ist, da erlange ich Anteil an dieser Rede.
- 38. Ruckwärts, vorwärts geht er durch Eigengesetz festgehalten. Der Unsterbliche ist gleichen Ursprungs mit dem Sterblichen. Diese beiden gehen beständig nach verschiedener Richtung auseinander. Wenn man den einen wahrnimmt, nimmt man den andern nicht wahr.
  - 39. Wer die Silbe der Rc nicht kennt, auf der im höchsten Raum alle
- 88. Die Lösung des Lebensrätsels. Wie prand und väyü zusammenhängen, so der ganze Mensch mit Himmel und Erde. Diese Ausdrücke näbhih. båndhuh. yönih und gårbham stellen drastisch das Embryoverhältnis dar.
- 38d erinnert an den Inzest des Himmelsvaters mit der Tochter, aus dem die Ahnen des Sängers, die Angiras entsprungen sind. Vgl. 1, 71, 5. 8.
- 84-85. Das Opfer als ein Sinnbild der Welt. Frage und Antwort = VS. 23, 61. 62.
- 36. Die sieben Angiras' oder Rşi's (3, 31, 5: 4. 2, 15; 9, 92, 2; 4, 42, 8) in ihrer schöpferischen Tätigkeit. Sie breiten den Samen (33d) unter Leitung Viṣṇu's aus. Die Str. knüpft also an 33 an. 34—35 sprengen den natürlichen Zusammenhang. Diese sieben Angiras' heißen Halbkinder (ardhagarbhdh), weil sie dem zurückgelassenen d. h. daneben gegangenen Samen des Vaters entsprossen sind (1, 71, 8; 10, 61, 6).
- 36b. Von dem Inf. vidharmani (das Verteilen oder Ausbreiten) hängt bhüvanasya rétah ab. Die Bedeutung von vidharman ergibt

- sich aus der Verbindung mit Visnu, dem Aubbreiter der Welt.
- Das Rätsel des Denkens. Der Mensch schweift mit seinem Denken ungesehen in die Ferne.
   Ähnlich wie 21 cd.
- 87d: 10, 71, 6b. Die Rede der Wissenden
- 88. Der Lebenshauch als Einhauch (apānā) und Aushauch (prānā). Die Str. knüpft also an 31 und 32 an. Schon Ait. Ār. 2, 1, 8, 11 bezieht 38 auf den prānā. Nach Sāy. (zu Str. 39) wäre der dehātman und der fivatman gemeint.
- 88a. Dasselbe wird in AV. 13, 2, 3; Şad. Br. 2. 4, 2 von der Sonne gesagt.
- 38b. Hauch (Leben) und Körper entstehen zusammen. Vgl. 30d.
- 89—42. Verherrlichung der V\u00e4c unter dem Bilde der Kuh. Einleitung (39), Apostrophe der Kuh (40), die himmlische V\u00e4c als der Donner (41), ihr Regen (42).
- 89. Vgl. Taitt. År. 2, 11, 4fg.
- 390. yásmin an die Spitze zu denken. Die Silbe ist das Element der Rede (vác), die Ursilbe vielleicht schon die Silbe om.

Götter ihren Sitz haben, was will der mit der Rc anfangen? Die sie kennen, die sitzen hier beisammen.

- 40. So mögest du denn auf guter Weide grasend glücklich sein und auch wir möchten glücklich sein. Friß allezeit Gras, o Kuh, trink reines Wasser, (zur Tränke) kommend!
- 41. Die Büffelkuh hat gebrüllt, Wasserfluten hervorbringend, einfüßig, zweifüßig, vierfüßig, achtfüßig, neunfüßig¹ geworden, tausendsilbig im höchsten Raum.
- 42. Von ihr strömen Meere aus, davon leben die vier Weltgegenden. Davon strömt das Unvergängliche aus, von dem zehrt alles.
- 43. Ich sah von ferne den Düngerrauch in der Mitte jenseits dieses unteren Raumes). Die Männer brieten sich den bunten Stier. Dies waren die ersten Bräuche.
- 44. Drei Langhaarige lassen sich zu bestimmter Zeit blicken: Der eine unter ihnen schert im Laufe des Jahres ab; der eine überschaut nach Kräften das All; von dem einen nimmt man die Geschwindigkeit wahr, nicht die Gestalt.
  - 45. Auf vier Viertel ist die Sprache bemessen; die kennen die nachsinnenden
- 40. Die Str steht nebst 1, 164, 26—27 in AV. 7, 73, in dem Lied auf den Gharmatrank. Die Vermutung, daß die Str. ursprünglich zu 26 und 27 gehörte, liegt darum nahe.

406: 7, 41, 5

- 41 steht TBr. 2, 4, 6, 11 unter den der Vac gewidmeten Str 8, 100, 10, 11
- 41a. AV. hat gaur in mimuya.
- 42c. Das Unvergängliche ist nach Yāska 11, 41 und Sāy. das Wasser, nach Sāy. zu TBr. 2. 4, 6, 12 die Silbe om. Es ist ein Wortspiel mit kşar und dem akşdra in Str. 39. In der Umdichtung der Str. in AV. 9, 10, 19 ist dafür das Brahman eingesetzt. Vgl. TBr. 2, 8, 8, 4. 5. 43. Irgendein natürlicher Vorgang welcher ist nicht zu erraten wird als eine primitive sakrale Handlung dargestellt. Sāy. denkt an die Wolkenbildung\*: "Der Soma war früher ein Stier, den brieten die Götter zum Opfer mit Mist; der daraus entstandene Rauch war die Wolke." Nicht unmöglich. Dann zu Str. 47. Die größte Schwierigkeit liegt in b.

43a. Der 'aus Mist bestehende Rauch' ist entweder der Rauch des warmen Düngers oder des zur Feuerung dienenden Mists\*. Im letzten Fall ist es besonders starker Rauch.

48b. vişavát kann verschiedenes bedeuten: Mitte, Mittelpunkt (Hir. Gs. 1, 23, 1), Zenith, oder Mitteltag einer Jahresfeier oder Tag- und Nachtgleiche. Ob am Visüvattage?

48c Erinnert an 10, 27, 17. 48d = 50b.

- 44. Nach Anukr., Yāska (12,27) und Sāy. die hekannte Trias Agni (b), Sūrya (c), Vāyu (d). 'Dieser Agni ist behaart durch die Flammen, der mittlere (Vāyu) durch die Blitze, jener (Sūrya) durch die Strahlen, darum nennt er sie behaart.' Brh. Dev. 1,94.
- 44b. Nämlich die Erde, vgl. 6, 6, 4; 10, 142, 4; 1, 65, 8. 'Agni verbrennt die Erde' Yāska. Es ist überall rtutkā zu ergänzen. Dann gewinnt auch samvatsarē besseren Sinn. Urgiert man aber das Med., so ist zu übersetzen: schert sich oder wird geschoren. Dies paßt aber nicht auf Agni, eher auf den Mond.

erinnert an 1,98,1 (dort Agni Vaisvānara);
 40,5 (Püṣan);
 61,1;
 85,18 (die Sonne).
 Vgl. TS. 3,2,2,2.

44d: 10, 168, 4c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das wiederholte Anschwellen des Donners wird mit den Versfüßen verglichen. 
<sup>8</sup> Henry 

<sup>10</sup> A. O. D. 156) denkt an das Gewitter und die Marut. 
<sup>8</sup> Nach der Anukr. 
<sup>8</sup> Sist nicht ausgemacht, ob sakadhüma in AV. 6, 128 ein Wetterprophet (Bloomfield) oder ein 

<sup>1</sup> tiestirn oder wirklicher Mistrauch ist.

Brahmanen. Die drei (Viertel), die geheim gehalten werden, bringen sie nicht in Umlauf. Das vierte (Viertel) der Sprache reden die Menschen.

- 46. Sie nennen (es) Indra, Mitra, Varuna, Agni, und es ist der himmlische Vogel Garutmat<sup>1</sup>. Was nur das Eine ist, benennen die Redekundigen vielfach. Sie nennen es Agni, Yama, Matarisvan.
- 47. Auf schwarzer Bahn fliegen die gelben Vögel, in Wasser sich hüllend, zum Himmel auf. Sie sind jetzt von dem Sitze der Ordnung zurückgekehrt: dann wird die Erde mit Schmalz benetzt.
- 48. Zwölf Speichenbretter, ein Rad, drei Nabenstücke: wer versteht das? Darin sind zusammen dreihundertundsechzig wie Pflöcke befestigt, die sich nicht lockern.
- 49. Deine ausgiebige Brust, die erquickende, mit der du alles Köstliche in Fülle gibst, die Kleinode bringende, Güter findende, gabenschöne, an dieser laß uns hier trinken, Sarasvati!
- 50. Mit Opfer opferten die Götter dem Opfer. Dies waren die ersten Bräuche. Diese Mächte folgten in den Himmel nach, in dem die früheren Götter, die Sädhya's sich befinden.

45-46. Die Sprache.

45. TBr. 2, 8, 8, 5. Daß die menschliche Sprache nur einen Teil der Rede bildet, deutet auch 8, 100, 11 an. Indische Erklärer suchen in dem geheimen Dreiviertel die drei Veden. Zu eng ist auch die Auffassung in Sat. 4, 1, 3, 16. Dort wird unter dem einen Viertel die deutliche Rede verstanden, unter den drei Vierteln das aniruktam, das die Haustiere, die Vögel und das Kleinzeug sprechen. Der Dichter dachte vermutlich bes. an die göttliche Sprache und zwar ist die Vierteilung der des Purusa analog, der mit einem Viertel in den Geschöpfen und mit drei Vierteln als Unsterbliches im Himmel ist (10, 90, 3). Nach Käth. 2 p. 79, 9 ging die Rede in die Menschen und Götter ein und der Überschuß in die Bäume. MS. 8 p. 70, 16 spricht bei dieser Gelegenheit von der Vierteilung der Väc. Nach Käth. 1 p. 204, 17 sind drei Viertel der Rede in diesen Welten verteilt, ein Viertel in den Tieren. 46. Die Vielheit der Worte und die Einheit der Welt, 10, 114, 5. 465: 10, 149, 8c.

47a-c = AV. 13, 3, 9a-c. Die Regenbildung. Derselbe Gedanke in 1, 79, 2. Die schwarze Bahn ist der Rauch, die goldfarbigen Rosse die zum Himmel fliegenden Flammen. Dort hüllen sie sich in Wasser ein und kehren als Regen auf die Erde zurück (cd). Die Str. er-

öffnet das Regenlied AV. 6, 22. TS. 3, 1, 11, 4 hat mihah statt apah.

 Das Rad des Jahres. Nachtrag zu Str 2fg. zwölf Monate, ein Jahr, drei Doppeljahreszeiten.

48a. Hier swölf pradháyah, in 11 aber zwölt aráh. Über den Unterschied von pradhí und ard s. zu 10, 102, 7. Hier ist das speichenlose Vollrad, in dem die pradháyah die Speichen vertreten, dort das Speichenrad gemeint. Mbh. 1, 3, 144 heißt das Zeitrad dosdasara, 3, 133, 25 dvādasapradhí und trisastistāram.

48d. AV. 10, 8, 4 liest khila dvicacala ye Darnach ist nd im RV. Negation.

An Sarasvatī, die Göttin der Beredsamkeit.
 10, 90, 16.

50a. Vgl. 10, 124, 6d; 130, 3d. 6d; Bhag. 4, 25
50d. Die Sädhya's kommen im RV. nur in dieser
Str. und 10, 90, 7 vor, in AV. 7, 79, 2 sind sie
den Göttern mit Indra an der Spitze, also
dem jüngeren Göttergeschlecht gegenübergestellt. Nach Säy. sind es die karmadsvähderen Erfolg auf Opfer usw. beruht, oder die
Äditya's und Angiras' heißen die Sädhyagötter, wofür er sich auf Ait. Br. 1, 16, 36—39
beruft. Nach Yäska 12, 41 hieß die erste
Göttergeneration so. Es sind wohl die devdh
purve in 7, 21, 7; 10, 109, 4.

- 51. Dieses gleiche Wasser steigt im Lauf der Tage auf und kommt herab. Die Regengötter erquicken die Erde, die Feuer erquicken den Himmel.
- 52. Den himmlischen Adler, den großen Vogel, das gerngesehene Kind der (jewässer, der Pflanzen, der stracks durch Regen labt, den Sarasvat rufe ich zum Beistand an.

# 15. Gruppe. Lieder des Agastya, 1, 165-191.

Auch Agastya ist eine schwer zu fassende Persönlichkeit. Er spielt in seinem Liederzyklus eine Rolle nur als Vermittler in der Sage vom Konflikt der Marut mit Indra und als (jemahl der Lopāmudrā (1, 179). Außerdem erscheint Agastya nur noch zweimal und zwar, wie es scheint, als der Opferherr in 1, 180, 8; 184, 5. Der Dichter nennt sich stets einen Māniden manyā) 1, 165, 14, 15; 177, 5; 184, 4, oder Sohn des Māna 1, 189, 8 oder er spricht von sich als den Māna's 1, 169, 8; 171, 5; 182, 8; 184, 5. Bestimmte Namen dieser Sängerfamilie werden in 1, 165, 15 und vielleicht in 1, 181, 8 namhaft gemacht. Die Serie hat schwierige, vielleicht nicht immer korrekt überlieferte Lieder. Den meisten ist der Schlußpāda gemeinsam (zuerst 1, 165, 15). Viele seltene Wörter oder āπ. λεγ.

### 1, 165. Gespräch zwischen Indra, den Marut und Agastya.

Auf die den Liedern 165 und 170. 171 zugrunde liegende Geschichte wird in den Agastyahedern wiederholt angespielt (vgl. bes. 173; vielleicht auch 1, 180, 8). In Kürze wird die Geschichte
Kath 1 p 139, 13 so erzählt: 'Agastya hatte den Marut hundert gefleckte Stiere geweiht; die
opferte er dem Indra. Auf ihn's gingen die Marut los, zornig den Vajra erhebend. Er's erfand
dieses Lied, damit beschwichtigte er sie.' Ähnlich MS. 2 p. 10, 9; Tand. 21, 14, 5. Nach Taitt.
Br 2, 7, 11, 1 nahm Indra die für sie bestimmten Opfertiere weg. Die Marut griffen ihn mit dem
Vajra an, aber Agastya und Indra beschwichtigten sie mit diesem Liede. Dagegen Yaska 1, 5
'Agastya hatte für Indra eine Opferspende ausgehoben und wollte sie den Marut geben.' In dem
Lied selbst ist die Situation nicht gunz klar. Indra ist im Begriff, zum Opfer des Agastya's zu
gehen Da erscheinen drohend am Himmel die Marut'. Str. 1 skizziert diese Situation und kann
dem Indra oder dem Agastya in den Mund gelegt werden. Indra spricht erst herablassend, die
Marut gereizt. Im Verlauf des Gespräches wird Indra immer selbstbewußter, die Marut um so
kleinlauter. Die Erinnerung an ihr früheres Lob versöhnt schließlich Indra und sie kommen gemeinsam zum Opfer.

## (Indra:)

# 1. "Mit welchem Aufputz haben sich die altersgleichen, versippten Marut

51. Wechselwirkung zwischen Himmel und Erde, zwischen Regen als Gabe des Himmels und dem Opfer als der Gabe der Menschen. Vgl., TS. 3, 2, 9, 7; Ait. Br. 4, 27, 6; Jaim. Br. 1, 145. Bhag. 3, 11.

52. Schlußwort an Sarasvat. Der Sarasvatī wird bisweilen ein Genius Sarasvat an die Seite gestellt. Dieser wird in ab mit der Sonne und Agni identifiziert.

52b = 3, 1, 13a. Kāth. 2 p. 18, 1 hat dafür: den

Herrn der Gewässer, den Stier (Befruchter) der Pflanzen.

52c. abhipatch auch MS. 3 p. 28, 5; 4, 112, 7; Kāth 2, 28, 15; 170, 20 = abhirahatch TS. 6, 6, 5, 4 und Gegensatz von apavahatch ib. abhipa, abhiraha bezeichnen zunächst die Stromrichtung, den Wasserlauf (Say. nimno defah), der Abl. adv. s. v. a. pravage.

1, 165.

Tristubh.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über Mäna — Agastya s zu 1,117,11; 7,88,13. Irrig ist wohl die Auffassung der Brh. Dev. 5, 158 (vgl. 4,52), daß Mänya den Agastya selbst bezeichnet. 

<sup>2</sup> Agastya. 

<sup>3</sup> Genannt wird er allerdings nicht. 

<sup>4</sup> Für die nach der späteren Erzählung das Opfer eigentlich bestimmt war. Im Lied selbst ärgern sie sich nur darüber, daß Indra allein, ohne seine treuen Kampfgenossen, das Opfer aufsu ht. Zieht man aber 1,169, 1—2; 170 und 171 sur Ergänzung heran, so ergibt sich das gleiche Bild wie in der späteren Fassung.

gemeinsam zusammengetan? Mit welcher Absicht, woher sind sie gekommen? Diese Bullen preisen den Kampfmut<sup>1</sup> im Wunsch nach Schätzen."

2. "An wessen feierlichen Reden haben die Junglinge Wohlgefallen gefunden? Wer hat die Marut zu seinem Opfer gelenkt? Die gleich Adlern in der Luft dahinschießen, durch welchen hohen Gedanken bringen wir sie zum Stillstehen?-

### (Der Sprecher der Marut:)

3. "Woher kommst du, Indra, allein, der du doch ein Mächtiger bist, du rechtmäßiger Herr? Was hast du dabei (für Absicht)? Du willst (mit uns) paktieren, da du mit den Geputzten zusammengetroffen bist. Sag du uns das. o Falbenlenker, was du für uns hast."

### (Indra:)

4. "Mir sagen die feierlichen Reden, die Gedichte, die Somagetränke zu. Der Kampfmut regt sich; der (Preß)stein ist für mich aufgesetzt. Die Lohlieder wünschen, erwarten (mich). Dieses Falbenpaar fährt uns zu ihnen."

### (Die Marut:)

5. "Aus diesem Grunde haben wir mit den selbstherrlichen (Rossen) als den nächsten (Gespannen) fahrend, unsere Leiber mit den Hoheitszeichen

1bc. Vgl. 5, 58, 5d.

- 1d. śúsmam arc wie ójo arc 3, 32, 3. Vgl. arkám anycúh von den Marut 1, 19, 4; 85, 2; 166, 7.
- 2d. mahá mánasa: Gemeint ist wohl: durch welches Gedankens Macht? Derselbe Ausdruck auch 6, 40, 4b. Vgl. mahamanas, das in der älteren Sprache großdenkend, hochherzig (Chānd. Up. 2, 11, 2), wie hochmütig (ib. 6, 1, 2) bedeutet.
- 8. Die gereizte Antwort der Marut.
- 8a. kútah in Erwiderung der Frage in 1c Nach Sāy. und Uv zu VS. 33, 27 ist kútah 'weshalb'. 'māhinah zu ehren d. h. von einem Gefolge zu begleiten. Obwohl du ein solcher bist, weshalb gehst du ohne Gefährten? Oder: Wohin gehst du?' Sāy.
- 8b. So Uv. zu VS. 33, 27. Ähnlich im Pāli, z. B. tumhākam ettha kim Jāt. II p. 176, 15. Sāy. 'warum bist du so? Warum hast du keinen Begleiter?'
- Sc. Die Kommentare ergänzen vacobhin zu śubhāndin. Doch sind damit die Marut gemeint und es wird auf śubhā in 1a Bezug genommen.
- 8d. Vgl. 10, 69, 4 dātrām rakṣasva yād idām te asmē und 10, 95, 13 yāt te asmē Entweder: was du uns zu sagen (Sāy.) bez. was

- du von dem Opfer fur uns hast. Oder all gemein mit Uv. was der Grund dieser Trennung uns gegenüber ist, d. h was du gegen uns hast.
- 4. Indra's Antwort auf die letzte Frage Fr betont sein bekanntes Wohlgefallen an Opfer und Gebet, das ihm ein Anrecht darauf gibt
- 4b. śúşmah doch wohl des Indra, trotz 9,50,1 53,1, wo von dem śúşma des Soma ähnliches gesagt wird. Oldenberg denkt nicht unpassend an śúşmam (vgl. 4, 17, 12: 10, 75, 3).
- 5. Die Marut fühlen sich als freie Herren, die dem Indra keine Rechenschaft schuldig sind 5a—c nach Säy., dem Windisch (Album Kern 139) folgt. In antamebhik sieht Windisch das Gegenteil von den paramäh in 1, 167,2. Es sind die dem Wagen am nächsten angespannten Rosse, während die Antilopen den Vorspann bilden. mähobhik verbindet Säyenger mit b. a—c sind ein Satz. sväksatrebhik<sup>2</sup> könnte aber auch zu mähobhik gehören: mit den freien Hoheitszeichen. yu fmahe Perf. ohne Redupl. wie nindima, nytuk (5, 52, 12) oder nivartire Mbh. 9, 9, 35.
- 5d. anu-bha später = genießen oder kennen lernen, erleben, nachfühlen. In der älteren Sprache auch erreichen, gleichkommen, fassen (Prasnop. 4, 5; 5, 3; TS. 7, 3, 14, 1; Chänd. Up.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. sie stimmen den Schlachtgesang an. svaråjah. Vgl. svayatasah 1, 166, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 1, 181, 2 heißen die Rosse der Asvin

schmückend, die Antilopen noch dazugespannt. Du, Indra, hast dich ja in unsere Selbständigkeit geschickt."

### (Indra:)

6. "Wo war denn diese euere Selbständigkeit, ihr Marut, als ihr mich im Drachenkampf allein ließet? Denn ich, der Gewaltige, Starke, Überlegene parierte jedes Feindes (Waffen) mit meinen Waffen."

### (Die Marut:)

7. "Vieles hast du mit uns als Verbündeten, mit vereinten Kräften, du Bulle, getan. Vieles werden wir drum noch tun, du gewaltigster Indra, wenn wir ernstlich wollen, ihr Marut."

### (Indra:)

8. "Ich erschlug den Vrtra, ihr Marut, mit der Indrakraft, durch meinen eigenen Grimm stark geworden. Ich habe diese allschimmernden Gewässer für Manu wegsam gemacht mit der Keule im Arm."

### (Die Marut:)

9. "An die dir zugestandene (Macht), o Gabenschenker, reicht keiner je heran — nicht ist einer, der dir gliche, unter den Göttern bekannt — weder einer, der noch geboren wird, noch ein Geborener. Was du vorhast, das tu, du Erstarkter!"

### (Indra:)

10. "Auch wenn ich allein bin, muß meine Stärke genügend sein, was ich auch jemals wagend mit Bedacht vollführen mag, denn ich bin als der Gewaltige bekannt, ihr Marut. Was ich ins Werk setze, das bemeistert Indra.

- 7. 3 1; RV. 1, 52, 11; 3, 32, 11); recht sein genügen (RV. 1, 10. 12; 7. 31, 9; Šāňkh. Śr. 15, 5, 1); nachgeben, sich fügen, sich unterordnen (Šat. 14, 4, 1, 20; RV. 1, 173, 8; 10, 147, 1).

  6a. Rhetorische Frage.
- 6b. Vgl. 1, 101, 6c. Zur Sache s. 8, 7, 31; Sat. 4, 3, 3, 6.
- 7d: 8, 61, 4b; 66, 4d. Der Sprecher der Marut wendet sich an die übrigen.
- 8cd. Indra leitete die befreiten Flüsse in ihre Bahnen zurück und führte den Stammvater Manu durch sie in seine nachmalige Heimat. Eine historische Reminiszenz an die Einwanderung der arischen Stämme in das östliche Pandschab. Beide Sagen, die Flußsage und die Manusage sind auch 10, 49, 9; 104, 8; 4, 28, 1; 5, 31, 6 verbunden; vgl. noch 1, 40, 7; 131, 5; 112, 16; 5, 30, 7; 10, 76, 8; 73, 7. Die sugā apāh sind das Gegenteil der durgāh srotyāh AV. 10, 1, 16.
- Schwierig zu konstruieren. nähih verbindet sich öfters mit nasat 8, 81, 17; 68, 8; 70, 3.
   gehören wohl a und c zusammen und b

- ist Schaltsatz, der a-c begründet. d zieht das Fazit. Oldenberg zieht ndkir nú zum Folgenden. Dann macht die doppelte Negation in a und b Schwierigkeit. Aufrecht (KZ. 26, 611) will nd streichen, was bare Willkür ist.
- 9a. Zu anuttam wird am besten kşatram nach 7, 34, 11 (vgl. 6, 25, 8c) oder vīryām nach 1, 80, 7 ergänzt. Allerdings heißt auch Indra selbst anānudā (1, 53, 8; 10, 38, 5). Dies könnte hier passivisch ausgedrückt sein: 'Bei dir wird nicht nachgegeben'. á ist unsicher. Vielleicht weist es auf das folgende nasate hin. Zu nākir nú vgl. nākih nú 10, 111, 7; nú nākih 3, 49, 2; nú nākih 5, 85, 6.
- 95: 1,81,5c; 7,32,23a; 1,52,13d; 6,21,10d: 30,4.
- 9c. Säy. verbindet dies mit d: 'Kein Künftiger oder Geborener erreicht die zu tuenden Taten, die du tust'.
- 10b: 5, 29, 14 c. Aus dieser Parallele folgt Einheit des Satzes in b.

- 11. "Begeistert hat mich dabei euer Lob, ihr Marut, die Erbauung, die ihr Herren mir bereitet habt, wert zu hören, mir dem Indra, dem Bullen, dem Freigebigen, dem Freund die Freunde in eigner Person meiner Person.
- 12. "Diese, die mir also entgegenstrahlen, die untadelige (Schar), die sich Ruhm und Speisegenusse zulegen ihr Marut, goldfarbig aussehend habt mir jetzt gefallen und sollt mir auch künftig gefallen."

### (Der Sänger:)

13. "Wer feiert euch wohl hier", o Marut? Fahret zu den Freunden, ihr Freunde! Wecket die Gedanken, ihr Prächtigen: Nehmet dieser meiner rechten (Worte) wahr!"

### (Indra:)

14. "Da wie die Zuneigung zu einem Günstling der Dichter, die Sehergabe des Manya uns hergeführt hat, so kehret, o Marut, fein bei dem Redekundigen ein! Diese erbaulichen Worte soll der Dichter für euch anstimmen."

### (Der Sänger:)

- 15. Dies Preislied, diese Lobrede des Dichters Mandarya, des Maniden, ist
- 11. Indra nimmt zwar diese Taten für sich allein in Anspruch, erinnert sich aber mit Vergnügen an das Lob, das ihm die Marut als Barden dabei gespendet haben. Vgl. 8, 89, 3; 5, 29, 1. 3. 6; 31, 4. Indra ist marutstotrah Śańkh. Śr. 8, 16, 1.
- 12b. Ich ergünze mit Oldenberg zu anedyah vermutungsweise gandh nach 1,87,4; 5,61, 13; vgl. 6,19,4. Sây. und Hillebrandt knüpfen an nedyas = nédiyas an = weitesten Ruhm. érdvah işah, eben als Sänger, vgl. dazu 1,9,8. 12d: 4,23,4c.
- 14. Die Str. könnte auch von dem Sprecher der Marut gesprochen sein. Teilt man sie noch dem Indra zu, so würde dieser das Loblied des Maniden den Marut abtreten. Roth's annehmbare Konjektur duvasyá für duvasyát behebt noch nicht alle Schwierigkeiten der Str. Doch würde so ab einen Satz bilden, in dem å sinngemäß zu cakré gehört. duváse bleibt schwierig. Wenn dúvas 'Vorliebe' bedeutet (s. zu 1, 4, 5c), so ist der duvds derjenige, der diese Vorliebe hegt oder besitzt, der Günstling, oder Liebling, der pranayin der späteren Sprache. kāruh — manyasya medhā ganz wie kavih - dhih 1, 95, 8; kanvāh — match 8, 6, 84; dhitayah — kanvah 8, 6, 8.
- 14b. asmán, Indra und die Marut. mānyásya,

- des Maniden, nicht des Mana -- Agastya Neben Agastya, der in 1,170,3 ausdrücklich angeredet wird, erscheint auch 1,170,4d noch eine zweite Person, vermutlich ein Sohn des Agastya, als Opferpriester und eigentlicher Lobsänger. Möglich ist aber auch, daß schon hier die Ballade in die Gegenwart übergeleitet wird.
- 15. Schlußwort des Dichters der Ballade, des Mäniden Mändärya, kehrt als Schlußstr. in den nächsten Liedern wieder.

15a: 1, 171, 2. 15cd ist unsicher.

16c. yāsīsta, korrekt gebildet wäre nur 3. Sg Med. des Opt (Prek.) Aor. Subjekt dann der Manide in b. vayam, wohl dasselbe Wert wie in vayavantam 6, 2, 5. Say, zu 6, 2, 5 sucht darin das bekannte vaya 'Zweig' in übertragenem Sinn - Nachkommenschaft. Dies past gut; vgl. auch 2, 5, 4; 8, 13, 6. Zu isá – vayám ist dann zu vergleichen prajám işam 7,96,6; prajāvatir işah 6,52,16; 9, 23, 3. Oder ist hier ied einfach: nach Wunsch? Die meisten Ausleger fassen yästeta als 2. Pl. Oldenberg vermutet, daß vaydm für 'vayam stehe (vgl. 1, 171, 6b; 173, 12b): 'Möget ihr zu (uns) gehen mit Nahrung, für unsere Person einen Abwendungsgang (von Indra's Zorn). 15d. vrjána hier wie 5, 44, 1; 6, 85, 5; 7, 32, 27; 10, 27, 4 Mask. neben dem Neutr. orjána.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf Erden. 
<sup>2</sup> Besser wäre dann: Ihr solltet mit Labsal kommen (zu dem Liede), das für eure Person eine Abbitte ist.

für euch, Marut. Er möchte durch Nahrungsfülle für seine Person zu Nachwuchs gelangen. — Wir möchten einen gastfreien Opferbundler kennen lernen, der rasch schenkt.

# 1, 168. An die Marut.

- 1. Wir wollen nun dem wilden Geschlecht, dem Fähnlein des Bullen (Indra) von seiner früheren Größe erzählen. Wie mit Feuer übt ihr lautbrausende Marut auf der Fahrt, wie mit Kampf, ihr Mächtigen, eure Kraft aus!
- 2. Wie einen leiblichen Sohn das Süße 1 tragend tändeln die Tändler herbei, auf die (Worte der) Weisheit ungeduldig wartend. Die Rudrasöhne kommen mit ihrer Gunst zu dem Huldiger; nicht mißachten die Selbststarken den Opferveranstalter.
- 3. Wem die unsterblichen Helfer Reichtümer und Zuwachs gewährt haben, weil er mit Opfer freigebig war, für den besprengen die Marut wie gute (Freunde) viele Landstrecken mit Milch<sup>1</sup>, die Erquickenden.
- 4. Eure selbstgelenkten Anläufe stürmten vorwärts, die ihr die Räume mit euren Kräften durchdrungen (?) habt. Es beben alle Geschöpfe, die festen Häuser. Wunderbar ist eure Auffahrt bei vorgehaltenen Speeren.
- 5. Wenn die Mannhaften in hitzigem Anlauf die Berge erdröhnen machen oder des Himmels Rücken erschüttert haben, dann bebt jeder Baum bei eurem Ansturm. Das Kraut eilt voraus, als ob es eine Wettfahrt machte.
- 6. Ihr gewaltige Marut mit unversehrter Schar, schenket uns wohlwollend eure Gnade in Fülle! Wo eurer Geschoß mit dem feuerfarbenen Zahn furcht, da macht es (die Wasser) frei, wie der beharrliche Eifer die Herdentiere.
- 7. Sie, deren Gaben (nicht wankend) wie die Säulen, deren Geschenke nicht zu entreißen sind, die nicht zurückfordern (?), die in weisen Reden gefeierten,

Während dieses u. s. den Opferbund zu bezeichnen scheint, wird vridna m. mehr konkret den Kreis der zusammen opfernden Persönlichkeiten oder einen einzelnen Opferbündler meinen. Die Süri's werden meist im Pl. erwähnt und in den Dänastuti's werden oft mehrere verbündete Schenker mit Namen genannt. igd: wie ig mit bhojana, igay mit bhuj, so ist igd mit bhoja synonym.

1, 166.

Jagatī, Schluß Triştubh.

 pûrvam deutet den Schlußgedanken in Str. 13 an.

1cd. aidhéva — gudhéva 'wie mit Feuer und Schwert'.

<sup>2</sup>a: 1, 185. 2 c. **2**b: 1, 85, 1 d.

 Die beliebte Verbindung räyds poşam wird hier durch ca in eine Koordination aufgelöst. 8c. hitá iva, vgl. 4, 57, 1b.

3d: 5, 63, 5d; 1, 157, 2; 8, 62, 16; 1, 87, 2.

4a. Ist avyata 3. Pl. Impf. med. von vi oder 2. Pl. Aor. akt. von vye? Das Med. spräche gegen vi. évāsah, oder Läufer — Rennpferde, so Sāy. éva der Marut auch 5, 41, 5. 13.

4c: 1,85,8c. bhivanāni harmyā koordiniert für: die Geschöpfe in den festen Häusern.

6d unsicher. Zu rinati ist vielleicht apdh su ergänsen nach rinan apdh 8, 7, 28 von den Marut; vgl. 2, 22, 4; 8, 32, 2; 9, 109, 22; 10, 138, 1. Ähnlich schon Oldenberg. Nach Durga zu Nir. 6, 30: 'Wie man die Glieder des Tieres mit dem Beil durch starke Verletzung trennt'. Der Vergleich ist wohl Anspielung auf den Valamythos. barkdyā (Zuversicht oder Beharrlichkeit) der Angiras' usw.

7b. alātrudsah? Vgl. 8, 30, 10.

7cd. Als die Barden des Indra, vgl. SV. 1, 5, 2, 1, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Regen, vgl. Str. 2.

<sup>16</sup> 

sie singen den Gesang, um vom berauschenden (Soma) trinken zu dürfen; sie kennen des Helden erste Heldentaten.

- 8. Mit hundertfachen Burgen bewahret den, o Marut, wem ihr eure Gunst geschenkt habt, vor Ränken, vor bösem (Gerede)! Welchem Mann ihr Gewaltigen, Starken, Reichen (eure Gunst geschenkt habt), den schützet ihr vor (bösem) Gerede in gedeihlichem Besitz von Nachkommenschaft.
- 9. Alle schönen Sachen sind auf euren Wagen, o Marut, aufgeladen, die Kräfte, die gleichsam miteinander wetteifern. An euren Schultern sind auf Reisen die Spangen. Eure Achse läuft mitten durch die Räder.
- 10. Viele schöne Sachen sind in euren männlichen Armen, auf eurer Brust Goldmunzen, grelle Zieraten, auf den Schultern Antilopen(felle), an den Radschienen Messer. Wie Vögel die Flügel haben sie ihre Herrlichkeiten entfaltet.
- 11. Die groß sind an Größe, mächtig, weitreichend, weithin sichtbar wie die himmlischen durch die Sterne; wohlklingende, zungenfertige Töner mit dem Munde sind die Marut, dem Indra gesellt als seine Umjauchzer.
- 12. Das ist eure Größe, ihr edelgeborenen Marut: eure Gabe ist dauernd wie das Gebot der Aditi. Auch Indra macht sie nicht aus Feindschaft dem frommen Mann abwendig, dem ihr sie geschenkt habt.
- 13. Das war, o Marut, euer Verwandschaftsgefühl in einer fernen Zeit. daß ihr Unsterbliche oftmals das Preislied bevorzugtet. Mit dieser Gesinnung haben die Herren isich vor Manu, seine Dienstwilligkeit bevorzugend, zugleich mit ihren Meisterkünsten sehen lassen.
- 14. Eure Vollzahl, ihr Marut, durch die wir für lange Zeit das Übergewicht bekommen werden, ihr Mächtigen, die die (anderen) Leute zu ihrer Partei hinüberziehen, die möchte ich mit diesen Gebeten zum Opfern herbekommen.

15 = 1, 165, 15.

8: 1, 128, 5fg.

85: 1, 64, 13 b.

10b: 1, 64, 4; 5, 56, 1.

12d: 7, 59, 4b.

18a: 5,53,16; 55,9; 8,20,22; 10,64,13. Derselbe Gedanke bei anderen Gottheiten 3,58,6; 4,44,5; 5,73,4; 8,10,3.

18b: 1, 83, 7d; 182, 4d.

18c. Zu śrustim doyd vgl. śrustim doah 8,50,2. 18d: 6,66,2d.

14b. Die Vollzahl (párinas) ist die ganze Schar der Marut; vgl. sárvayā viśá 1, 39, 5.

14d. istim ist eine Art Infin., von as abhängig, wie ärabham in 10,62,9.

 <sup>7</sup>d. virdsya, nach Sāy. des Indra. Könnte auch allgemein zu verstehen sein.

<sup>8</sup>a. Zu aghát ist aus d śámsāt, wie umgekehrt in d aghát zu śámsāt zu ergänzen.

<sup>9</sup>c: 7, 56, 13a. Roth vermutet prapadeşu 'an den Fußspitzen', vgl. 5, 54, 11 putsû khāddyah.

<sup>9</sup>d. Dadurch wird der Wagen sukhd, leichtlaufend. Ob man sich am Wagen der Marut die Achse selbst drehbar dachte, ist eine andere Frage.

<sup>10</sup>c. Zu pavişu kşurdh vgl. kşurdpavi (= asi-dhara Rud. zu Ap. Sr. 8, 17, 7).

<sup>116. &</sup>quot;Wie die himmlischen': Säy. ergänzt die Götter, die die Sterne als Armbänder tragen; Ludwig: die Räume. Eher nach 1,87,1d die Sternbilder.

<sup>12</sup>b. 'Die Gabe, nämlich Regen usw.' Say.

<sup>12</sup>c. Anspielung auf die Agastyageschichte, s. su 1, 169, 1.

<sup>18—14.</sup> Sie fühlten sich als Verwandte der Vorfahren des Sängers und sollen dieses Verwandtschaftsgefühl aufs neue beweisen, damit der gegenwärtige Sänger mit ihrer Hilfe die Konkurrenten besiegen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Marut.

## 1, 167. An die Marut.

- 1. Du hast, o Indra, tausend Hilfen für uns, tausend sehr willkommene Labsale, du Falbenlenker. Tausend Reichtümer, tausendfältige Gewinne sollen uns zukommen, um (uns) zu erfreuen!
- 2. Die Marut sollen mit ihren Hilfen zu uns kommen oder mit den höchsten, vom hohen Himmel stammenden, die Verwandlungskünstler, auch wenn ihre entferntesten Gespanne noch am anderen Ufer des Meeres laufen.
- 3. An die sich angeschlossen hat wohlaufgenommen die in Schmalz wandelnde (Rodasī), in Gold gekleidet wie der hintere (? Teil des) Speers, heimlich mitkommend wie eines Menschen Weib , von einem Zuhörerkreis umgeben wie die gelehrte Rede.
- 4. Die schmucken, unverzagten Marut zogen mit der Unparteilichen wie mit einer gemeinsamen Frau davon. Die Grausigen stießen die Rodass nicht ab, die Götter ließen sich die Starke zur Gesellschaft gern gefallen.
- 5. Als es der Asurischen gefiel, sie zu begleiten, der mannhaftgesinnten Rodasi mit aufgelösten Zöpfen, so bestieg sie wie Süryā den Wagen des Verehrers, von funkelndem Aussehen wie das Nahen der Wetterwolke.
- 6. Die Jünglinge ließen die junge Frau auf (den Wagen) steigen, die dem Prunk zugetane, in weisen Reden feste, wenn für euch, Marut, der von Spenden begleitete Lobpreis bestimmt ist und der Somabereiter eifrig den Gesang anstimmt.
- 7. Ich tue kund, was dieser Marut kündenswerte wahre Größe ist, daß die männlichgesinnte, selbstbewußte (Rodasi), die so feste (andere) begünstigte Frauen auf der Fahrt mitnimmt.

1, 167.

Triștubh. Nur die erste Str. ist an Indra gerichtet.

1c 6, 22, 3d.

1d: 7, 26, 5.

2b. Welches Subst. hier zu ergänzen sei, bleibt ungewiß. Säy. Reichttimer. Vgl. 4, 29, 5c.

2cd. Sinn: Auch wenn ihre entferntesten Gespanne noch weit weg am Ende der Welt sind. Zu paramäh vgl. auch 6,62,11.

8-7. Die Marut und die Rodasī.

8a: 6, 50, 5.

8b. úparā ist zweifelhaft.

Scd. sám ist mit cdrants zu verbinden, oder es ist ets zu ergänzen. Jedenfalls gehört es nicht zu mimydksa, denn sam-myaks wird mit Instr., nur myaks und å-myaks mit Lok. verbunden. väk gehört in den Vergleich. vidathyå, oder: sakral. Vgl. 7, 43, 3. Sollte aber väk die Rede der Marut sein, so

ist 7,31,8 zu vergleichen und d von c zu trennen.

4a. yavyá (Instr.?) gans unsicher. Vielleicht ist gemeint: die ihre Gunst gleichmäßig verschenkt. Dies würde sum Vergleich passen. Vgl. 1, 173, 12.

4b. sādhāraņyā Inst. Fem. von sādhāraņa mit verāndertem Akzent wie bei drusi, aparī.

4c. rodasi hier und sonst einigemale flexionsloser Kasus. Doch könnte in der Überlieferung schon frühzeitig Verwechslung mit dem Dual rödasi stattgefunden haben.

5d: 6, 75, 1a.

65. Wie die Marut selbst (1,64,6). Vgl. auch Str. 3d.

7cd. Rodasī läßt auch die anderen Geliebten der Marut<sup>5</sup> (wie die vák in 3, die távişī 1, 64, 10; die rest's 1, 87, 2, die vidyātah 5, 54, 11; 1, 168, 8; s. su 5, 52, 3a) ohne Eifersucht mitfahren. So groß ist die Hoheit der Marut.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie eine menschliche Frau heimlich mit anderen Männern geht.
<sup>2</sup> Der Rodasī.
<sup>3</sup> D. h. charakterfest.
<sup>4</sup> Diese selbst werden gern als *mdryāh*, als verliebte junge Männer bezeichnet.

- 8. Es schützen Mitra und Varuna vor Makel, während Aryaman die Unlöblichen büßen läßt. Mag auch das Unerschütterliche, das Feste wanken, der Wunschgewährer gedieh doch, ihr Marut.
- 9. Denn niemals hat man das Ende eurer Macht, ihr Marut, weder nah noch auch fern von uns erreicht. Durch ihre kühne Kraft überlegen, wehren sie kühnlich der Anfeindung wie einer Wasserflut.
- 10. Wir wollen heut, wir morgen in dem Streite des Indra liebste Freunde heißen. Wir waren es früher. Und Großes soll uns Tag für Tag werden: Das möge das Oberhaupt (?) der Männer uns gestatten.

11 = 1, 165, 15.

### 1, 168. An die Marut.

- 1. Mit jedem Opfer für euch ein wie alle Male (den anderen) zuvorkommend ihr habt die zu den Göttern gehenden (Gedanken) an euch, Gedanken um Gedanken, eingegeben möchte ich euch herlenken zum Wohlergehen beider Welten, zu großer Gunst mit Lobliedern.
- 2. Von selbst entstanden wie die Erdschlünde, selbststark wurden die Schüttler zu Labsal und Sonnenlicht geboren, wie die tausendfachen Wogen der Gewässer, mit dem Munde zu loben wie die Rinder, die Stiere.
  - 3. Die wie die ausgepreßten Somatränke aus gesättigten 1 Stengeln, wenn
- 8a. pánti Plur., weil der Dichter den in b genannten Aryaman einbezieht. Vgl. 4, 13, 2c und 8, 25, 13; 46, 4; 1, 41, 1. 2; 5, 67, 3. Ähnlich 3, 57, 2, der umgekehrte Fall 5, 67, 1; 1, 122, 11.
- 85—c. Die Sätze mit utd sind dem Sinn nicht der Grammatik nach bisweilen abhängige Sätze. Vgl. 1, 4, 5—6; 153, 4.
- 8d. dättværah, sonst von den Marut gebraucht (3, 51, 9; 5, 58, 2), wird hier von Säy. (zweite Erklärung) wohl richtig auf den Opferspender bezogen.
- 95: 1, 100, 15: 10, 54, 3.
- 9d. Zum Vergleich s. 4, 30, 12. Doch könnte drach auch Nom. sein: hemmen wie ein Wasser (den Wanderer o. 2.). vgl. 5, 53. 9.
- Wieder der Versöhnungsgedanke der Marutlieder des Agastya.
- 10c. Zu máhi ist ein passendes Subst. (Ruhm, Gnade, Gabe o. ä.) zu ergänzen.
- 10d. rbhuksáh? Jedenfalls ist Indra gemeint.

#### 1, 168.

Jagati, 8-10 Tristubh.

Vgl. 6, 48, 1. tuturvdnih wohl wesentlich
 turvdnih. Oder ob verderbt aus Infin.

tuturvāņi (vgl. rājāni 10, 49, 4; tarāņi 3, 11, 3 und pupūtāni 10, 132, 6) wie grņijāņi in dem ähnlich gebauten Satz 8, 12, 19? Say. leitet die Form von tvar ab. In diesem Fall wäre 10, 73, 4 samanā tūrņir ūpa yasi yajāām zu vergleichen und vielleicht die Marutschar als Subjekt zu denken. vaḥ in ab besser auf die Marut als auf die Sängerkorona (mit doppelter Anrede wie 1, 6, 3) zu beziehen.

- 1b ist Satzparenthese. Es ist zu denken devayák (dhíyah), dhíyamdhiyam. dhíyam dha vgl 6, 49, 7; 7, 34, 8; 10, 46, 5 und dhíyamdha, bes. 7, 2, 2; 13, 1.
- 1c. Zu switáya ródasyoh vgl. 1, 85, 1.

1d: 1, 52, 1d.

- 15. 15am ståh vgl. 7, 66, 9. Gemeint ist Regen oder Nahrung und Sonnenschein. Vgl. 8, 7, 8.
   22; 1, 19, 8 und zu 15ah 1, 86, 5.
- 2d. gárah ukşánah vielleicht ein einziger Begriff wie AV. 3, 11, 8b. ukşánah ist zugleich Wortspiel mit ukş 'b-netsen' (vgl. 1, 87. 2; 166, 8). Das Lob der Rinder bei der Arbeit wie das der Rosse, vgl. zu 1, 27, 1.
- Sab. Zwei verschiedenartige Vergleiche. Das tert. comp. liegt in hrisu — äsate Die Marut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. im Wasser aufgequellten.

sie getrunken sind, im Herzen weilen wie Günstlinge - auf ihre Schultern lehnt sich (die Lanze¹) wie (eine Frau), die sich anlehnt. In ihren Händen sind Spange und Schwert (?) vereinigt.

- 4. Die selbstgeschirrten (Gespanne) sind ausgelassen vom Himmel herabgekommen. Treibt selbst mit der Peitsche an, ihr Unsterbliche! Staublos, von starker Art haben die Marut sogar das Feste erschüttert, die mit den blinkenden Sneeren.
- 5. Wer macht euch selbst, ihr speerblitzenden Marut, im Innern erzittern wie mit der Zunge zwischen den Kinnbacken? Die das feste Land erschüttern wie bei der Ankunft der Speisen, viel befehlend täglich erscheinend wie Etasa.
- 6. Wo gibt es denn auf dieser großen Strecke, auf der ihr Marut herkamt, (für euch) fern, wo nahe, wenn ihr das Festgefügte erschüttert, als wäre es locker? Mit dem Fels flieget ihr durch die heftige Wasserflut.
  - 7. Gewaltsam wie euer Gewinnen (und doch) sonnebringend, heftig (und

weilen im Herzen der frommen Menschen (d. h. liegen ihnen am Herzen) wie die getrunkenen Somasafte im Herzen (vgl. 1, 91, 13; 179, 5; 3, 42, 8; 8, 2, 12; 48, 12; 10, 32, 9) und wie Gunstlinge einem am Herzen liegen. Im ersten Vergleich ist das Imherzenliegen eigentlich, ım zweiten bildlich zu verstehen. Sav.: Welche Marut wie die ausgepreßten Somapflanzen, deren Glieder gesättigt sind - wie die rankenartigen Soma's vor der Pressung durch das Aufquellen gesättigt nachher ausgepreßt zu Saft geworden, getrunken im Herzen der Trinker wie die Verehrenden sitzen, so sitzen die Marut, die zum Opfer geladen und gesättigt sind, als Gegenstand des Nachdenkens im Herzen wie die Verchrenden da."

3c. Das Subjekt ist zu ergänzen oder *kriti*h aus d vorwegzunehmen. Auf den Schultern der Marut sind die Speere (1,64,4; 5,54,11; 57, 6), aber auch die Spangen (1, 166, 9; 7, 56, 13). rambhiniva, oder: wie eine Stockträgerin d. h. Greisin (am Stock). Sāy.: 'wie' eine Frau, die sich auf die Schulter des Jüngsten stützt.

4a. Von Säy. auf die Marut selbst bezogen. 5ab. Rhetorische Frage wie 6a.

56. Zu hanon (Du., vgl. AV. 10, 2, 7; Ait. Br. 7, 1, 2) ist nochmals antar zu denken. Der Vergleich ist schief gestellt; die Aktivkonstruktion geht in die mediale über: wie man mit der Zunge zwischen den Kinnbacken zittert Oder ist Adnva Instr. Sg. mit Attraktion an jihodyā? tmdnā ist erstarrter Kasus = svayam.

Sc. isám ná yámani: Kaum 10, 77, 4 zu vergleichen. Eher ist die wandelnde Nahrung, die Rinder usw., also die gomater isah (1, 48, 15 u. ö.) oder die fah in 1, 130, 3 gemeint. Say, bezieht den Ausdruck auf die Feldfrüchte. Die den Boden erschütternden Marut werden entweder mit den aus- und eingetriebenen Herden oder mit den Erntewagen verglichen. cd ist vielleicht ein einheitliches Bild.

5d. puruprdisah stimmt zu Str. 4b. ahanyah entweder nur zum Vergleich oder das Tert. comp. mit Attraktion. Im ersten Fall ist élasa hier nicht das Sonnenroß, sondern eher der Wagenlenker der Sonne, eine Hypothese, die auf den Etasamythos in 1,54b; 61,15 u. ä. neues Licht werfen würde. In diesem Falle ware zu übersetzen: Viele Befehle erteilend wie der täglich kommende Etasa.

6ab: 2, 27, 3d; 3, 30, 2.

6d. Es ist wohl ein ähnlicher Vorgang wie 5, 56, 4cd; 1, 85, 5 gemeint. Mit der Wasserflut der Regenzeit setzt sich der Fels in Bewegung. Die Marut fliegen gleichsam mit ihm durch die Wasserflut. Der Ausdruck offenbar recht gesucht\*. Oder liegt ein sonst unbekannter mythischer Vorgang zugrunde: Ihr flieget mittels eines Felsens durch die wilde Flut? Vgl. 8, 20, 4. Man sollte umgekehrt erwarten, daß sie mit der Flut durch den Fels fahren; vgl. 5, 52, 9; 1, 85, 10; 39, 8d. Say.: mit dem Stein, dem Vaira, zersprengt ihr die Wolke.

- doch) die Früchte reifend, zerschmetternd (?), o Marut, ist eure Gabe¹ (doch) erfreulich wie die Belohnung von einem Spender, breitlaufend wie die Asurische, flammend.
- 8. Die Ströme jauchzen ihren Radschienen entgegen, wenn diese die Wolkenstimme hervorbringen. Die Blitze lächeln auf die Erde hernieder, wenn die Marut das Schmalz träufen.
- 9. Die Préni gebar zu großer Kampfeslust die hitzige Reihe der unverzagten Marut. Die Genossen brachten ihre gewaltige Erscheinung hervor. Alsbald erblickten sie ringsum reges Leben.

10 = 1,165,15.

### 1, 169. An Indra.

Fortsetzung der Agastyageschichte. Indra wird beschwichtigt und mit den Marut ausgrsöhnt. Die Situation, bes. in Str. 3ab, entspricht der in 1, 165, 1.

- 1. Du, Indra, wirst selbst diese herankommenden großen (Marut bannen): du bist der, der auch große Feindschaft abwehrt. Du Meister der Marut, der (sie) kennt, gewinn ihre Gunst, denn sie ist dir die liebste!
- 2. Diese (Marut) haben angespannt, o Indra, da sie sich der allgemeinen Dankesansprüche an die Sterblichen bewußt sind: die Schlachtreihe der Marut, die um den Gewinn des ersten Siegerpreises, dessen Lohn das Sonnenlicht ist, wettläuft.
- 7. Im einzelnen vielfach dunkel. Den tieferen Sinn, der in dem Gegensatz von sätt und rätt liegt, hat nur Ludwig erfaßt. Was sie bringen (den Regen), ist erfreulich, aber die Art, wie sie ihn gewinnen, ist gewalttätig. In der Gewittererscheinung und dem fruchtbaren Regen zeigt sich die Doppelnatur der Marut und der Gegensatz des rauhen und doch freigebigen Kriegers. Vgl. Str. 9cd.
- 7b. vipākā und pipişvatī? Sāy.: 'mit reifen Früchten und das Pflügen durch die Ackerbauer mit sich bringend oder die Feinde zermalmend'. Roth 'reif, schwellend (überreich)', indem er pipişvatī auf pi zurückführt. Nach Gr. zum Desid. von pi.

7d. Die Rodasi nach 1, 101, 7b; 167, 5a.

8a: 5,54,2d. Die brausenden Ströme stimmen in das Gewitterkonsert, gebildet durch den Donner ihrer Radschienen, mit ein.

8d: 10, 78, 4 c.

9c: 1,85,2; 169,3b. sapsará: dieselbe Begriffsentwicklung wie bei d. Genosse.

2d = 10, 157, 5b. seadhd hier wohl nicht die der Marut, sondern Eigentrieb, Lebenskraft, Leben in der Natur. Säy. macht in d alle Menschen zum Subjekt.

#### 1. 169.

Tristubh.

 mahás cit Akk. pl. wie 1,173,12 und maháh in 1,169,6; 2,34,11. yatáh, vgl. 5 53,16. Der Påda ist eine Aposiopese.

- 1b. Vgl. 7, 20, 1 tratá na indra énaso mahdicit. Ähnlich das Verhältnis von 4, 43, 4 ki vām mahdi cit tyájaso abhike und 4, 12, 5 mahdi cid agna énaso abhike. tyájas (Naigh. 2, 13 = krodha, Sāy. so oder tyaga) steht auch 10, 79, 6 neben énas. Während énas die offene Gewalttat, den Frevel bezeichnet, ist tyájas mehr die versteckte (sánutya 6, 62, 10) Feindschaft, als Feindseligkeit, Perfidie, Preisgabe des Freundes. Hier spielt das Wort auf die zu Anfang von 1, 165 geschilderte feindselige Stimmung der Marut an.
- maritam ist nach seiner Mittelstellung mit vedhah (vgl. 1, 156, 4b) wie mit cikitvan su verbinden. Daher der Akzent.
- 2 erklärt das plötzliche Erscheinen der Marut. Sie wollten sich von den Menschen den Dank in Gestalt von Opferspenden holen.

2a: 5, 53, 1c. 2b: 3, 51, 5a.

 Bildlicher Ausdruck, gemeint ist das Opfer des Agastya.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Regen. 

• Den Donner.

- 3. An uns hat sich deine Hoheit (?), Indra, angeschlossen. Die Marut setzen ihre gewaltige Erscheinung vollständig in Bewegung, denn wie Feuer, das im Gestrüpp glüht, bereiten sie ein Gastmahl wie die Gewässer eine Insel.
- 4. Gib du uns doch, Indra, diesen Reichtum (so groß) wie eine Schenkung durch gewaltigsten Opferlohn! Die Preislieder auf Väyu, die auch dir gefallen sollen, mögen von Siegestrophäen schwellen, wie die Brust von süßer (Milch).
- 5. Bei dir, Indra, sind die freigebigsten Reichtümer, die jeden Rechtwandelnden vorwärts bringen. Diese Marut sollen uns fein verzeihen, die Götter, die schon früher gleichsam den Weg wiesen.
- 6. Komm, Indra, den gnädigen Herren entgegen, vergleiche dich mit den Großen am irdischen Wohnsitz, nun da ihre breitspurigen Antilopen Halt gemacht haben wie die (Streit)kräfte eines Machthabers an einer Flußtränke!
- 7. Das Getrappel der Antilopen der herankommenden grausigen unverzagten Marut hallt wieder, die den angriffslustigen Sterblichen mit ihren hilfreichen Schwärmen wie einen Schuldner überfallen.
- 3a Die nächstliegende Übersetzung: 'dein Speer hat sich gegen uns gerichtet' will schlecht in den Zusammenhang passen, abgesehen davon, daß dem Indra im RV. nie der Speer (rst) beigelegt wird. Wie es neben vrsabhd ein rsabhd gibt, so könnte das zu 1,52,5.14 erschlossene vrsti ein rsid neben sich gehabt haben, das mit rsod wurzelverwandt wäre.
- 3cd geht wohl auf die Opfer bereitenden Monschen
- 3c 2, 4, 7c, 5, 87, 6e. susukván ist vom Vergleich attrahiert. suc vor Eifer glühen (als Ziel des tápas), wie im Angirasmythos 4, 2, 15. 16; 10, 67, 7; Tānd. 15, 9, 9 oder RV. 10, 98, 8.
- 3d. Das Tert. comp. ist das Anhäufen, vgl. 8, 50, 3c. dddhati prdydmsi 3, 30, 1; 10, 91, 9. Möglich wäre auch: 'Denn auch das Feuer. das im dürren Holze glüht, bereitet ein Gastmahl wie die Gewässer eine Insel'. Dann ist dddhati Attraktion an den Vergleich.
- 4a. Vgl. 5a.
- 4c. Ob väyőh richtig überliefert?
- 4d: 1, 181, 5. 6. Die Konstruktion ist schwierig. Da stana immer Mask. ist, so muß pipayanta wie in 1, 153, 4 (gegen 1, 73, 6; 181, 5. 6; 5, 34, 9) aktivisch gefaßt werden. Dann wären in d die Marut und im Vergleich die Kühe Subjekt. Wahrscheinlich liegt aber Vermischung der aktiven und medialen Kon-

- struktion vor. So bleiben die stútah Subjekt. Zum Bild s. 2, 34, 6c; 10, 64, 12c.
- 5a knüpft an 4a an. Die Reichtümer erscheinen hier personifiziert in Indra's Gesellschaft. Im Grunde sind die Marut selbst damit gemeint nach b—d. Zu tośdtamah vgl. ní tośase rayim 9,63,23.
- 5c. Immer wieder entschuldigt sich der Dichter in der Rolle des Agastya bei den Marut, daß er auch Indra preist. Derselbe Gedanke 1, 171, 3ab.
- 5d. Nämlich den menschlichen Patronen, vgl. 8, 16, 12 bc. gatuyantiva stimmt zu pranetärah in b. 6b. Vgl. 1, 170, 2. 5.
- 6c. prthubudhná wörtlich mit breitem Untergestell. budhná = pratisthá.
- 6d. Gemeint ist, daß dies der geeignete Zeitpunkt für die Friedensverhandlungen sei. Säy. erklärt tirthé durch yuddhamärge oder räjavithyäm.
- 7a. étānām in Pp. nicht aufgelöst. Man könnte aber ebensogut au étāsah in 1, 165, 1 denken. Dann wird die Konstruktion der voneinander abhängigen Genit. vermieden. Die Situation ist jedenfalls dieselbe wie dort. ghord und ayds sind auch sonst beliebte Beiwörter der Marut.
- 7cd. Der überlieferte Wortlaut ergibt keinen guten Sinn. patay kann nicht kaus. (in die Flucht schlagen) gefaßt werden, was an sich das Natürliche wäre.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Priester. <sup>2</sup> AV. 4, 87, 8. 9 steht ganz vereinzelt. <sup>3</sup> Auch Säy. sieht das gewöhnliche éta (etavarušnām) darin.

8. Laß du, Indra, mit den Marut den Mana's für alle Personen ausreichende Gewinne mit Kühen an der Spitze zukommen! Mit den gepriesenen Göttern sollst du, Gott, gepriesen werden. — Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

### 1, 170. Gespräch zwischen Agastya, Indra und den Marut.

Fortsetzung der Agastyageschichte. Agastya sucht zwischen dem gewalttätigen Indra und den enttäuschten, kleinlaut gewordenen Marut zu vermitteln.

## (Agastya:)

1. "Jetzt ist nichts und morgen ist nichts. Wer kennt das Unerforschliche? Man muß sich nach dem Sinn eines anderen richten und die Absicht wird zunichte."

### (Die Marut:)

- 2. "Warum willst du, Indra, uns umbringen? Die Marut sind deine Brüder. Mit denen vertrag dich gut! Bring uns nicht im Streit um."
- 8. "Warum achtest du uns gering, Bruder Agastya, der du doch unser Freund bist? Wir wissen ja, wie dein Sinn ist. Du willst uns nichts geben."

## (Agastya:)

4. "Sie sollen die Vedi zurechtmachen, sie sollen zuvörderst das Feuer entzunden. Darin wollen wir beide dir, dem Unsterblichen, ein denkwurdiges Opfer vollziehen."

8ab: 10, 2, 6; 7, 62, 3; 6, 49, 8. Pp. hat selt-samerweise viśvá-janyā.

Sc. Mit den Göttern sind eigentlich die Marut gemeint.

8d = 1, 165, 15d.

#### 1, 170.

Verschiedene Metren.

1. Der Sprecher dieser Str. ist unsicher. Nach Yaska 1,6 und Anukr. ist es Indra, nach Ludwig die Marut. Ist c richtig verstanden, kommt nur Agastya in Frage. Yaska und Anukr. lassen den Agastya ein für Indra bestimmtes Opfer den Marut zuwenden. Nach dem klaren Wortlaut des RV. (1, 171, 4) lag der Fall aber gerade umgekehrt. Agastya hatte das Opfer für die Marut bestimmt', aber Indra war ihnen offenbar zuvorgekommen. Der verlegene Agastya tröstet nun in Str. 1 die enttäuschten Marut mit dem Gedanken, daß das Erhoffte oder Beabsichtigte oftmals nicht sogleich erfüllt werde, weil etwas Unberechenbares, der Wille eines anderen dazwischen komme.

- 16. Nämlich den Sinn des Mächtigen, des Indra.
- Die Marut wenden sich sunächst an den gewalttätigen Indra. Nach Anukr. und Ludwig soll Agastva sprechen.
- Nun wenden sich die Marut an Agastya und machen diesem Vorwürfe. Die Str. ist eine indirekte Antwort auf Str. 1. Nach Anukr. spräche Indra.
- Da Indra auf seinem Vorrecht beharrt, befiehlt Agastya den Beginn des Opfers. Anukr. läßt die Wahl zwischen Indra und Agastya als Sprechern.
- 4b. purdh, ob temporal oder lokal? Dieselbe Frage bei purdh 4, 15, 4; purdstat 3, 29, 5. Für lokale Bedeutung spricht Sat. 10, 3, 5, 8. Säy.: vorn, im Osten. Also am richtigen Platze des Opferfeuers.
- 4cd. 'Darin'. Sāy. 'im Feuer' oder 'auf der Vedi'. Zu amptasya cétanam yajndm to tanavāvahai vgl. 8, 18, 18 cétanam devēso yajndm atmata. Doch könnte e ein Satz für sich sein. Dann wäre 4, 7, 2 devásya cétanam und 1, 18, 5c zu vergleichen.
- 4d. Über den Dual s. zu 1, 165, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Also in Übereinstimmung mit den Brähmanaerzählungen, s. oben su 1, 165.

5. "Du Schätzeherr gebeutst über die Schätze; du bist der, der am meisten Freundschaft schließt, o Herr der Freundschaft. Indra, verständige dich mit den Marut und iß zu rechter Zeit die Opferspeisen!"

# 1, 171. An die Marut und Indra.

Schluß der Agastyageschichte. Der Rei bittet den Marut und dem Indra ab. Erst aus diesem Liede wird der Anlaß des Konflikts in 1,165 klar '.

- 1. Mit dieser Verbeugung wende ich mich an euch, mit schönem Liede bitte ich um Gnade der Mächtigen. Leget bereitwillig und wissentlich den Groll ab, ihr Marut! Spannet eure Rosse aus!
- 2. Dieses ehrfürchtige\* Loblied, das mit Herz und Verstand gedichtet ist, ist für euch gemacht, ihr Götter Marut. Kommet her, mit Verstand es genießend, denn ihr seid die Erhöher der Ehrfurcht!
- 3. Gepriesen sollen die Marut uns verzeihen und gepriesen auch der gewogenste Gabenherr. Unsere glatten (?) Holzgefäße sollen alle Tage aufrecht stehen, um den Sieg zu gewinnen, o Marut.
- 4. Vor diesem Starken zurückweichend, vor Indra aus Furcht zitternd, ihr Marut (sage ich:) Für euch waren die Opferspenden angespießt. Diese haben wir entfernt. Verzeihet uns!
- 5. Durch den die Mana's mächtig bekannt werden, (alle) Morgen bei Anbruch all der vielen (Morgenröten), den Ruhm bring uns, o Bulle, mit den Marut, (du) der Gewaltige mit den Gewaltigen, der Erstarkte, Übermacht verleihende!
- 6. Schütze du, Indra, die Männer vor dem Mächtigeren, laß dir von den Marut den Zorn abbitten, von ihnen, die von guter Vorbedeutung sind, zum Sieger gemacht. Wir möchten einen gastlichen Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

bab. odsūnām zu išise wie zu vasupate, ebenso mitrānām zu mitrapate wie zu dhēsthah. Vgl. 8, 71, 8c und 10, 108, 3c; mitrādhiti 1, 120, 9.

#### 1, 171.

Tristubh.

2b. hṛdā und mānasā gehören zusammen nach 1, 61, 2; 4, 58, 6, 6, 28, 5; 7, 98, 2; 10, 177, 1.-Nicht: war für euch im Gedanken be-

2d. Zu námasa id ordkásah vgl. namovýdh, namovýdhá und 7, 91, 1 námasá vé vydhásah

3a: 1, 169, 5c.

8c. cdndni vielleicht die Somagefüße nach Oldenberg bei M. Müller. Doch könnten die Räume ein Tropus sein; s. den Vergleich in 1,88,3b; 8,1,13 und außerdem 1,172,3. komyā nur hier, ganz unsicher; ob su komala? Sāy. kāmyāni, nur geraten.

4ab ist Aposiopese.

46: 7, 60, 10c.

4c. níšitūni nach Say. geweiht.

5. Oratio pro domo.

5a. Anspielung auf die Daksinä, die am Morgen übergeben wurde. Vielleicht usräm zu lesen.

6c. dddhanah wie dha in der Verbindung dhayi darsatdh 1, 141, 1; 4, 36, 7; 5, 56, 7; 66, 2; 8, 70, 2 su verstehen. Oder ist nach 9, 66, 7 srdvah aus 4 su ergänzen, oder ist der Satz unvollständig und der Schluß durch den Schlußrefrain verdrängt worden?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ob die Lieder 165—171 oder wenigstens 165 und 169—171 ursprünglich die Einlagen in einer einheitlichen Erzählung des Indra-Marut-Agastya-Konflikts bildeten, scheint mir nicht ausgemacht zu sein. Sie könnten auch Bruchstücke aus verschiedenen Versionen derselben Geschichte sein. \* Wörtlich: von Verbeugungen begleitet. \* Indra.

### 1.172. An die Marut.

- 1. Wunderbar muß eure Ausfahrt sein, wunderbar durch die Hilfe, ihr gabenschönen, wie Schlangen glänzenden Marut.
- 2. Fern sei dieses euer vorauseilendes Geschoß, ihr gabenschönen Marut, fern der Stein, den ihr schleudert!
- 3. Verschonet doch den Clan des Trnaskanda, ihr Gabenschönen! Richtet uns zum Leben auf!

### 1, 173. An Indra.

- 1. Er¹ stimme den Gesang an, der hervorschießt wie ein Vogel. Wir wollen den anschwellenden, sonnenhellen (Gesang) singen. Die Milchkühe sind auf dem Barhis, die unbetörbaren, auf daß sie den himmlischen Bewohner² anlocken.
- 2. Es singe der Bulle mit den Bullen, die ihren Schweiß opfern, daß er wie ein hungriges Wild (alle) übertöne. Der begeisternde Hotr hebt das andächtige Gebet an; der opferwürdige Jüngling unterstützt das (Priester)paar.
- 3. Es kommt der Hotr, die errichteten (Feuer)stätten umwandelnd; er bringt die herbstliche Frucht der Erde dar. Das Roß wiehert, während es geführt wird; es brüllt die Kuh. Wie ein Bote wandelt die Rede zwischen beiden Welthälften.
- 4. Diese . . . . . . . haben wir für ihn zubereitet; die Gottverlangenden beginnen ihre Werke. Indra, mit dem Glanz eines Meisters möge daran Gefallen finden, der wie die Näsatya's ein Wagenfahrer ist, mit dem man gut fährt
- 5. Diesen Indra preise, der ein Soldat, der ein freigebiger Held, der ein Wagenkämpfer ist, der jedem, der sich ihm entgegenstellt, im Kampf überlegen ist, der mit Hengsten fährt, der auch die verhüllende Finsternis zerstreut.
  - 6. Da er derartig den (anderen) Männern an Größe voraus ist, so sind ihm

1, 172.

Gavatri.

1a. Zu astu vgl. 1, 38, 12; 39, 2. 4; 6, 66, 1. 7, 7, 56, 5 (lauter Marutstrophen).

1b. citrá útí, vgl. 4, 31, 1; 6, 10, 5, 48, 9; 4, 23, 2. 8c: 1, 36, 14c; 171, 3.

#### 1, 178,

Triştubh. Vielfach schwierig und unklar im Ausdruck.

1ab. Der Udgätr als Vorsänger, b der Chorgesang. 1a: 7, 42, 1b.

1c. Zu den Kühen s. Str. 8; 7, 42, 1c.

1d: 6, 51, 12a.

Indra soll in das Lied der Sänger einstimmen. Deraelbe Gedanke 1, 10, 4; 6, 40, 1; 8, 81, 5; 10, 44, 8; 112, 9; 1, 100, 4. svéduhavyath: 5, 7, 5; 1, 86, 8; 4, 2, 6; 5, 42, 10;

- 7, 103, 8; 10, 67, 6. Pp. zerlegt seltsamerweise sod 'iduhavyaih.
- 2d. Fortsetzung des Gedankens in a. mithuné, der Udgätr und Hotr (vgl. 1, 83, 8; 5, 43, 15 9, 97, 37c). bhárate nach 7, 33, 14 zu verstahen
- Der Hotr ist hier nach Sāy. Agni, der um die Feuerstätten getragen wird, s. zu 1, 73, 1
   d. Das Roß ist Agni, die Kuh in c wird durch d erläutert.
   d: 4, 33, 1; 6, 63, 1
   Verderbt, wie schon das Metrum zeigt, bes.

a. Verderbt, wie schon das Metrum zeigt, bei daatarā. Wohl akarma zu denken.

6a: 7, 20, 5c; vgl. 1, 39, 1. itthá kann enger mit mahind oder mit njöhyah verbunden werden; vgl. itthá mahán 10, 152, 1 (8, 33, 10), itthá nfn 1, 121, 1; itthá njöhyah 4, 41, 8 6b. kakyyð ist Attraktion des Numerus im Vergleich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Vorsänger unter den Priestern.

Indra. Den Priestern.

beide Welthälften wie ein Gürtel passend. Indra hat sich die Erde wie einen Gurt (?) umgelegt. Der Eigenmächtige trägt den Himmel wie eine Krone.

- 7. Dich, o Held, den Erwählten der im Kampf stehenden, der am meisten auf der Kriegsfahrt, den Indra, soll einmütig in Begeisterung die Gefolgschaft umdrängen (?), die ihm wie einem freigebigen Herren mit den Siegestrophäen zujubeln.
- 8. So seien dir denn die Somatränke in der Wasserflut recht, wenn deine göttlichen Gewässer unter diesen (Milchkühen?) schwelgen. Jede zu befriedigende Kuh steht für dich bereit, wenn du die Menschen wie (Sänger) die freigebigen Herren mit deinem Tatendrang(?) aufsuchst.
- 9. Auf daß wir an ihm einen guten Freund haben und (durch ihn) den Vorrang bekommen wie durch das Lob der Herren, auf daß Indra bei unserem Lob verweile, die Preislieder leitend wie ein Meister die Arbeit.
- 10. In Wetteifer geratend wie durch das Lob der Herren; "Unser sei Indra mit der Keule in der Hand!" wie die, welche einen Verbündeten haben wollen, einen Burgherren um guten Rat (angehen), wenn sie einen Mittler haben wollen, so suchen sie (Indra) mit Opfern zu gewinnen.
- 11. Denn jedwede Anbetung, die gelingt, wenn sie auch Umwege macht im Geiste herumgehend, bringt, wie den Durstigen zur Tränke, den Indra ins (Opfer)haus, wie ein langer Weg den, der sein Ziel erreicht, nach Hause.
- 12. Nicht sollst du, Indra, uns in diese Kümpfe mit den Göttern (verwickeln), denn es geschieht dir, du Ungestümer, eine Abbitte des Opfernden, dessen unparteiliche (?) Rede auch die großen belohnenden Marut lobt.

6cd. Vergleichbar 2, 17, 2cd.

6d: 2, 17, 2d; 8, 14, 5c; 9, 71, 1c.

7. Das Bild der Condottieri.

7cd: 10,73,8c; 1,102,1d; 8,3,10d. ye constructio ad sensum.

 Hier wird die Mischung des Soma mit Wasser und Milch in bekannter Überschwenglichkeit dargestellt.

\*a. samudré (so Pp.) ist die Wassermenge, in die der Somasaft ausgequetscht wird.

bb. Zunächst von dem Wasser, das unter Brausen mit den übrigen Ingredienzien sich mischt. Der Dichter denkt aber wohl zugleich an den Jubel der Gewässer bei ihrer Befreiung durch Indra. Zu des (mit auffallender Betonung) ist doch wohl aus c gogs zu ergänzen.

8c. Vgl. Str. 1 cd. Das Bild des Stiers wird bei Indra festgehalten und so wird alles, was ihn anlocht wie Soma, Lied als Kuh dargestellt. Zu 16898 (Gerundiv des Kaus.) s. 41084 1, 9,4,4108984, 1,88,5 und 4,41,5; 3,52,8.

8d. dhiệd: ob dhie = dhieded, s. zu 9,59,2c.

9a: 10, 31, 1c.

9cd. Indra wird eingeladen, bei den Lobpreisungen zugegen zu sein und die Lieder selbst zu dirigieren, vgl. Str. 2.

9d: 6, 67, 3cd. turó ná 6, 44, 3b. turá bedeutet eigentlich: den Vorsprung habend, dann überhaupt den Höherstehenden, Mächtigeren (7, 41, 2c). Gebieter, Meister. Zu náyamana ukthá vgl. gathānyam 8, 92, 2.

10. Der allgemeine Wettbewerb um Indra.

105 ist als direkte Rede zu fassen.

10cd. Hier lenkt der Dichter auf sein Lieblingsthema ein, auf die Mittlerrolle des Agastya in dem Konflikt zwischen Indra und den Marut, die über das Opfer des Agastya in Streit geraten waren. Dieses Thema wird in Str. 11—12 festgehalten.

 11b: 1, 141, 1c. Vgl. aparipará MS. 3 p. 84, 10.
 11c: 8, 33, 2. dkas das Haus des Opferers, im Bilde die Heimat des Wanderers.

12a. Aposiopese. 12b-d: 7, 40, 5.

12c: 1, 169, 1. milkinah Akk. pl. wie 1, 169, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der reichen Opferherren.

13. Dieser unser Lobgesang ist für dich, o Indra; durch ihn finde, du Falbenlenker, den rechten Weg für uns! Führ uns zu Wohlergehen, o Gott! — Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

## 1,174. An Indra.

- 1. Du, Indra, bist der König über alle Götter. Schütze (unsere) Herren, behüte du uns, o Asura! Du bist der wahre Gebieter, unser freigebiger Nothelfer: du bist der wahre Reiche, der die Übermacht verleiht.
- 2. Du, Indra, bezwangst die mißredenden Stämme, als er ihre Zuflucht, die sieben herbstlichen Burgen brach. Du Makelloser setztest die flutenden Gewässer in Bewegung; du unterwarfst dem jugendlichen Purukutsa den Vrtra.
- 3. "Führe die Heere (zum Kampf), die (in dir), Indra, einen tapferen Gebieter haben, und den Himmel, mit denen du jetzt, du Vielgerufener, (verbündet bist). Hab Acht auf Agni, auf Aśuṣa, auf Türvayāṇa! Wie ein Löwe soll (Agni, wie) des Morgens im Hause, seine Werke (verrichten)."
- 4. "Die sollen nun im gleichen Schoße liegen, o Indra, zu hohen Ehren der Pavirava(keule)." Als er durch Kampf die Gewässer, die Kühe befreite, da bestieg er das Falbenpaar und strich mutig die Siegesgewinne ein.
  - 5. Fahre den Kutsa, an dem du Wohlgefallen gefunden hast, o Indra, (und
- 18bc. Oder nach Säy.: Finde durch dieses (Loblied) den Weg zu uns und komm zu uns zur Wohlfahrt.

#### 1, 174.

Tristubh. Schwierig durch die sonst unbekannten Sagenzüge. Bemerkenswert ist, daß das Lied mehrere Versglieder und eine ganze Str. mit anderen Liedern gemein hat. 1c: 3, 30, 3a.

- 2a. dánah, Sāy. adamayah. Dem Sinn nach wohl richtig. Die Form auf Wz. dams VII zurückzuführen verbietet der Akzent. Es müßte dandh lauten. Also wohl eine Wz. dan, die sich zu dam verhält wie ran zu ram. Die vielen Injunktive des Liedes können konjunktivisch oder praeterital gefaßt werden.
- 2b = 6, 20, 10c. Vgl. zu 1, 131, 4. dart ist
  3. Sg. Hier wie 6, 20, 10 Wechsel der Person.
  2c: 1, 174, 9b; 3, 32, 5d. Pp. löst druch auf.
  Nach 3, 32, 5d sollte man druc erwarten.
  apab druc dann loses Kompos.
- 3. Eine besonders schwierige Str. Die Imperative in lebhafter Vergegenwärtigung des Mythos wie in 5; vgl. 7. Diese Imper. sind bes. im Susnamythos beliebt. Auf diesen weist auch asstanm in c.
- 3b elliptisch. yébhih auf vitah und dyám sich beziehend. dyám für Himmel und Erde als Indra's Bundesgenossen. Derselbe Mythos 7, 28, 3; 1, 54, 2—3.

- 3c. rákso nach Pp. Pragthya, also wohl lmperativ von raks, nicht zu ráksas. Wenn die folgenden Akk. koordiniert von rákso ahhängen, so ist der Sinn von c dunkel. Einfach wäre die Lösung, wenn aśwsam von tűrvayānam abhängen und dies, wie Roth meint, "überwältigend" bedeuten könnte: den Agni, der den Aśwsa (— Śwsna) überwältigt Agni ist auch sonst im Śwsnakampf Indra's Bundesgenosse, vgl. 4, 28, 3. Aber tűrvayana ist auch hier schwerlich etwas anderes als N. pr. An ein Partic. tűrvamanam ist nicht zu denken, weil für türv das Med. sonst nicht bezeugt ist.
- 8d elliptisch. Wörtlich übersetzt gibt der Stollen in diesem Mythos keinen guten Sinn. Der Dichter wollte wohl sagen: Agni soll im Kampfe gegen Susna so tapfer wie ein Löwe angreifen und seine Arbeit wie im Hause bei dem Morgenopfer verrichten. Diese beiden Gedanken sind in einen Vergleichsatz zusammengezogen.
- 4a. D. h. im Grab. "Durch den Schlag deines Vajra getötet liegen die Wolken oder Feinde dort" Säy. sasmin, Säy.: sarvasmin samäne vä.

4c: 9, 108, 6ab; 4, 17, 10b.

5a: 1, 175, 4; 8, 1, 11; 1, 33, 14. cakán wie 1, 33, 14.

5c - 4, 16, 12 d. Vgl. 1, 180, 9; 5, 29, 10.

- lenke) die Schimmelrosse des Vata, die dem Zügel gehorchen! Reiß das Rad der Sonne dicht heran (fahrend) ab!" (So) trat er mit der Keule im Arm den Feinden entgegen.
- 6. Nachdem du Falbenlenker Indra von Coda gestärkt die nichtopfernden Mitreru erschlagen hast, die den Gönner (?) des Ayu dabei vor sich sahen, von dir zersprengt (?), als sie ihre Nachkommenschaft mit sich führten —
- 7. Es raunte, o Indra, der Kavi im Kampf um die Sonne zu: "Mach die Erde für den Dasa zum Kissen! Der Gabenreiche mache die drei (Flüsse) gabenglänzend (?); er bringe den Kuyavac in ein böses Nest, in Mißachtung."
- 8. Dies sind deine alten (Taten), Indra. Neue (Wolken) sind gekommen. Überwinde die vielen Wolken, daß die Unfreude aufhöre. Brich die gottlosen Einbrüche (?) wie ihre Burgen; wende die Waffe des gottlosen Widersachers ab!
  - 9. "Du, Indra, der Tosende, setztest die tosenden Gewässer in Bewegung,
- 5d Vgl den Schlußsatz in 6, 31, 3d.
- Dunkler Sagenzug, nach der Stellung zwischen 5 und 7 wohl mit der Śusnasage zusammenhangend.
- 6b codá? Vgl. codá in 2, 13, 9 als Günstling Indra's? Ob Kutsa? Doch auch Nomen agentis möglich, von Roth auf Soma (vgl. sómavrddha, mádavrddha, yajnávrddha), von Sāy. auf die Loblieder bezogen. Ob Kutsa als Indra's Wagenlenker?
- Go So, wenn mit Pp sáca ayóh getrennt wird. Äyu ist in einem bestimmten Sagenkreis mit Kutsa und Atithigva im Bunde gegen Indra und Tūrvayāṇa (s. 1. 53, 10). Die Feinde werden so durch Kutsa's Auwesenheit auf Indra's Wagen getäuscht. Oldenberg nimmt wie anderswo sácā ayóh an. Die beiden wären nach ihm Mitra und Varuṇa. Aryaman dann der bekannte Gott. Doch bliebe deren Rolle in dem Mythos dunkel.
- 6d. śwrtáh, Sāy. kṣṭptāh oder kṣṭprāh (nach Naigh. 2, 15). Von śṛ oder einer sonst unbelegten Wz. śʊr.
- 7ab. Der kavf ist Kutsa (s. zu 1, 130, 9) oder Usanas. Dieser wurde vor dem Susnakampf von Indra um Rat befragt (vgl bes. 10, 22, 6), und er verschleiert seine Ratschläge durch orakelhafte bildliche Ausdrucksweise¹.
- 7b. Vgl. Bhāg. Pur. 2, 2, 4. Das Töten der Dāmonen wird bisweilen als Einschläfern dargestellt (1, 121, 11; 2, 15, 9; 4, 30, 21; 6, 26, 6). Dieses Bild des Todesschlafes wird hier für den Dämen Suşna beibehalten.

- 7c. D. h. er füllte sie mit Wasser, denn die Gabe der Flüsse ist eben ihr Naß Vgl. 1, 62, 6 (und damit 1, 54, 7); 1, 104, 3. 4 und apo danucitrāķ 5, 31, 6. Sāy. ergänzt bhūmiķ zu tisrāh.
- 7d: 4, 28, 3 (wo durgé duroné); 5, 29, 10; 32, 8; 1, 63, 4. kúyavac (vgl. mrdhrávac Str. 2a; 5, 29, 10) kúyava 1, 103, 8; 104, 3. Mit duryoné und mrdhí ist dasselbe gemeint, was 1, 63, 4 yónáv ákrto (lies ákrto) und 2, 12, 4 ádharam gúhákah besagt. Doch könnte mrdhí Fehler für mrdí sein. duryoné mrdí wäre dann dasselbe wie mrnmáyam grhám d. i. das Grab 7, 89, 1. Die Verderbnis könnte durch 5, 29, 10d veranlaßt sein.
- 8a. návyah sc. nábhah in b. Das Bild ist dasselbe wie in 3, 31, 20. nábh = nábhas, wie bhráj 'Kraft' neben bhrájas (in vātabhrajas), bhráj neben bhrájas, ámh neben ámhas. ús neben usás, bhás neben bhásas, tán neben tánas, váy (Vogel, Nom. véh) neben váyas, sván neben svánas. Oder nábh gehört direkt zur Wz. nabh 'reißen' und ist mit dem folgenden bhíd synonym. Beide Wörter sind äπ. λεγ.
- 8c. Ludwig's Konjektur an-abhi-dah (VI, 99) ist unklar. Vgl. Bloomfield, Repet. 1, 154°.
   8d = 2, 19, 7d.
- 9 = 6, 20, 12. Der Sinn der Str. ist: Der du die Flüsse strömen ließest und selbst über den Ozean kommst, du wirst auch den T. und Y. glücklich durch den Fluß führen.
- 96. nd wie 1, 131, 2f. moh wie Str. 2c Hier

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er steht ja eigentlich auf Seiten der Dämouen und will seine Freunde nicht direkt verraten.
 <sup>2</sup> Zur Not ginge ein Kompos nabhidah 'ungebrochen' (wie im späteren Skt. s. B. nasparianam Mbh. 8, 2, 49) im Wortspiel mit nabhah in b.

die strömen, wie die Flüsse (gewöhnt sind). Wenn du über das Meer fahren kannst, o Held, so fahre den Turvasa und Yadu heil hinüber!"

10. Du, Indra, sollst uns allezeit der am meisten vor Räubern sichernde Schirmer der Männer sein. Du gibst uns die Übermacht über alle Gegner. — Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

# 1,175. An Indra.

- 1. Berausche dich! Du hast den berauschenden Rauschtrank getrunken, so viel das Trinkgeschirr faßt, o Falbenlenker. Der bullenhafte Saft gehört dir, dem Bullen, der siegreiche größte Tausendgewinner.
- 2. Uns soll dein rauschiger, bulliger, vorzüglicher Rausch (zugute) kommen, der überwältigende, vielgewinnende, im Kampfe siegende, unsterbliche, o Indra.
- 3. Denn du bist der gewinnende Held; du sollst des Menschen Wagen antreiben. Überwältigend brenne den unbotmäßigen Dasyu wie ein Geschirr durch Feuersglut.
- 4. "Raube der Sonne das Rad, o Kavi, der du das durch deine Kraft vermagst. Fahre den Tod" für Śuṣṇa, den Kutsa, mit den Rossen des Vata!"
- 5. Denn dein Rausch ist der ungestumste und deine Einsicht die erleuchtetste. Mit dem feindetötenden, befreienden (Rausch) darfst du dich dunken, der erste Rossegewinner zu sein.
- 6. Wie du, Indra, den früheren Sängern wie ein Labsal gewesen bist, wie Wasser für den Dürstenden, so rufe ich dich nach diesem Einladungsspruch.

   Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

würde an sich in den Zusammenhang die gegenteilige Bedeutung besser passen, also Anknüpfung von ruch an ranta in der gleichen Sage 1,61.11; vgl. dramayah 5,31,8; 2,13,12; 4,19,6. Andererseits muß in Str. 2 ruch etymologisch mit druch zusammenhängen und dasselbe bedeuten was sonst ri im gleichen Mythos (2,12.3). Daran scheitert die angedeutete Kombination.

9c: 5, 73, 8c. Man beachte den konjunktivischen Gebrauch von pårst im Nebensatz. Vgl. 6, 26, 5b.
9d. Ist wieder Imperativ (wie in Str. 8.5) im Sinn des hilfesuchenden Turvasa und Yadu gedacht oder mit Übertragung der mythologischen Sprache auf die Gegenwart.

10b: 7,74,6b. aerka: der nichts von der Art des Wolfes hat und bei dem die Gefahr von Wölfen nicht besteht.

1, 175. Meist Anustubh, Schluß Tristubh. 1ab. mahah pátrasyeva, wörtlich: wie die Größe des Trinkgeschirrs ist.

- Zum Gedanken s. 6, 19, 7; 33, 1; 8, 12, 1—3
   Dagegen Säy.: zu dir soll unser Rauschtrank kommen.
- 85 eigentlich und bildlich zu verstehen, vgl. 1, 129, 1; 178, 8; 5, 31, 1; 35, 7. 8; 10, 29, 8; 171, 1.

8c: 9, 41, 2c.

- 4a: 4, 30, 4; 1, 130, 9; 174, 5. Wieder der Susnamythos. Die Imperat. wie in 1, 174 aufzufassen als die Ratschläge des Uśanas. Indra wird wie in 1, 130, 9 als kavi angeredet.
- 4cd spielt auf die eigentliche List im Śuṣṇa-kampf an und auf die mysteriöse Rolle, die Kutsa darin spielt. Sollte er an Stelle des durch einen Eid gebundenen Indra den Todesstreich führen oder sollte dies Indra in Gestalt des Kutsa tun? Vgl. 4, 16, 12; 5, 31, 8; 8, 1, 11.

5ab = 1, 127, 9de.

6c. Vgl. 2, 36, 6 und zu 1, 89, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: die tödliche Waffe.

### 1, 176. An Indra.

- 1. Berausche uns, auf daß wir unser Glück suchen; geh als Bulle in Indra ein, du Somasaft! Wenn du nur drohst, bringst du den Feind zum Weichen; du findest keinen mehr dir gegenüber.
- 2. Bring ihm die Lobreden bei, der der einzige (Gebieter) der Völker, dem die Svadha nachzieht wie der pflügende Stier der Gerste!
- 3. Du, in dessen Händen alle Güter der fünf Völker sind, mach du den ausfindig, der uns nachstellt; erschlag ihn wie der himmlische Keil!
- 4. Jeden, der nicht Soma auspreßt, erschlage, den unzugänglichen, der nicht deine Freude ist! Gib uns sein Besitztum! Er rühmt sich sogar ein nobler Herr zu sein.
- 5. Du Saft halfst im Kampfe dem doppeltstarken Indra, bei dessen Preisliedern der Höhenbewohner\* dabei sein soll; du halfst dem Siegesgewinner (in den Kämpfen) um die Siegespreise.

6 = 1, 175, 6.

### 1, 177. An Indra.

1. Der die Lande erfüllende Bulle der Menschen, der König der Völker,

#### 1, 176.

Anustubh. Neben Indra wird Soma genannt. Beide sind nicht immer auseinanderzuhalten. Indra wird nur in 6 (== 1,175,6) angeredet. In 1-5 könnte überall Soma Subjekt sein, obwohl Vieles ebenso gut auf Indra paßt.

1ab: 9, 97, 42a. matsi kann transitiv (9, 90, 5; 94, 5; 97, 42) oder intrans. (1, 9, 1; 175, 1) sein. Im ersten Fall ist nah davon abhängig zu machen oder mit Säy. indram zu ergänzen und nah mit vdsyaistaye zu verbinden. Im anderen Fall ist Indra angeredet und b ist Satzparenthese.
1b = 9, 2, 1c.

1cd. Say. läßt hier die Wahl zwischen Soma4
und Indra.
1c: 1, 10, 8b; 61, 13d.

 Kann mit Säy, als Selbstaufforderung des Sängers oder als Aufforderung an Soma (wie 1ab) gedacht werden.

Vgl. 6, 36, 3d; 10, 96, 1d; anders 9, 20, 5.
 d-vii Kaus. ist s.v.a. einem (Lok.) etwas insinuieren.

2b. Elliptisch. etwa nach 1,7,9 zu ergänzen.
2c. anu-vap ist schwierig, wird aber ungefähr durch die Parallele 5,34,1 anu evadhamttä dasmam syate bestimmt. Es bedeutet etwa 'nachziehen, folgen'. Das paßt auch für anu-vapate AV.12,2,50: Welchen der Agni Kravyäd unmittelbar folgt wie das Pferd der Gerte.

2d. Der pflügende Stier ist der die Saat einpflügende?. Vgl. 1, 23, 15 c.

8a = 6, 45, 8a. Dort sicher auf Indra gehend. 8b: 1, 7, 9. 4bc: 7, 32, 7cd.

4cd. Dies geht auf einen bestimmten Knauser. 4d. Ironisch gesagt. Vgl. 8, 5, 39 c.

- 5. Der Satz ist verschränkt, indem ajáv indrasya in den Relativsatz gestellt ist. Also ávah ajáv indram yásya ... zu denken. Faßt man aber ajáv indrasya mit Pischel (Ved. St. 1, 172) im Wettkampf zu Ehren des (um) Indra, so ist yásya der Opfernde. So auch Sāy.
- 5ab. ydsya dvibárhasah 8, 15, 2. dvibárhas durch die Verbindung von Lied und Soma, die in b betont wird. Derselbe Gedanke in 7, 24, 2. Das Zusammengehören von Lied und Soma auch 7, 26, 1. 2; 9, 47, 3; 2, 12, 14c u.ö.
  5b. sānuşák ist Soma als der girişiháh, der sich auf den Bergen aufhält.
- 5d = 1, 4, 8c. Dort ist Indra angeredet, hier der Soma. Säy. ergänst indram su väjinam, was aber nicht nötig ist.

### 1, 177.

Tristubh. In den ersten Str. das beliebte Spielen mit dem Wort ofsan (Bulle, bullenhaft). 1a. carsanipráh, nämlich mit seinem Ruhm.

¹ Die personifizierte göttliche Eigenmacht. ° Soma. ° Berausche dich, daß du unser Glück suchest'. ⁴ 'Dann, wenn du so getrunken bist'. ° dass jedenfalls nicht su svadhå. sondern zu upydte. ° nadd = nadd RV. 2, 34, 3? Der Vergleich war nahegelegt durch den in AV. 12, 2 mehrfach erwähnten nadd. ° Vgl. Grierson, Bih. Peas. Life S. 182.

der vielgerufene Indra (komme) her! Gepriesen, ruhmsuchend komme näher mit deiner Gunst zu mir, nachdem du das bullige Falbenpaar angespannt hast!

- 2. Deine bulligen Bullen, o Indra, die durch Worteskraft geschirrten Rennpferde am bullenhaften Wagen, die besteige, mit denen komm näher! Wir laden dich, Indra, zum gepreßten Soma.
- 3. Besteige den bulligen Wagen, der bullige Soma ist für dich ausgepreßt, die Süßtränke sind umgegossen. Mit dem Bullenpaar fahrend, du Bulle der Völker, komm mit den Falben in vollem Laufe her zu mir!
- 4. Dies ist das Opfer, das zu den Göttern geht, dies das Opfermahl, diese die erbaulichen Reden, dies der Soma, o Indra. Das Barhis ist ausgelegt, komm doch her, du Mächtiger, nimm Platz und trink, spann hier die Falben aus!
- 5. Hochgepriesen komm, Indra, näher heran zu den erbaulichen Reden des Dichters aus des Mana Stamm! Wir Lobsänger möchten durch (deine) Gunst den neuen Tag erleben. Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

## 1,178. An Indra.

- 1. Wenn jenes willige Gehör bei dir noch besteht, o Indra, mit dem du den Sängern zur Hilfe bereit warst, so sollst du unsern Wunsch, der¹ uns groß macht, nicht zu kurz kommen lassen. Alles möchte ich von dir erlangen. mehr als ein Äyusproß erreichen kann.
- 2. Nicht soll uns König Indra darum bringen, was uns die beiden Schwestern<sup>2</sup> noch in ihrem Schoße bereiten. Auch die Wasser eilten spornstreichs ihm zuliebe. Indra komme zu uns mit Freundschaft und Kraft!
- 3. Indra, der Held, ist mit den Männern Sieger in den Schlachten; er erhört den Ruf des in Nöten befindlichen Dichters. Er bringt den Wagen des freigebigen Opferers voran, ihm dicht zur Seite (bleibend), und er erhöht die Lobreden, wenn er in eigner Person erscheint.
  - 4. Also übertrifft Indra mit seinen Mannen im Drang nach Ruhm als

1b = 4, 17, 5b.

1cd. Vgl. Str. 3 und 6, 31, 5; 5, 40, 4.

2d: 3, 40.1.

8b = 7, 24, 2b. 3cd: 8, 50, 7.

5c = 6, 25, 9c; 10, 89, 17c. Eigentlich und figürlich zu verstehen. vástok hängt von vidyáma
ab\*. vidyáma vástok wie átkov stropov íbelv
bei Soph. oder lat. diem videre == einen Tag
erleben. Der Dichter wünscht das, was andere in die Worte kleiden átarisma támasas
pārám asyá (1, 92, 6; 183, 6; 7, 73, 1). Nacht
und Dunkel sind das Bild der Not und Sorge,
das Morgenlicht bringt Wiederausleben und
Befreiung aus der Not.

1, 178.

Tristubh.

1c. maháyantam nach Sāy. übersetzt<sup>4</sup>. Das Metrum ist unterzählig. 1d: 4, 38, 4d. 2b. Tag und Nacht, als die alles hervorbringende

Zeit gedacht. Vgl. 1, 146, 3d. kpnásanta ist constructio ad sensum.

2c. vis eilen oder fließen, vgl. vis 1: secase im Dhätup, s. 1, 181, 6.

2d: 7,36,5a; 97,1d; 8,68,8 (wo sakhyám und śácömsi verbunden). váyah für váyase wie in 7.97,1 für váyase, oder sakhyá und váyah Akk. von gámat abhängig.

8c: 6, 26. 4; 8, 2, 35. 4. Schwierige Str.

¹ D. h. dessen Erfüllung. ˚ Tag und Nacht (Sāy.). ˚ Aber nicht ávasā wie Gr. meint. Das müßte ávasām oder ávasah (wie 2, 27, 5) sein. ˚ Man könnte an maháyan tám denken: unseren Wunsch erst steigern und dann ihn unerfüllt lassen.

starker (Feinde)vertilger alle, die Freundschaft halten. Im Kampf, im Wettstreit um den Speisegenuß' wird er gepriesen als der, der ganze Arbeit macht, er des Opferers Preis.

5. Mit dir, du gabenreicher Indra, wollen wir die Feinde bestehen, die sich groß dünken. Sei du der Schirmer, sei du uns zum Gedeihen! — Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch gibt.

### 1,179. Agastya und Lopāmudrā.

Intimes Gespräch zwischen Agastya und seiner Gattin Lopamudra. Diese ist der langen Enthaltsamkeit ihres asketischen Gemahls überdrüssig und verführt ihn zum Liebesgenuß<sup>2</sup>. Agastya reinigt sich hinterher durch einen Trunk Soma. Der von der indischen Tradition in die Szene eingeführte Schüler beruht auf einem Mißverständnis. Wie sonst ist das der Familienlegende des Rsi entnommene Lied an das Ende der Indrareihe gestellt

### (Lopamudra:)

- 1. "Viele Jahre habe ich mich spät und früh abgemüht, während die Morgen dem Alter näher bringen. Das Alter verändert die Schönheit der Leiber. Es sollten doch die Männchen zu ihren Frauen kommen!"
- 2. "Denn selbst die Altvordern, die sich des Rechten befleißigten und mit den Göttern rechte Reden führten, auch sie haben aufgehört<sup>3</sup>, denn sie fanden nicht das Ende. Es sollten doch die Frauen sich mit den Männchen vereinen!"

  (Agastya:)
- 3. "Nicht vergeblich ist das Mühen, das die Götter begünstigen. Wir werden es mit allen Nebenbuhlerschaften aufnehmen. Wir wollen hier den Wettlauf mit seinen hundert Ränken gewinnen, wenn wir als vereintes Paar das Schiff) steuern."

### (Lopamudra:)

4. "Mich hat die Lust nach dem zurückhaltenden Stier angewandelt, die irgendwoher, von da oder dort mich ankam. Lopamudra zieht den Stier aus, die Törin saugt den keuchenden Weisen aus."

# (Agastya:)

5. "An diesen Soma in meinem Herzen, den ich getrunken habe, richte ich unmittelbar das Wort: Wenn wir eine Sünde getan haben, dann soll er fein diese verzeihen. Vielbegehrlich ist nun einmal der Sterbliche."

4b. prksáh wohl das Adj.
 4d. śánsah konkret: Gegenstand des Preises oder Lobes wie 4, 6, 11; 6, 24, 2, stóma 9, 108, 7, arká 10, 153, 4.
 5b: 7, 98, 4a.

1, 179.

Tristubh, 5 Brhatī.

1c: 1, 71, 10c. 1d: 2, 16, 8d.

2a: 10, 154, 4. 2c: Sat. 13, 7, 1, 1.

8. Mit diesen Worten gibt Agastya der Frau nach. 8a: 2, 23, 19c; 4, 33, 11b.

8cd abhy-aj vom Steuern des Schiffes Sat. 2, 3, 3, 16. Der Liebesgenuß wird hier durch verschiedene Bilder verschleiert.

4. Worte der Lopāmudrā, wie auch Durga zu Nir. 5, 2 annimmt, nicht des Agastya (Sāy. Anukr. und Şadgurusişya). Dafür spricht besonders der Vergleich mit 10, 10, 7 (Oldenberg).
4a. rudhatāb von Sāy. wesentlich richtig er-

ta. ruanatan von Say. wesentlich richtig erklärt: reto niroddhur brahmacaryam aethitaeya.

5c: 7, 93, 7c; vgl. 5, 85, 7d.

 $<sup>^1</sup>$  D. h. den Sängerlohn, der hauptsächlich in Kühen besteht.  $^2$  Vgl. 10, 188.  $^3$  Mit der Kasteiung.

<sup>17 [</sup>H.O.S. 88]

6. Agastya, der mit Schaufeln grub, da er Kinder, Nachkommenschaft und Kraft begehrte, hat beiderlei Art gepflegt, der gewaltige Rsi. Bei den Göttern fand er Erfüllung seiner Wünsche.

## 1, 180. An die Asvin.

- 1. Eure leuksamen Rosse (durcheilen) die Räume, wenn euer Wagen um die (Meer)fluten fliegt. Es triefen eure goldnen Radschienen. Vom süßen (Trank) trinkend begleitet ihr die Uşas'.
- 2. Ihr erreichet (die Schnelligkeit) des Renners des wie der Vogel fliegenden (?), mannhaften, opfersamen, wenn euch, ihr Allgelobten, die Schwester bringen wird und (der Sänger) euch, Süßtrinker, um Gewinn und Speisung anruft.
- 3. Ihr legtet die Milch in die Kuh, die gekochte in die rohe, den uralten (Schatz) der Kuh, die euch, ihr Verkörperer der Wahrheit, im Holzgefäße rein wie der (Sonnen)vogel, der Opferspender darbringt.
  - 4. Ihr wünschtet für Atri den süßen Gharma, daß er wie die Wasserflut

6c. ubhau varnau: Vielleicht liegt eine mehr abgeleitete Bedeutung von várna vor, die noch in den Brähmana's nachzuweisen ist. vgl. ubhábhyam várnábhyam MS.3 p. 34,19, Tand. 12, 3, 5. So heißen Tag und Nacht die beiden v. des astronomischen Tages (vg). Kath. 1 p. 86, 5; 186, 6), also gleichsam die beiden Seiten einer Sache oder zwei Gegensätze ausdrückend. Und so werden hier im Leben des Agastya Askese und Liebesgenuß seine zwei várna genannt. Ganz richtig bemerkt Say.: ubhau varnau varnaniyav âkārau kāmam ca tapaš ca puposa. Vgl. auch bhadrám várnam púsyan VS. 4,2; Sat. 3, 1, 2, 20. Möglich aber auch: beide Kasten, seine eigene und die seiner Frau, die eine Königstochter war.

#### 1, 180.

Triştubh. Im einzelnen viele Schwierigkeiten. Viele Ellipsen.

1a. Elliptisch. Als Verb ist aus dem Folgenden und nach 5, 73, 3 párt ávyanti zu ergänzen;
vgl. noch 4, 45, 7; 8, 73, 18; 7, 68, 3; 74, 4; 8, 26, 6.
1c: 1, 139, 3f; 4, 43, 5c.

1d: 8, 5, 2c; 1, 183, 2d. mádhvah vom Soma nach Sāy. Vgl. 4, 45, 3; 7, 69, 8; 78, 2.

2ab. Wohl des Sonnenrosses oder des Dadhi-

krāvan oder eines ähnlichen göttlichen Rosses Zu *yát* in *a* ist das passende Substantiv zv ergänzen.

2c. Die Uşas, denn sie ist die Zeit der Asvin 2d. Nach Say. ist hier der Opfernde Subjekt 3ab. Dasselbe wird auch von Indra und anderen Göttern gesagt: 1,62,9; 2,40,2; 3,30,14,6,17,6; 44,24; 72,4 u.ö. Die Asvin haben selbst die Milch in die Kuh gelegt, die ihnen jetzt als der sog. Gharmatrank geopfert wird 3d. koarás. 2,2,4. śūcih vom Vergleich attrahiert für śūci (sc. pāyah). Der Nom. statt

Akk. im Vergleich wie 5, 53, 5c; 2, 14, 3d 4ab. Wortspiel mit der doppelten Bedeutung von gharmá, das einmal den heißen Milchtrank der Asvin (gharmám mádhumantam 8, 87, 2), im Atrimythos aber die Glut (oder den heißen Kessel), in die Atri geraten wat (1,112,7; 119,6; 8,73,3; 10,80,3), bezeichnet. Die Asvin machen ihm die Feuersglut zu einem süßen Gharmatrank. Anders wird die Sache in 1, 112, 7; 10, 39, 9 dargestellt. esc ist zweifelhaft. Entweder Infin. von a-i (gebildet wie jise'). Dann wäre b ein Acc. c. inf. Oder Dat. eines Nomens és, d. i. a-is, 'begehrend' (vgl. ésta 1, 184, 2; ésté 6, 21, 8) mit dtraye zu verbinden. So auch Say. (saukhyam icchate). apó ná keódah, nimlich so kühlend (vgl. 1, 116, 8; 119, 6; 8, 73, 3)-Say, erklärt avrattam auf doppelte Weise.

<sup>6.</sup> Resümierender Erzählvers.

<sup>6</sup>a. Ein neues Bild für den Liebesgenuß.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein Infin. 196 von 1 könnte auch der Verbalform 196 zugrunde liegen.

\* Vgl. press
von prés 9, 97, 1.

\* Das auffallende Akt. bei vr ließe sich nur so erklären, daß es hier bedeutet: für einen anderen etwas wünschen.

komme. Das war für euch, ihr Herren Aśvin, (lohnend wie) das Herdensuchen: die (Gaben) des süßen (Tranks) gehen (jetzt) zurück wie die Wagenräder.

- 5. Ich möchte euch, Meister, zum Schenken bringen durch Anpreisung der Kuh(milch), wie der greise Tugrasohn. Eure mächtige (Hilfe) sucht das Wasser, beide Welten auf. Abgenutzt ist eure Stange (?) infolge der Not, ihr Opferwürdige.
- 6. Wenn ihr Gabenschöne die Gespanne (Angebinde) anbindet, so lasset ihr nach eigenem Ermessen der (Wunsch)erfüllung freien Lauf. Der Lohnherr soll befriedigen, soll hinterher sein wie der Wind. Er hat Gewinn eingebracht, um (ihn) wie ein pflichtgetreuer (Lohnherr) zu verschenken.
- 7. Denn wir werden doch als eure wahren Lobsänger anerkannt. Der Geizhals (und) einer, der gute Freunde hat, sind zweierlei (?). Denn gerade

Entweder durch avarayatam ('ihr wehrtet ab') d. h. 'ihr machtet die Hitze durch Kühle angenehm, ihr schütztet ihn vor der heißen (ilut' (lies taptagharmasakāšad rakṣita-cantau). Oder durch sukhayatam mit Berufung auf 1,112,7. Im ersten Falle würde acrustam zu of 9. varane des Dhātup. gehoren, vgl. åvrnidhvam AV. 6,7,3. Dann wäre etwa zu übersetzen: 'Ihr (machtet') dem Atri den Gharma süß, ihr hieltet (ihn) wie die Wasserflut ab'. Vgl. 1,116,8 himénagnim ghransam avarayetham, 8,73,8 vårethe agnim ätäpah.

4cd Der Gedanke erinnert an den in Str. 3. Wie dort gesagt ist, daß dieselbe Milch, die sie in die Kuh gelegt haben, ihnen als Trank geopfert wird, so hier: Der suße Gharma, in den die Asvin die Gharmaglut verwandelt haben, geht jetzt in dankbarer Vergeltung als Opfer zu ihnen zurück. Derselbe Gedanke vielleicht in 5, 73, 6 und 5, 41, 18(?) Etwas anderes legt sich Baunack in KZ. 35, 505 den Satz zurecht. páśvaisti mit Anspielung auf den Panimythos. Der Vergleich liegt in der Rickkehr, dort der Tiere, hier des Trankes. Wenn mddhvah nicht Nom. pl. sein kann, so ist eine Ellipse anzunehmen. Jedenfalls hängt es nicht von cakrá ab (Ludwig und Baunack).

5b. Zu gör dhena vgl. sása göh 5, 41, 18. — Wenn auf die geläufige Bhujyusage bezüglich, so ist jöri hier nicht wie sonst 'alterschwach, gebrechlich', sondern allgemein 'alt'. Bhujyu hätte darnach seine freundschaftlichen Beziehungen zu den Asvin bis ins Alter fort-

gesetzt. Dann ist zu *jiori* 10, 85, 27 zu vergleichen.

5c. Zu māhinā ist wohl ātih zu ergänzen. Ihre Hilfe ist allgegenwärtig. Gerade Bhujyu ist ein Beweis, daß auch auf dem Wasser ihre Hilfe nicht versagt.

5d. Über jürnd 8. zu 1, 184. 3. dkşu entspricht den uuga jener Stelle, ist also vermutlich etwas am Wagen, vielleicht die Deichselstange. dkşu ist ein dunkles Wort, die Bedeutung 'Nctz' ist ganz zweifelhaft. AV. 8, 8, 18 ist es mit jäla zu einem Dvandva vereinigt. Es sind entweder die Fangstricke (pākāh Kaus. 16, 15) oder Fallen (kūţāni ib. 16) oder die Stange des Netzes (AV. 8, 8, 5, 12; Kauś. 16, 17) gemeint. AV. 9, 3, 8 ist es etwas auf dem Dach, vielleicht der mit Stricken befestigte Dachbalken. amhasah wohl wie sonst Abl. Die Not war so groß und die Fahrt so eilig, daß sich die Deichselstange abnutzte? Ludwig übersetzt: Morsch ist für euch das Netz der Bedrängnis.

6a. niyûtah wohl doppelsinnig: Gespanne und Geschenke, vgl. 7, 92, 8; 91, 5 und zu 3, 31, 14.

6b. Derselbe Gedanke wie in jigrtam puramdhih 1, 158, 2; 10, 39, 2. Der Gedanke leitet zu dem verwandten in cd über.

6cd. Vgl. 1, 125, 7b.

6d. makė Inf.? Say. mahattoaya.

7b. Auf das Wortspiel vipanyamahe vi panih macht schon Ludwig aufmerksam. Zu vi panih vgl. vi panin . . . . 6, 33, 2; 7, 19, 9; vi panih 3, 58, 2; 6, 13, 3; 10, 92, 3; vi dirah paninam 7, 9, 2; panii cid vi . . . . 6, 53, 3, wo vi meist etwas für den pani Ungünstiges

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch Say. ergänst in der sweiten Erklärung ketva.

darum seid ihr Asvin untadelig, denn ihr Bullen schützet den, dem die Götter nahe stehen.

- 8. Denn euch (opferte er) doch täglich, ihr Asvin, als er das Trankopfer(?) ohne die Rudrasöhne(?) gewann. Agastya, der unter den Männern der gepriesene der Männer ist, zeichnet sich wie . . . . . durch Tausende aus.
- 9. Wenn ihr mit der Größe eures Wagens aufbrecht, dann gehet ihr Eilige auf die Fahrt wie der Hotr des Menschen. Schaffet den Lohnherren oder sonst gute Rosse! Ihr Nasatya's, wir möchten im Besitz von Reichtümern sein.
- 10. Diesen Wagen von euch wollen wir heute mit Lobgesängen aufs neue zur Wohlfahrt anrufen, o Asvin, der mit unversehrten Felgen den Himmel umfährt. Wir möchten einen gastfieien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

### 1, 181. An die Asvin.

- 1. Was (war es), das ihr, die größten Liebhaber von Speisegentssen, von Reichtumern, den Opferdienst besorgend aus dem Wasser geschöpft habt? Dieses Opfer hat euch Ehre gemacht, ihr Schatzhalter, ihr Helfer der Menschen.
- 2. Eure Rosse, die reinen, Milch trinkenden, windschnellen himmlischen Rennpferde, die gedankenschnellen, bullenartigen mit geradem Rücken. die selbstherrlichen sollten die Asvin hierher fahren.
  - 3. Euer Wagen, der wie ein Strom vorwärts eilt, der breitsitzige ' soll zu

bedeutet. Der Sinn der obigen Worte ist allerdings ganz unsicher.

7c. anindya ist prüdikativer Vok.

8b. Dunkle Anspielung. virudrasya unsicher. Wörtlich: ohne Rudra oder die Rudra's — Marut's a. Letztes nähme Bezug auf die Agastya-Marutgeschichte. Dafür spricht die Erwähnung des Agastya in c.

8c. narám (fen. subj.

8d. kārādhunīva dunkles āπ. λεγ. Pischel (Ved. Stud. 1.59): wie ein Barde. Die Situation ist unklar. Macht man aus der ganzen Str. einen Satz, so ist das unbetonte citayat gegen die Regel. Es wird also ab ein elliptischer Satz für sich sein. Zu citayat sahásraiḥ vgl. 5, 27, 1cd. Dort von der Dakṣiṇā. Auch hier erscheint Agastya als der Opferherr.

9b. Wohl so eilig wie der flüchtige Agni, wenn er den Menschen entwischt (vgl. 6, 12, 5, wo ebenfalls syandrāḥ) oder wenn er zu den Göttern fährt. syandrā Vok. ist also wohl von der 2. Pers. yūthaḥ attrahiert.

10a = 4, 44, 1a.

1, 181.

Tristubh.

1ab geht wohl auf die Rebhasage, wie sie 1
116, 24 erzählt wird Dort heißt es, daß die
Asvin den ins Wasser versenkten Rebha
herausschöpften (in ninyathuh) wie (bei dem
Opfer) den Soma mit dem (pferlöffel. Es
war das gleichsam ein Opfer, bei dem sie die
Rolle des Adhvaryupriesters spielten. prdsihav isäm raylnäm ist Anspielung auf reiche
Opferherren und zugleich darauf, daß das
Meer die Fundgrube der Schätze ist (vgl. 9,
38, 6: 10, 5, 1; 47, 2). prestha, hier mit Gen,
kann ebensogut Superl. zu prest (wie kdnistha zu häntr), als zu priya sein.

1b. ninithah eigenartige Form.

 Eben diese als Opfer geltende Rettung des Rebha.

2a. payaspāh: die Rosse der Asvin nehmen an dem Gharmatrank teil wie die Hari's des Indra am Soma (3, 48, 6; 8, 13, 27; 32, 29) oder an den Trestern und Körnern (Praisa 66, RV. 1, 28, 7; 3, 35, 7).

8d. dhisnya?

Oder: mit beweglichem Sitze. \* Wie vindra TS. 2, 4, 12, 1; visyaparna Ait. Br. 7, 27, 1. Beide Male ist von einem Opfer die Rede.

guter Fahrt kommen, der, schneller als der Gedanke, der erste sein will, der verehrungswürdige, ihr Lenker des bullenhaften (Wagens), ihr . . . . .

- 4. An verschiedenen Orten geboren stimmten die Makellosen an Körper und mit ihren Namen zueinander. Der eine von euch, der sieghafte Lohnherr, gilt als (Sohn) des Sumakha, der andere als der beliebte Sohn des Himmels.
- 5. Euer achtsamer Buckelochse von rotbrauner Farbe soll nach Wunsch zu den (Opfer)stätten kommen. Die beiden Falben des anderen sind von Siegestrophäen geschwellt, die beiden Mathrarosse durch(fliegen) mit Getöse die Räume, o Aśvin.
- 6. Euer bejahrter, wie ein Stier überlegener (Buckelochse) wandelt viele Labetränke der Süßigkeit entsendend. Die (Falben) des anderen sind von den Läufen und Siegestrophäen geschwellt; (wie) die eilenden Ströme sind sie aufrecht zu uns gekommen.
- 7. Es wurde für euch beide, ihr Meister, eine alte Lobrede losgelassen, dreifach in starkem (Strom?) sich ergießend, ihr Asvin. Gepriesen nehmet
- 4. Merkwürdige Stelle über die verschiedene Herkunft der stets als ein Paar erscheinenden Asvin, bestätigt durch 5, 73, 4c und durch das vedische Zitat bei Yaska 12, 2; 'Der eine heißt Väsätya1, der andere dein Sohn, o Usas. la 5,47,5d sám avavasítám samstūjete Yaska, samyak stayethe oder kamayethani Say, also zu vās oder ras, vgl. das Part. rárasatth 4, 50, 5. Die Metapher erklart sich aus 1, 62, 3. Dieselbe Metapher später bei samstuta 'zusammenstimmend, harmonierend'. Doch ist auch sam-ras 'zusammengehören wollen' möglich.
- 4b. arepásā trotz 1, 124, 6 (arepásā tanvā) wohl nicht Inst. sg. sondern Dual wie 5, 73, 4 (nánu jàtav arepusa).
- 4c. sümakha N. pr. eines irdischen Königs oder des Indra? Oder ist sümakhasya sürih zu verbinden? Die wichtige Stelle wird leider durch keine andere aufgehellt.
- 5. Der Pada c mit anydeya und dem betomen plpdyanta wird durch ab oder durch d erganzt. Ebenso in 6. In beiden Str. ist d dunkel. Say. erganzt das zu erwartende zweite anydsya zu kakuhah in a, das er fälschlich auf den Wagen bezieht. In der Regel geht der betonte anyd-Satz seinem Gegensatz Darnach sollte man das zweite anydsya in d erwarten. Eine Entscheidung

ist wegen des dunklen mathra unmöglich. Sind die mathra dieselben wie die hari. dann muß cd im Gegensatz zu ab stehen. Dafür spräche auch Str. 6. Nach den kari wird man unter dem anderen zunächst Indra verstehen, der hier als Begleiter oder Mitbewerber der Asvin aufträte. Aber nach Str. 4 könnte der andere der beiden Asvin gemeint sein, der mit den Falben des Indra (scines Vaters' Vgl. 4c) fährt. Die Asvin fahren mit den verschiedensten Tieren, vgl. zu 1, 116, 18d. — pipáyanta Plur., weil zugleich an den kakuhá oder an die mathrá gedacht wird. Vgl. auch 1, 169, 4d.

- 5d. Dieselbe Ellipse wie 1, 180, 1a. Zu mathrá (M. M. mathnā) vgl. mathráh 8, 46, 23. Dort eine bestimmte Rasse oder Eigenschaft der Pferde.
- 6ab. Dasselbe Buckeltier wie in 5. Das macht ein Vergleich mit 4, 44, 2: 5, 75, 4; 1, 158, 3 klar. Die isah obiger Str. sind die piksah in den ersten beiden Stellen.
- 7a. sthávira, vgl. sthávirth 9, 86, 4.
- 75 bezieht Ludwig auf die drei Sänger. Vgl. tribarhísi in 8. balhé ganz zweifelhaft. Say .: drike sthairye nimittabhate. Vgl. bådhe 1, 61, 2.
- 7c: 1, 110, 5; 178, 8b.
- 7d. D. h. ob es eure Zeit ist oder nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An *nasatya* — so heißt im Epos oft nur der eine der Asvin — kann nicht gedacht werden wegen des vorausgehenden *odsüttsu*. Der andere der Atvin entstammt darnach wohl der bekannten Verbindung des Himmels mit der Tochter Usas. Säy. läßt zwischen beiden die Wahl; Dur. verbindet ar. mit tanva.

euch des in Not gekommenen an, erhöret meinen Ruf, ob ihr auf der Fahrt seid oder nicht!

- 8. Und für euch schwiltt diese Lobrede des Rusat Vapsas auf dem mit dreifachem Barhis belegten Sitz der Männer an. Eure bullenhafte Wolke, ihr Bullenhaften, ist angeschwollen, bei ihrem Erguß die Menschen befriedigend wie bei dem der Kuh.
- 9. Euch, Asvin, ruft der Opfernde, wunscherfüllend wie Püşan, wach, (wie) den Agni, wie die Uşas, da ich euch preisend lade im Wunsch nach Sorgenfreiheit. Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

### 1, 182. An die Asvin.

- 1. Jetzt ist die rechte Stunde da; seid fein bereit: Der Wagen' ist mit Bullen bespannt. Ergötzet, ihr Sinnreichen, die beiden Enkel des Himmels, die Gedankenwecker, die . . . . . , die Gönner der Vispala, deren Walten dem Frommen gegenüber lauter ist.
- 2. Denn ihr . . . . . seid die Indra-Ähnlichsten, die Marut-Ähnlichsten, die geschicktesten Meister, die besten Wagenfahrer. Ihr lenket den Wagen, der mit Süßigkeit voll beladen ist. Mit dem kommet ihr Asvin zum Opfernden'
- 3. Was tut ihr dort, ihr Meister, was sitzet ihr bei irgend einem Manne, der ohne Opfer sich großtut? Geht vorüber an ihm, macht das Leben des Knausers altern, lasset dem beredten Sprecher das Licht aufgehen!
- 4. Erwürget die ringsum bellenden Hunde, erschlaget die Verächter! ihr versteht das, o Aśvin. Jedes Wort des Sängers machet reichbelohnt! Nehmt beide meine Rede wohlwollend auf, ihr Nāsatya's!
- 5. Ihr brachtet in die Ströme jenes beseelte, beflügelte Boot für den Tugrasohn, durch das ihr mit götterhaftem Sinne (ihn) herausholtet. Ihr floget in leichtem Fluge aus der großen Flut.
- 6. Den ins Wasser hinabgestoßenen Tugrasohn, der in die haltlose Finsternis geworfen war, erretten vier Schiffe, von den Asvin ausgeschickt, die des bauchigen (Wagens) gewohnt sind.
  - 7. Welcher Baum war denn mitten im Meere hervorgewachsen, den der

8a. Vermutlich der Name des Dichters.

8c. Die Wolke hier wohl ein Bild der Freigebigkeit. Oder ist der Soma gemeint? Übrigons die einzige Stelle neben udamegha, in der megha im B.V. vorkommt.

Pūşan hat 2, 31, 4 das Beiwort pūrandhi,
 vielleicht auch 10, 64, 7.

96. jr bedeutet hier deutlich den Frühruf. 9c: 5,78,2c.

1, 182. Jagati, 6 und 8 Triștubh. 1a. Vgl. 1, 46, 11 und 8, 66, 8b.

1c. Vispala s. zu 1, 116, 15. 1d: 6, 70, 2b.

4a. Die Konkurrenten sind gemeint.

4d: 1, 185, 9a. 5. Vgl. 1, 116, 5.

Sc. devatrā mānasā ungefāhr - devadricu mānasā (Baunack, KZ. 35, 506).

6b: 7, 104, 3.

6c. Wenn fáthala = játhara, worüber 1,112,17 nachzusehen. Die Schiffe trugen den großen Wagen der Aévin oftmals über das Meer.

 Rhetorische Frage. Das Meer ist ja anärambhand nach Str. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Wagen der Aśvin.

Tugrasohn in seiner Not umklammert hätte, um sich daran festzuhalten wie an dem Gefieder eines fliegenden Vogels? Ihr Asvin holtet ihn heraus (euch) zum Ruhme.

8. Dies Loblied möge euch, ihr Herren Näsatya's, recht sein, das euch die Mäna's heute vorgetragen haben von diesem somareichen Sitze aus. — Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

### 1, 183. An die Asrin.

- 1. Schirret ihn an, der schneller als der Gedanke, dreisitzig, dreirädrig ist, ihr Bullen, auf dem ihr zum Haus des Frommen kommt! Ihr flieget mit dem dreiteiligen (Wagen) wie ein Vogel mit den Schwingen.
- 2. Leicht rollt (euer) Wagen, wenn er zur Erde kommt, wenn ihr als umsichtige (Lenker) hintendrauf steht, um Stärkung zu bringen. Diese Rede soll schaulustig euer Schauspiel' begleiten. Ihr seid in Begleitung der Himmelstochter Usas.
- 3. Besteiget euren leichtrollenden Wagen, während der Opfernde seinen Gelübden\* nachkommt, auf dem ihr Herren Nasatya's eure Umfahrt macht, um unserer Nachkommenschaft und unserer eigenen Person Labung zu spenden!
- 4. Nicht soll der Wolf, nicht die Wölfin euch angreifen. Meidet (uns) nicht und bleibt nicht aus! Dieser Anteil ist für euch aufgetischt, dieses Loblied; diese Auftischungen von Süßtränken sind für euch, ihr Meister.
- 5. Euch (rief) Gotama, Purumilha, Atri, (euch), ihr Meister, ruft der Opfernde zu Hilfe. Wie zwei, die die gewiesene Richtung, die den richtigen Weg gehen, so kommet auf meinen Ruf her, o Nasatya's!
- 6. Wir sind ans Ende dieser Finsternis gelangt. An euch, Asvin, ist das Loblied gerichtet. Kommt auf den gottbegangenen Wegen hierher! Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

 parnő eigentlich doppelsinnig: das Gefieder des Vogels und des Baumes (Baunack a. a. O. 554).

Sc. Zu somyát ist 1, 153, 4a zu vergleichen.

#### 1. 188.

Tristubh.

1a: 1, 181, 8. 1c: 1, 117, 2c; 4, 18, 1c.

1d. Der Wagen ist dreiteilig, weil er für drei, statt wie sonst für swei Platz hat, für die beiden Asvin und die Süryä.

2a: 10, 107, 11 b.

26. Vgl. 10, 59, 1 b. Oder: wenn ihr hinter den

verständigen (Rossen) steht. prkså entspricht dem Infin. isayddhyai der folg. Str. Beide Wörter drücken infinitivisch die Wirkung der prks und is aus, die nach 6,62,4 (vgl. 1,47,6;5,77,3) die Asvin mit sich führen. Über isab — prksak s. zu 1,181,6.

2c: 6, 63, 6 d; 7, 70, 2 (?); Khila 1, 2, 3. vapuşyâ verhâlt sich zu vapuşyâ wie śravasyâ zu śravasyâ. 2d; 1, 180, 1.

8c. Vgl. Str. 2 und 1, 181, 6.

8cd = 6, 49, 5cd.

8d: 1, 184, 5c; 8, 9, 11c; 6, 62, 10a.

4c: 8, 57, 4a.
 4d = 3, 58, 5d; vgl. 7, 69, 3.
 5c. Die beiden Vergleiche bilden eigentlich einen einzigen.
 5d: 8, 85, 1.

6a = 1,92,6a; 7,73,1a. 6a = 3,58,5c.

<sup>7</sup>d. Oder: ihm sum Ruhme. Dann wäre *práśrāvayam* 10, 49, 8; 2, 13, 12 su vergleichen. Sáy. kirtimattodya

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach dem älteren Gebrauch des Wortes = sehenswürdiger Anblick. Pflichten

### · 1.184. An die Aśvin.

- 1. Euch beide wollen wir heute, euch künftig rufen, bei aufleuchtender Morgenröte (ich) der Wortfuhrer mit Lobgedichten die Nasatya's, wo sie auch sein mögen, die Enkel des Himmels für den, der freigebiger als (jeder andere) hohe Herr ist.
- 2. Bei uns sollet ihr Bullen euch fein ergötzen. Treibet die Knauser aus, indem ihr euch an dem (Soma)gewoge ergötzet. Höret auf mich, ihr Herren, von den Einladungen meiner Dichtungen herbeigewünscht, und (seid) aufmerksam mit den Ohren'
- 3. Die Götter Nāsatya's (kamen) auf die Hochzeit der Sūryā, um ausgezeichnet zu werden wie Pfeilschmiede, o Pūşan. Es schweben eure Buckeltiere auf dem Wasser, die Wassergeborenen. Abgenutzt sind die Joche wie die des reichen Varuna.
- 4. Uns soll diese Gabe von euch gehören, ihr Süßreichen. Spornet das Loblied des Dichters, des Maniden, an, wenn euren Ruhmestaten die Menschen zujubeln, um die Meisterschaft zu erlangen, ihr Gabenschönen!
- 5. Dieses Loblied wurde für euch von den Maniden gedichtet zu eurem Preis, ihr freigebigen Asvin. Macht eure Rundfahrt zum Nutz für unsere Kinder und die eigene Person, ihr Nasatya's, bei Agastya euch ergötzend!

6 = 1, 183, 6.

## 1, 185. An Himmel und Erde.

1. Welche von diesen beiden ist die frühere, welche die spätere? Wie

### 1, 184.

Tristubh.

1b: 3, 20, 1b. 1d: 1, 185, 9; 8, 19, 36 c.

2a: 4, 14, 4d. 2c: 1, 61, 3c.

2d. esta im Pp. nicht zerlegt, aber doch wohl = á-ista. Vgl. zu 1, 180, 4 a b.

3a. Wie Pfeilschmiede im Wett- und Probeschießen die Überlegenheit ihrer Waffen wünschen. Vgl. 10, 95, 3. Die Str. spielt auf den Mythos von der Selbstwahl der Süryä an, bei der die Asvin als Sieger die Braut heimführten. Vgl. 10, 85, 13. 14 (nach dieser Stelle ist das Verb in 1, 184, 3 zu ergänzen); TS. 4, 7, 15, 4. Püşan wird angerufen, weil er Mitbewerber war. işukiteva: der Dual Attraktion an näsatyä.

Sc. apsú ist eigentlich doppelt zu denken. apsú jātāḥ = apsujāḥ. Ihre Buckelochsen sind zugleich Wassertiere, die im Wasser schweben oder schwimmen können (vacyánte wie 1,46,3).

8d. Dunkel. farná in Verbindung mit der Wasserfahrt der Aévin: 1, 46, 3; 180, 5 und hier. Ob 'abgenutzt' richtig, ist fraglich
Bes. 1, 46, 3 würde 'zitternd, schwankend'
besser passen. Dieser Sinn ließe sich gleichfalls aus jur ableiten, vgl. 1, 37, 8. Auch
Varuna pflegt als Gott des Wassers solche
Wasserfahrt zu machen (1, 161, 14). Oldenberg denkt sich unter den Jochen des Varuna
die Meereswellen. Nächstverwandt ist 1,180,5d
4cd: 1, 117. 10. 5c: 1, 183, 3d; 6, 49, 5d.

#### 1, 185,

Tristubh. Den Zweck des Liedes sprechen der Kehrreim (2-8) und die Str. 8 und 10 deutlich aus.

 Name heißt hier alles, was einen Namen hat, jedes Ding.

1d. Dieser Halbvers, der auf den ersten Blick den Anschein erweckt, als ob die ganze Strauf Tag und Nacht sich bezöge, ist eine nähere Ausführung zu c und diesem Halbvers parataktisch angefügt. Zu den Dingen, die Himmel und Erde in sich tragen, gehören

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist wohl die süße Rede des Dichters gemeint. Doch kann man auch umgekehrt übersetzen: 'Diese Gabe von uns soll für euch sein'. Die obige Auffassung ist die von Säy.

sind sie entstanden, ihr Seher? Wer weiß es genau? Alles tragen sie selbst, was ein Name ist. Es drehen sich die beiden Tageshälften wie Räder um.

- 2. Die beiden, ohne selbst zu gehen, fußlos, empfangen die gehende, fußbegabte, zahlreiche Leibesfrucht wie einen leiblichen Sohn im Schoße der Eltern. — Himmel und Erde, bewahret uns vor Übergewalt!
- 3. Die Gabe der Aditi errufe ich, die fehlerlose, unbestrittene, sonnenhafte, vom Tode befreiende, ehrfurchtgebietende. Diese schaffet dem Sänger, ihr beide Rodas! Himmel und Erde usw.
- 4. Den beiden leidlosen, mit ihrem Schutze schützenden Rodass, den Göttereltern, möchten wir genehm sein, den beiden unter den Göttern an beiden der Tageshälften. Himmel und Erde usw.
- 5. Die beiden jugendlichen, die befreundeten Schwestern, die aneinandergrenzenden, die sich im Schoße der beiden Eltern treffen, die den Nabel\* der Welt küssen. — Himmel und Erde usw.
- 6. Die beiden breiten, hohen Wohnstätten rufe ich ordnungsgemäß, die Erzeugerinnen mit Vergunst der Götter, die beide Unsterblichkeit besitzen, schön von Erscheinung. Himmel und Erde usw.
- 7. Den weiten, breiten, geräumigen, fernbegrenzten spreche ich unter Verbeugung bei diesem Opfer eine Bitte aus, die glückbringend (allen) weit voran sind, (den Keim) empfangen. Himmel und Erde usw.
- 8. Wenn wir irgend ein Unrecht getan haben, sei es den Göttern oder einem beständigen Freunde oder dem Hausherrn, so möge diese Dichtung ihnen eine Abbitte sein. Himmel und Erde usw.
  - 9. Das beiderseitige Herrenlob möge mir günstig sein, beide Gönnerschaften

auch Tag und Nacht, d. h. die Zeit. So fassen schon Yäska 3, 22 und Durga (enayor eva antarbhute ahani) den Zusammenhang auf. Die Erwähnung von Tag und Nacht lag aber nahe, weil man auch hier ein prius und posterius nicht unterscheiden kann, wie AV. 10, 7, 43 hervorhebt. Stände die Str. nicht im Zusammenhang des Liedes, so könnte man sie darnach ohne weiteres auf Tag und Nacht deuten. Auch RV. 10, 31, 7 werden in der Str. an Himmel und Erde die Tage erwähnt dort allerdings im Gegensatz zu ihnen. of vartete ebenso 6, 9, 1.

Die Leibesfrucht ist nach Säy. alles Lebendige.
 Die Eltern sind eigentlich sie selbst.

3ab. Die Gabe der Aditi ist das Lebenslicht,
8 7, 82, 10 verglichen mit 2, 27, 14; 10, 185, 3.
4c. D. h. Tag und Nacht.
5b Vgl. Str. 2c.
6a. 'Breit' paßt mehr auf die Erde, 'hoch' auf den Himme'.

6b. devānam ist sowohl mit dvasā wie mit janitri zu verbinden. Doch ließe sich dvasa

auch zum Objekt ziehen nach 1, 102, 5. Oder: 'die beiden mit ihrer Gunst', wie 5, 40, 3b: 3, 32, 13a.

7c. dadháte s. Str. 2. 6. Richtig Say. zu TBr. 2, 8, 4, 8: jagadgarbham dhàrayatah.

8ab: 5, 85, 7; 2, 27, 14; 1, 179, 5; 4, 12, 4; 7, 93, 7. 9a. ubhá sámsa und utí nicht direkt von Himmel und Erde gesagt, sondern Personifikation der Abstraktbegriffe. Doch lag gerade in diesem Liede dem Dichter die Dualität nahe. Beziehen sich die beiden samsa auf (lötter und Menschen, so ist dies im Grunde der Gegensatz von Himmel und Erde. ubhå šámsa such 4, 4, 14. Mit nárya verbunden (vgl. av. nairyōsaāha) drückt śdmsa wohl den Begriff des nárāsánsa, narám sánsah (2, 34, 6; 6, 24. 2), samse nrnám (3, 16, 4) aus. naram könnte in dieser Verbindung Genit. obj. oder subj. sein. Vieles spricht, wie Oldenberg (ZDMG. 54, 52) gezeigt hat, für subjektiven Genit., manches für objektiven: Lob der (freigebigen) Herren, bes. die nara-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: vor einer Schreckerscheinung.

mögen mir mit Gunst zur Seite stehen. Gar viel (gebt) dem, der freigebiger als ein (anderer) hoher Herr ist! In Nahrungsfülle schwelgend möchten wir genießen, ihr Götter.

- 10. Dieses wahre Wort habe ich weisheitsvoll zu Himmel und Erde gesprochen, daß sie es zuerst hören. Beide sollen unmittelbar vor Unehre, vor Unheil bewahren. Vater und Mutter sollen (uns) gnädig in Schutz nehmen!
- 11. Dies soll wahr werden, Himmel und Erde, worum ich euch hier bitte. Vater und Mutter! Seid die nächsten der Götter mit euren Hilfen! Wir möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

### 1, 186. An alle Götter.

- 1, Bei unserem Opfer soll mit Labungen und Segenswort der allen Menschen gehörende Gott Savitr erscheinen. Auf daß auch ihr Jünglinge' uns in gehobene Stimmung versetzet<sup>2</sup>, soll am Abend zur ganzen lebenden Welt die Andacht (kommen).
- 2. Zu uns sollen all die zusammenhaltenden Götter kommen: Mitra. Aryaman, Varuna in Eintracht, auf daß sie alle unsere Förderer seien, und (alles) leicht besiegbar machen wie eine wankende Macht.
- 3. Agni preise ich als euren liebsten Gast gemeinschaftlich mit Lobreden (andere) überbietend, auf daß er uns ein Varuna sei, dessen Name in Ehren

samsī, die spätere Bezeichnung der Dānastuti's. deren Zweck das Lob freigebiger Herren war. nárya könnte bedeuten: den Herren zukommend oder von den Herren kommend (wie åvya, ványa). Das beiderseitige Herrenlob ist also entweder das Lob von seiten der Götter und freigebigen Herren (vgl. 7, 84, 3) oder das Lob, das den Göttern und Herren gespendet wird. Der Zusammenhang spricht für das erste, denn in c ist von dem Patron des Dichters die Rede und in d wird die Hoffnung auf die Daksinä ausgedrückt.

9b. atí gleichfalls der Götter und Herren. Möglich auch: beide (Göttinnen) mit ihrer Gnade. Säy. rakşike. Auch Ludwig faßt gegen Pp. atí als Instr. sg.

9c. Vgl. 1, 184, 1 und 7, 64, 3c; 8, 19, 36c; 5, 27, 1b. 9d: 7, 64, 3d. 10b: 10, 12, 1. 10c: 7, 12, 2c; 1, 121, 14b; 3, 39, 7b (s. No. dazu); 6, 50, 10d.

10d. Himmel und Erde, vgl. 11b

1, 186.

Tristubh.

1. Die Str. ist nicht ganz durchsichtig

1a. Zu sušastí vgl. 6, 67, 3, 8, 23, 6

16. 7, 76, 1.

1cd. Die zweite Zeile der Str 1-3 ist gleich gebaut.

1c. mátsatha doch wohl mit Say. transitiv zu denken, vgl. 1, 122, 3.

1d. Als Verb nochmals á—etu zu denken manisá fast personifiziert wie didhitih in 11. oder manisá in 5, 47, 1; 7.34, 1; 99, 6 und dhí 3, 39. 2. Sie wurde als ynvatí gedacht (5, 47, 1). Mit Bezug daraní werden hier die Götter in c als ynvānah angeredet. abhipitvé: bei der Einkehr, entweder der Menschen oder der Götter. Im ersten Fall der Abend, im letzten die Opferzeit. Ebenso Str. 6 26 = 7, 60, 4d. 2c: 8, 83, 2c.

2d. Zu suedha vgl. 9, 94, 5 und 9, 29, 3, zum Vergleich 6, 25, 3c.

3a: 8, 84, 1a.

8c. Besser wäre der Sinn, wenn man konstruieren dürfte: 'Er soll uns sein wie Varunadessen Name in Ehren steht'. Dagegen spricht aber der gleiche Satzbau in 1c und 8c.

8d: 1, 86, 7c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Götter. <sup>2</sup> Oder: auf daß auch ihr Jünglinge euch an uns erfreuen sellt. <sup>2</sup> yens narah prakasyante sa narakamso mantrah Yaska 9, 9. Beispiel 1, 126, 1.

steht. und er möge (uns) Speisegenüsse in Fülle spenden (wie) ein von den Standesgenossen gepriesener Patron.

- 4. Ich trete für euch unter Verbeugung im Wunsch etwas zu gewinnen (vor beide) Nacht und Morgen sind wie eine gutmelke Kuh —, indem ich am gleichen Tage das Preislied in das (Vers)maß bringe, bei ungleichfarbiger Milch am gleichen Euter.
- 5. Auch Ahi Budhnya soll uns Freude bereiten. Die Sindhu verlangt wie die milchstrotzende (Kuh) nach ihrem Jungen (so nach dem Liede), durch das wir den Apam Napat zur Eile treiben wollen, den die gedankenschnellen Bullen¹ fahren.
- 6. Auch Tvastr soll zu uns im Verein mit den freigebigen Patronen am Abend (?) kommen. Der Vrtratöter Indra, der die Lande erfüllt, der Stärkste der Männer soll hierher zu uns kommen!
- 7 Und es schmeicheln ihm unsere als Rosse angeschirrten Gedichte, wie huhe ihr zartes Junges lecken. Ihn, den duftendsten der Männer liebkosen die Lobreden wie die Gattinnen (den Mann).
- 8. Auch die Marut mit verstärkter Heerschar sollen sich einträchtig mit Rodas: zu uns setzen, mit scheckigen Rossen fahrend ihre Wagen sind Hasch) wie die Ströme —, herrenstolz wie die mit Mitra (einem Bundesgenossen) verbündeten Götter.
- 9. Sobald sie sich in ihrer ganzen Größe gezeigt haben, spannen sie ihren \orspann unter Lobpreis vor, wenn dann wie ein Blitz bei heiterem Himmel der Scharen das ganze rissige\* Land (mit Regen) überschütten.
- 4. Die Str geht nicht glatt auf uşāsāndkta
  181 in der Parallele 5, 41, 7 Akk... dagegen in
  der gleichen Vershälfte 7, 2, 6b Nom. Auch
  1 186, 4 verlangt die Konstruktion den Akk.
  b ist also Satzparenthese, wenn nicht ungeschickt eingefügte Entlehnung. c setzt die
  Konstruktion von a fort. Jedenfalls ist die
  Str ein durchgeführtes Gleichnis. Nacht und
  Morgen sind die Milchkuh, der Dichter der
  Melker, das gemeinsame Euter von Nacht und
  Morgen ist die beiden gemeinsame Tageszeit
  Morgen oder Abend<sup>4</sup>). Dieses melkt der
  Sänger, der in Versmaßen, d. h. rhythmisch
  dichtet wie der Melker im Takt melkt.
- 46 Zum Vergleich s. 2, 3, 6d.
- 4r samäné dhan: 'am gleichen' oder 'am gemeinsamen Tage', d. h. für Tag und Nacht in der beiden gemeinsamen Tageszeit (Abend oder Morgen). Säy.: 'an ein und demselben Tag oder immer'.
- 4d und c erklären sich gegenseitig. Die verschiedenfarbige Milch spielt auf die vieurape

- dhanī (1, 123, 7, vgl. 1, 115, 5) oder die ndktosásá vírūpe (1, 113, 3; 95, 1 u. ö.) an
- 55 Das Junge im Bild (b) ist in Wirklichkeit das neue Lied, das auch den Apām Napāt zum Erscheinen bewegen soll.
- 66 smát suríbkih, wenn mit nah verbunden. könnte wie in 5,41,15 und 1,51,15 (vgl. 2,4,9,7,3,8) auf die menschlichen Süri's gehen In 8,18,4 (vgl. 10,65,4) aber bezieht sich der Ausdruck auf die Götter. Tvastr erscheint sonst in Begleitung der Götterfrauen. Ob diese auch hier gemeint sind und surf fem. ist wie 1,119,3°
- 7d. Vgl. 6, 29, 3c.
- 8b. ródasi Fehler für rodasi (indekl.), der Geliebten der Marut.
- Sc. avánayo ná rátháh ist Satzparenthese oder loses Kompositum.
- 8d. Mit Mitra verbündet wie die Aditya's.
- 9ab. Die unlogische Zeitfolge. b geht zeitlich dem a voran.
  9a: 6,61,13a.
- 9c. Zum Vergleich s. 4, 3, 1; 10, 68, 4(?).

<sup>1</sup> Oder Hengste? Vgl. 6, 29, 2; 2, 35, 1c. 2 Dem Indra. Infolge der Trockenheit 4 Denn der Morgen schließt in dieser Verbindung den ganzen Tag ein.

- 10. Lasset den Asvin den Vorrang, daß sie gewogen seien, lasset Puşan den Vorrang, denn sie sind die Selbstsicheren! Der nie feindselige Visnu, Vata, Rbhuksan die Götter möchte ich zur Gunsterweisung herwenden.
- 11. Diese unsere Andacht soll euch, ihr Opferwürdige, ganz erfüllen und zum Sitzen einladen, die um Gutes bittend zu den Göttern strebt. Will möchten einen gastfreien Opferbündler kennen lernen, der rasch schenkt.

# 1, 187. An Speise und Trank.

- 1. Die Speise will ich jetzo preisen, die mächtige Erhalterin der Stärke. kraft deren Trita den Vrtra gliedweise zerlegte.
- 2. Wohlschmeckende Speise, suße Speise, wir haben dich erwählt. Sei unser Helfer!
- 3. Komm zu uns, o Speise, freundlich mit deinen freundlichen Hilfen, als erfreulicher, nicht unverträglicher Freund, als liebevoller, unzweideutiger!
- 4. Deine Säfte, o Speise, sind durch die Räume verbreitet, bis zum Himmel reichen sie wie die Winde.
- 5. Diese deine Verschenker, o Speise, diese deine (Genießer), o stißeste Speise, die Genießer (deiner) Säfte kommen vorwärts wie starknackige (Stierer
- 6. Nach dir, o Speise, steht der Sinn der großen Götter. Schönes ist in (deinem) Zeichen getan worden. Mit deiner Hilfe hat (Indra') den Drachen erschlagen.
- 7. Wenn jener Morgenschimmer der Berge gekommen ist, o Speise, dann sollst du uns hier, du suße Speise, zum Genießen geschickt kommen.
- 8. Wenn wir den Rahm (?) der Wasser, der Pflanzen kosten, dann werde uns, du Freund des Vata, zu Speck.
- 9. Wenn wir, o Soma, von dir, dem milchgemischten, gerstegemischten genießen, so werde uns, du Freund des Vata, zu Speck!

**10a**: 1, 122, 4; 138, 2; 4, 3, 1; 5, 41, 6, 6, 21, 9; 7, 36, 8; 10, 64, 7.

10c. Anakoluthie oder Satzparenthese

10d: 3, 32, 13b; 8, 68, 1.

116. apiprāņī zu prā.

1, 187.

Anuştubh mit Gāyatrī wechselnd. Der pitti (annam Ait. Br. 1, 13, 13) umfaßt Speise und Trank, insbes. den Somatrank (RV. 1, 61, 7) Diesen scheint der Dichter speziell im Auge zu haben nach Str. 7fg. 2. Vgl. TBr. 2.8, 8, 1fg. Nach Str. 7 handelt es sich um eine Morgenlibation. Das Metrum ist z. T. recht frei behandelt.

1d. viparvam s. 1, 61, 12c; 8. 6, 13; 7, 23. 2b: 8, 21, 2c. 4c. Vgl. AV. 6, 80, 2. 5ab. Schwierige Verszeile, am besten im Andatah ab, vgl. 10, 117, 4 ab und TBr. 2, 8, 8, 1
yö ma (sc. dnnam) dadati. Säy.; 'Diese
deiner bedürfenden Männer sind deine (sc.
nießer, so zu ergänzen. Welche Männer'
Die dich schenken.' Man könnte allerdings
wegen des gleichen Eingangs wie in 4 von
dort räsäh ergänzen. Dann gibt aber da
datah keinen befriedigenden Sinn.
5c. Säy. erklärt soädmänah durch 'Schmecker

schluß an Say zu erklären. In b sind mit

Säy. bhoktarah, besser nach c svädmännh hinzuzudenken túva in a hängt von du-

Genießer'. Diese Bedeutung empfiehlt sich wegen b, trotz 2, 21, 6d (Kāth. 1 p. 173. 6) Sc. vātāpe in Pp. nicht zerlegt und unsicher Nach Sāy.'s einer Erklärung soll vātāpi den Leib bedeuten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder Trita nach Str. 1. Am frühen Morgen. \* bhakşá (Str. 7) ist fast immer mit sómasya verbunden.

- 10. Werde, du Pflanze, zu Grütze, Speck, Nieren(fett?), . . . . . , werde uns, du Freund des Vata, zu Speck.
- 11. Wir haben dich, o Speise, mit Reden schmackhaft gemacht wie Kühe die Opferspenden<sup>1</sup>, dich den Göttern zum gemeinsamen Mahle, dich für uns zum gemeinsamen Mahle.

# 1, 188. Aprilled.

- 1. Entflammt schaltest du heute als Gott mit den Göttern, du Tausendgewinner. Als Bote und Seher fahre die Opferspenden!
- 2. Tanunapat! Für den Rechtwandelnden wird das Opfer mit Süßigkeit besalbt, das tausendfältige Genüsse bringt.
- 3. (Mit Schmalz) begossen fahr als unser berufener (Fahrer) die opferwürdigen Götter her. Agni, du bist ein Tausendgewinner.
- 4. Ostwärts haben sie das Barhis, das tausend Männer faßt, nach Kräften ausgebreitet, auf dem ihr Aditya's den Vorrang habt.
- 5. Viraj (Herrscherin), Samraj (Allbeherrscherin), die ausreichenden, reichnichen, die viel und noch mehr sind, die Tore träuften Schmalz.
- 6. Mit schönem Geschmeide, schönverziert haben ja beide durch Schönheit den Vorrang: Morgen (und Nacht) sollen hier Platz nehmen!
- 7. Sie sind ja die ersten schönredenden göttlichen Hotr und Seher; sie sollen für uns dies Opfer opfern.
- 8. Bharati, Ila, Sarasvati, die ich euch alle herbitte, eifert uns zur Vortrefflichkeit an!
- 9. Tvastr, der die Formen bemeistert, hat ja alle Tiere fertiggemacht. Erbitte uns deren Gedeihen!
- 10. Entlaß von selbst, o Baum, (das Opfertier) zu den Göttern in deren Obhut! Agni möge die Opfer schmackhaft machen.
- 11. Agni, der Anführer der Götter, wird mit einem Sange eingesalbt; er erstrahlt unter Svaharufen.

# 1, 189. An Agni.

1. Agni, führ uns auf gutem Wege zu Reichtum, der du alle rechten Wege

10a. D. h. so nahrhaft.

106. Vgl. AV. 4, 7, 3. vykká udárathíh? Sāy. erklärt ud. als 'die Sinne erregend'.

11b. Vgl. 1, 93, 12b. Die süßen Worte der Dichter versüßen den Soma wie die Milch der Kühe die Opferspeisen.

1, 188.

Gäyatrī. S. zu 1, 13.
3a: 10, 110, 3a.
4a: 9, 5, 4; 10, 110, 4.
5a. Virāj und Samrāj sind vielleicht Benennungen bestimmter Tore des Opferplatzes.

6ab: 10, 110, 6cd. śrf, eigentlich das Bessersein, drückt Vorrang, Ansehen und Schönheit aus. 7c = 1, 13, 8c; 142, 8c

9c. Hier wohl Agni oder der Hotr selbst angeredet nach 10, 110, 9 (6, 11, 1); VS. 29, 9. Nach Säy. aber Tvaştr.

106: 10, 110, 10; 2, 3, 9; 10, 70, 9; VS. 29, 10.

10c: 1, 142, 11; 2, 3, 10; 3, 4, 10; 10, 70, 10; VS. 27, 21; RV. 1, 105, 14.

1, 189.

Triştubh. Bitte um Schutz gegen Krankheit, heimliche Feinde u. dgl.

<sup>1</sup> Das Schmalz usw.

kennst, o Gott! Wende von uns die Sünde ab, die auf Abwege führt! Wir wollen dir die größte Huldigungsrede recht machen.

- 2. Agni, geleit uns aufs neue glücklich über alle Fährlichkeiten! Sei du uns eine breite, umfangreiche, weite Burg, sei für den leiblichen Samen zum Wohl und Heil!
- 3. Agni, wende du von uns die Plagen ab. Mögen sie die Völker, die Agni's Schutzes bar sind, plagen. Uns (mach) die Erde wieder zum Wohlergehen, o Gott, mit allen Unsterblichen, du Opferwürdiger!
- 4. Schütz uns, Agni, mit deinen nicht ermattenden Schutzgeistern, auch (jetzt) wenn du an dem lieben Sitze aufgeflammt bist! Nicht soll, du Jüngster, Übermächtiger, deinen Sänger Furcht befallen, weder jetzt noch künftig.
- 5. Überlaß uns nicht, o Agni, dem Bösen, dem gierigen Feind, dem Unheil! Überantworte uns nicht dem mit Zähnen Beißenden, nicht dem ohne Zahn, nicht dem Schädling, du Übermächtiger!
- 6. Einer wie du, rechtgeborener Agni, sollte gepriesen dem Leib Schutz verleihen vor jedem Schadensüchtigen oder Tadelsüchtigen. Denn du bist der Erspäher der Tücken, o Gott.
- 7. Der du, Agni, diese beiderlei (Zeiten) unterscheidest, du verlangst vor Essenszeit (die Nahrung) des Menschen, o Opferwürdiger. Zur Essenszeit wirst du dem Menschen fügsam wie ein Elefant (?) von den Fürbittern zu putzen.
- 8. Wir haben vertrauliche Worte vor ihm gesprochen, ich. der Sohn des Mana, vor dem mächtigen Agni. Wir wollen mit den Rai's Tausend verdienen. Wir möchten einen gastlichen Opferbündler kennen lernen. der rasch schenkt.

# 1, 190. An Brhaspati.

Brhaspati vermittelt den Gebetsruf der Menschen an die Götter. Das Lied ist vielfach dunkel und enthält versteckte persönliche Angriffe auf die Konkurrenten, unter denen die Pajra's besonders genannt werden.

1. Den unerreichbaren Bullen mit der wohllautenden Zunge, den Brhaspati erbaue aufs neue mit Preisliedern, den glänzenden Gesangesleiter, auf den Götter und Sterbliche hinhören, wenn er seine Stimme erhebt!

<sup>16 = 3, 5, 6</sup>b. vayúnäni : fñānopāyabhūtāni Bhāsk. zu TS. 1, 4, 43, 1.

<sup>2</sup>b = 10, 56, 7b. 8a: 7, 38, 7d; 71, 2c.

<sup>5</sup>c: "Dem Beißenden, Schlange usw., dem Zahnlosen, der mit den Hörnern usw. tötet" Säy. Es sind aber die bissigen Tiere und die bösartigen Menschen gemeint, da ja die Dichter ihre Feinde gern hinter Tiergestalten verbergen.

Offenbar das einheitliche Bild eines Tiers, eben des akrå in d. bc sind Gegensätze:

das hungrige Tier in b, das gesättigte in c prapitvé — abhipitvé sind Gegensätze; s. zu 1, 130, 9; 3, 53, 24 b.

<sup>7</sup>c. śdsyah, Sāy. richtig: śikṣanɨyah, vidhəyah.
7d: 2, 10, 1d. akrdh? Vgl. zu 1, 143, 7 und
9, 57, 3b. Roß oder Elefant? Ludwig: wie eine Opferskule.

<sup>8</sup>a: 4, 3, 16. a und b sind Anakoluthie.

<sup>1, 190.</sup> 

Tristubh.
1c. Durga zu Nir. 6, 23 fast gathanyah und

- 2. Ihm streben rechtzeitig die Reden zu, die wie ein Erguß der Gottergebenen sich ergossen haben, denn dieser Brhaspati, stracks die weiten Räume durchdringend, ward im rechten Werk ein zweiter Matariévan.
- 3. Den Lobgesang und die dargebrachte Huldigung, den Ruf möge er¹ wie Savitr die Arme erheben, der nach seinem Ratschluß tagtäglich stattfindet, (der Ruf) des Arglosen, furchtbar wie ein wildes Tier, gewaltig.
- 4. Sein Ruf dringt zum Himmel, zur Erde. Wie ein Rennpferd (den Wagen anzieht), möge der Kluge, der das Geheimnis trägt, (die Götter?) anziehen(?), wenn diese (Geschosse) des Brhaspati, wie die Geschosse für das Wild, zu den wie Schlangen wandelbaren Himmels(göttern) gehen.
- 5. Da die Pajra's dich für ein Öchslein halten und die Bösen dich, den Guten, ausnutzen, o Gott, so gestehst du dem Bösgesinnten nicht den Gewinn zu. Du strafst vielmehr den Feindseligen, o Brhaspati.
- 6. Gern aufgesucht wie eine Straße mit schöner Weide, schwer festzuhalten wie ein umschmeichelter Freund Die Unerreichbaren, die auf uns sehen, die sind dagestanden, indem sie die verschlossenen (Tore) aufschlossen.
- 7. Dem die Gesänge wie Flüsse zuströmen, wie dem Meere die Ströme, die die Ufer entlang rollen Brhaspati erspäht als Kundiger beides, die Furt (?) und das Wasser, der Geier.

surucuh als Nom. pl. zu derüh, die Aithasika's aber beziehen nach ihm beide auf Brhaspati als den Purohita.

- 2b 9, 97, 46d. yah und asarji sind Attraktion an den Vergleich. Derselbe Vergleich wie in sargo na srsiah 7, 87, 1; 9, 87, 7. sarga entweder das Rennen (konkret) oder der Erguß. Das gleiche Bild 8, 35, 20.
- 2cd. vdramsi muß von vlohva abhängen. Vgl. vi-bha mit Akk. (sdrvam) 8, 58, 2. Brhaspati durchdringt die Welträume mit seinem sloka (vgl. 4a und 6, 73, 1d; 10, 68, 12b).
- 2d. sam-bhu gleich sein (1,93,9), hier mit Nom., vgl. sam-as mit Akk. (wegen prdtias) 2,1,15. Mit Mātariśvan hat Brhaspati das gemeinsam, daß er erst nachträglich unter die Götter aufgenommen wurde. Vgl. Str. 8b. An samrts in 3,38,3 ist wohl nicht zu denken.
- Brhaspati als der vergöttlichte Priester. der Opfer und Gebet der Menschen zu den Göttern bringt.
- \$cd. Doch wohl der \(\textit{eloka}\), der Mahn- und Weckruf des Gebets (vgl. 7, 97, 3).
- 4. Schwierige Str. 4a: 1,83,6b.
- 46. Was ist als Objekt zu ergänzen: devdn oder élékam und im Bilde rátham? Oldenberg denkt an átyam ná und verweist auf

- 1, 56, 1b. Was mit dem Geheimnis oder dem Wunder (yakşa) gemeint sei, ist kaum zu erraten. Ob das große Weltmysterium in 10, 88, 13d oder eine heimliche Gestalt, einr Verwandlung?
- 4c. Die Geschosse oder Pfeile (2, 24, 8) des Brhaspati sind die Priesterworte. mrgánam ist dasselbe Genitivverhältnis wie bei svádhitir vánānām 'die Axt für die Bäume' 9, 96, 6.
- 4d. dhimaya, meist von den Göttern. Daraus folgt, daß auch hier dyün = devän sein muß: dyü Himmel, Himmelswelt, pl. die Himmelsbewohner, die Götter. Vgl. bes. dyübkaktam 4, 2, 18 = deväbhaktam in 4, 2, 10. Vgl. noch 1, 33, 11.
- Die Str. deutet auf Rivalität zwischen den Maniden und den Pajra's hin. Der Gott wird vor der ausschließlichen Inanspruchnahme durch jene gewarnt.
- 6a. suprditu = suprāyaņā.
- 6cd. Hinweis auf die Angiras' die unter Führung des Brhaspati erfolgreich waren. apiortah, sc. darah.
- 7d. táras ist jedenfalls ein Mittel um über das Wasser zu kommen, sei es die Fähre (Roth), sei es eine Furt oder, wie sonst, die dazu nötige Kraft (vgl. bes. 8, 67, 19). Das Hin-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brhaspati.

8. So wurde der große, starkgeartete, gewaltige Brhaspati, der Bulle, zum Gott eingesetzt. Er soll uns, gepriesen, den Besitz von Söhnen und Rindern bringen. — Wir möchten usw. (wie 189, 8).

# 1, 191. Gegen Gifttiere.

Atharvaartiger Anhang, eine Upaniṣad¹ (Anukr.). Das Lied zerfällt in zwei Teile. Beschwörung der unsichtbaren Giftinsekten (1—9) und des Giftes, bes. des Skorpions (10—16). Die begleitende Zauberhandlung kennen wir nicht. Nach Egvidhäna 1,28 soll das Lied ein an Gift Erkrankter sprechen, dann hat das Gift auch von einer Schlange, deren bloßer Blick vergiftet, keine Wirkung mehr. Das Metrum ist lax behandelt. Ob auf dies Lied in AV 2,32,3 an gespielt wird?

- Der Kankata, nicht der (eigentliche) Kankata und der echte Kankata, diese beiden meine ich. die Pluşi heißen — die unsichtbaren (Gifttiere) sind angeschmiert.
- 2. Kommend tötet sie die Unsichtbaren und gehend tötet sie, und sie tötet zerstoßend und sie zermahlt zermahlend.
- 3. Die Rohrpflanzen, die Kuśara's, die Darbhagräser und die Sairya's, die Unsichtbaren, die dem Munja- und dem Virinagras gleichen (?), alle zusammen sind angeschmiert.
- 4. Die Kühe haben sich im Stall niedergelegt, das Wild ist zur Ruhe gegangen, zur Ruhe auch die Lichter der Menschen, die Unsichtbaren sind angeschmiert.

tibersetzen ist bildlich zu verstehen wie 6, 68, 8 u. ö. Brhaspati heißt in diesem Zusammenhang Geier wegen seines scharfen Auges. Vgl. AV. 10, 10, 24, wo ähnliches Bild 8c -- 7, 23, 6c.

#### 1, 191.

Meist Anuştubh.

- 1a. kánkata (eigentlich Kamm) ist nach Sāy. Bezeichnung giftiger Schlangen. Von diesen K. werden zwei Arten unterschieden, der uneigentliche und der echte K. Oldenberg verweist auf AV. 5, 13, 10. 11.
- 1c. plúsi in VS. 24,29 neben Mücken und Bienen, Sat. 14,4,1,24° neben Mücke und nagá°.
- 1d: 4d. Das kleine Ungeziefer heißt adfetate (die Unsichtbaren). Säy. versteht darunter gewisse Giftschlangen von unsichtbarer Gestalt, die diesen Namen führen, Henry (MSL. 9, 233) sowohl die nächtlichen Unholde wie giftiges Gewürm und Insekten. Beide Vorstellungen seien in dem Liede verschmolzen. Heilmittel gegen diese nächtlichen Plagegeister sind die aufgehende Sonne und ge-

- wisse Pflanzen. *ni-alipsata*, eigentlich wohl vom Aufstreichen einer Zaubersalbe, zugleich mit dem Nebensinn von *rip* in 5,85,8
- Nach Säy, ist das gifttilgende Kraut gemeint nach Henry sind die Fem. doppelsinnig, auf die Heilpflanze wie auf die Morgenrote zu beziehen.
- 2ab. 'Kommend, zum Gebissenen, fortgehend zur Zeit des Einreibens' Säy.
- 2cd. Das Mahlen der Pflanzenkörner wird auf die Wirkung des Heilkrauts übertragen. 'Die zerstoßene Heilpflanze tötet durch ihren Geruch die Giftigen' Säy.
- 8. Im einzelnen dunkel. Die Namen sind zunächst die von Gräsern, in c Adjektivbildungen aus solchen. Nach Säy, seien die auf den Gräsern befindlichen 'Unsichtbaren' gemeint Eher sind die stechenden Insekten mit spitzen Gräsern verglichen, oder es wurde symbolisch die Zaubersalbe auf die Gräser gestrichen.
- 4a-c ist athervaartiger Parallelismus und sugleich Schilderung der Abendzeit (vgl. Str. 5)
   4c. Zu ketávo jánānām vgl. 1, 24, 7d; 5, 66, 4c. Die Lichter wie in Brh. Up. 4, 3, 4.

¹ Upanişad heißt eine Geheimlehre, die von einem einzigen einem einzigen Lernbegierigen mitsuteilen ist¹ Şadgurusişya zu 1,50.
 ¹ Nach den Komm. Termite.
 ¹ Nach den Komm.

- 5. Diese sind wieder erschienen bei Anbruch des Dunkels wie die Diebe. Ihr Unsichtbaren seid allgesehen, erkannt worden.
- 6. Der Himmel ist euer Vater, die Erde eure Mutter, Soma der Bruder, Aditi die Schwester. Ihr Unsichtbaren, von allen gesehen, stehet still, haltet fein Ruhe!
- 7. Ihr Stechmücken, die ihr an der Schulter, an den Gliedern seid, ihr Prakankata's, ihr Unsichtbaren, hier gibt es gar nichts für euch. Verschmachtet alle zusammen!
- 8. Im Osten geht die Sonne auf, die allgesehene, die Unsichtbaren tötend, alle Unsichtbaren erwürgend und alle Zauberinnen.
- 9. Jene Sonne ist aufgeflogen viel, alles versengend, der Aditya von den Bergen, der allgesehene, die Unsichtbaren tötend.
- 10. Dem Sonnengott hänge ich das Gift auf (wie) einen Schlauch im Hause des Branntweinbesitzers, Er wird gewiß nicht (daran) sterben, noch werden wir sterben. Der Falbenlenker' hat seine Verwendung beseitigt. Die suße (Pflanze) hat dich zu Honig gemacht.
- 11. Dieses winzige Vögelchen, dies kleine hat dein Gift gefressen. Dies wird gewiß nicht (daran) sterben, noch werden wir sterben. Der Falbenlenker usw.
- 12. Die dreimal sieben Fünkchen (?) haben die Blume des Giftes gefressen. Die sterben gewiß nicht (daran), noch werden wir sterben. Der Falbenlenker usw.
- 13. Von den neunundneunzig Zerstörerinnen (?) des Giftes, von allen habe ich die Namen genannt. Der Falbenlenker usw.
- 14. Die dreimal sieben Pfauhennen, die sieben unvermählten Schwestern, die haben dein Gift weggetragen wie die Krugträgerinnen das Wasser.

<sup>5</sup>d. AV. 4, 37, 3,

Gab. Nach Say. sind die Giftschlangen angeredet, nach Henry die Heilpflanzen.

<sup>7</sup>c. Nach Sāy.: 'alles an Schlangen, was von euch in der Nähe ist'. 7d: AV. 5, 13, 1.
8: AV. 5, 23, 6.
9: AV. 6, 52, 1.

<sup>105.</sup> Auch Say, fast dies als Vergleich auf.

ist halb Prosa. Zu are asya yojanam ist mit Säy. cakara zu ergänzen. Säy.: 'hat die Verbringung dieses Giftes in die Ferne bewirkt'. Auf die Anspannung der Sonnenrosse kann yojanam nicht bezogen werden, denn are kr bedeutet immer: beseitigen, entfernen. karistkäk nach Säy. der Sonnengott. Auch Sürya fährt gelegentlich mit den Hari's an Stelle der Harit's, AV. 19, 3, 16. Die Schlußworte madhu toa usw. als Formel auch

MS. 4 p. 121, 6; vgl. AV. 5, 15, 1.

<sup>11</sup>a. Nach Say. das Haselhuhn.

<sup>12</sup>a. Nach einer der beiden Deutungen von Säy. sind die vispulingakäh kleine Sperlinge. Dies würde besser zu cd und Str. 11 stimmen.

<sup>12</sup>b. Für púşyam ist wohl púşpam zu setzen. So lesen die Ausgabe des Rāmaśāstri und die Bomb. Ed. des Pp. Vgl. Kāth. 2 p. 46, 3 (wo puşyam) mit MS. 3 p. 38, 17; TS. 5, 4, 4, 2 (wo púṣpam).

<sup>18</sup>a. Nach Säy. die Ströme. Oder die giftvertilgenden Vögel?

<sup>18</sup>b. rópuşuam, Sây. lopayitrinam chettrinam.
14a. Die Pfauhennen auch AV. 7, 56, 7 als Feinde der Giftschlangen.

<sup>145.</sup> Nach Säy. wieder die Flüsse. Doch vgl. Str. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Sonnengott.

Das Gift ist gemeint.

<sup>18</sup> 

- 15. Gar winzig ist der Kuşumbhaka: den kleinen zerschlage ich mit dem Steine. Daraus ist das Gift fortgegangen in den von uns abgewandten Richtungen.
- 16. Kuşumbhaka sprach also, da er vom Gebirge ausging: "Kraftlos ist das Gift des Skorpions, kraftlos ist dein Gift, du Skorpion."
- 15a. kuşumbhaká¹ soll nach Sāy. der Ichneumon sein. Er paraphrasiert die erste Verszeile: 'Der soll dein Gift nehmen. Wenn er es nicht tut, so zerschlage ich den schlechten Ichneumon mit dem Stein'. Der Ichneumon würde in 16 gut passen, aber in AV. 2, 32, 6 bezeichnet kuşümbha den Giftbehälter der Giftwürmer und ist = kumbha der ähnlichen Stelle Mantrabr. 2, 7, 3. Dann müßte
- 15a ein Sätzchen für sich sein und takam sich auf den kus. zurückbeziehen. Das Zerschlagen mit dem Stein wäre eine begleitende symbolische Handlung.
- 16 hat in AV. 5, 13, 9 eine Parallele\*. Darnach kann auch hier nur von einem giftvertilgenden Tiere die Rede sein. Ludwig übersetzt in 15 'Giftblase'. in 16 'Insektchen' Das Wort bleibt ein ungelöstes Rätsel

Ende des ersten Liederkreises.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Suffix ka ist in 15 wie in 11 und 16 durchweg Deminutivsuffix oder Nachahmung des Kinderjargons, ebenso 8, 21, 18; VS. 23, 22, 23; Mantrabr. 2, 7, 3 <sup>2</sup> Vgl auch RV 10, 97 17

# Zweiter Liederkreis.

### Das Buch der Grisamada's.

Ein besonderer Dichter wird in den Liedern nirgends genannt, wohl aber wird die Zugehorigkeit zu den Grtsamada's, bez. den Sunahotra's wiederholt betont: 2, 4, 9; 19, 8; 39, 8; 41, 18, 18, 6, 41, 14. 17. Grtsamada galt als Sohn des Sunahotra (Sāy. vor 2, 1). Im Geschlecht der Angiras' als des Sunahotra Sohn geboren sei er nachträglich von den Bhrguiden unter dem Namen Grtsamada adoptiert worden. Auch in den Pravara's (Ahnenreihen) gehören beide zusammen, Asv Sr. 12, 10, 13. Das Familiensiegel ist der oft wiederholte Schlußpäda 2, 1, 16d und varnert 2, 12, 15d Die Anukr verzeichnet als Dichter meist den Grtsamada. den Bhrguiden. Das kurze Buch birgt manche schöne Lieder.

# 1. Gruppe. Lieder an Agni, 2, 1-10.

### 2, 1 (192). An Agni.

- 1. Du, Agni, (wirst) mit Tagesanbruch (geboren), du als Brennlustiger, du wirst aus dem Wasser, du aus dem Stein, du aus den Bäumen, du aus den Pflanzen, du Männerheir wirst rein geboren.
- 2. Dir, Agni, kommt das Amt des Hotr zu, dir das Amt des Potr zu seiner Zeit. dir das Amt des Neştr; du bist der Agnidh des Gesetzestreuen. Dir kommt das Amt des Prassstr zu, du wirkst als Adhvaryu. Du bist sowohl der Brahman als der Hausherr in unserem Hause.
  - 3. Du, Agni, bist Indra, der Bulle (aller) Seienden, du bist der weitschreitende.

2, 1.

Jagatī. Das Thema ist die Vielseitigkeit des Gottes Agni.

 Agni's Geburten, a des gegenwärtigen zur Morgenzeit aus dem Reibholz, b-d seine anderweitigen Geburten. Überall wird er als Reiner geboren.

1a. dyúbhíh wie sonst ágre áhnám 5, 1, 4 5. aśuśuksáni doch wohl zum Desid. von ā-śuc (vgl. 7, 8, 1 d), kaum an ā-śuş zu denken.

1b. Aus dem Stein, vgl. 1, 70, 4. 2, 12, 3. 'Durch Reiben an einem anderen Stein'. Säy. zu TS. 4, 1, 2, 5.

lc 'Aus den Pfianzen wie Rohr usw.' Dur. zu Nir. 6, 1; Uv. zu VS. 11, 27.

1d. Vgl. Str. 14d und bes. 5, 11, 8.

2 = 10,91,10 - Agni versieht alle Priesteramter. Derselbe Gedanke 2,5,1-6: 4,9. 3-5; 1,94,6; 76,4; 7,16,5; 10,2,2.

2d. Der grhápati hinter dem brahma entspricht dem sunoan (s. Bd. 3, S. 5 Note) der Liste Vait. S. 16, 17. Im Opfer ist der grhápati der Opferherr, im Satra des späteren Rituals bei mehreren Opfern spez. der führende Opferherr (SBE. 44, 131; Sat. 3, 4, 2, 15; 12, 1, 1, 1; Ait. Br. 5, 25, 22; Şadv. Br. 3, 12, 2: Laty. 3, 4, 1). Dieser spezielle Sinn paßt ganz zum Bilde der vedischen Somaopfer. Der Opferherr ist nach obiger Stelle den Priestern ranggleich.

8—7. Agni wird mit anderen Göttern identifiziert. Ähnlich 5, 8, 1fg. Anders ist die,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die zwiespältige Herkunft des Mandala, vgl. Weber, S. Pr. A. W. 1900, S. 603.

<sup>2</sup> Auch 8, 48, 14d benutzt. Der beliebte Schlußpäda kehrt 9, 86, 48 wieder, in einem dem Grzamada zugeschriebenen Troa.

<sup>3</sup> Vgl. agnir vdi zdrva devdtak Käth. 1 p. 154, 1 u. 5.

verehrungswürdige Vișnu. Du bist der Reichtum findende Hohepriester, o Brahmanaspati. Du, o Austeiler, bist der Purandhi gesellt.

- 4. Du, Agni, bist König Varuna, der die Gebote aufrecht hält, du bist Mitra, der anzurufende Meister. Du bist Aryaman, der wahre Herr, von dem ich Nutzen haben möchte. Du, Gott, bist Amsa, der an dem Opfer Anteil gewährt.
- 5. Du, Agni, (schenkst) als Tvastr dem Verehrer gute Söhne; deine Genossenschaft (sind die Weiber'), du Weiberfreund, du wie Mitra Geehrter. Du schenkst als der Treiber von Rennpferden gute Rosse; du, der Güterreiche, bist die Stärke der Männer.
- 6. Du, Agni, bist Rudra, der Asura des großen Himmels; als Marutheer verfügst du über die Stärke. Du fährst mit den rötlichen Wind(rossen), dem Hausstand heilbringend; du schützest als Puşan in eigener Person die Verehrer.
- 7. Du, Agni, bist der Schätzespender für den, der dir dient; du bist Gott Savitr, der Schätze bringt. Du, o Fürst, verfügst als Bhaga über das Gut, du bist im Hause der Schützer des, der dir willfährig war.
- 8. Dir, Agni, dem Clanfürsten, lassen die Clangenossen im Hause den Vortritt, dir dem zugänglichen König. Du, schön von Aussehen, bist Herr über alles; du wiegst Tausende, Hunderte, Zehn auf.
- 9. Zu dir, Agni, als ihrem Vater (kommen) die Männer mit ihren Wünschen. zu dir, dem am Leibe glänzenden mit Opferdienst, auf daß du ihr Bruder seiest. Du bist der Sohn dessen, der dir willfährig war; du schützest als liebreicher Freund vor Unbill.
  - 10. Du, Agni, bist Rbhu, vor dem man zu seiner Zeit (?) sich verbeugen

Identifikation gemeint in Sat. 2, 3, 2, 9 fg.

Sa. vrsabháh satám, möglich auch, daß vrsabháh im superlativischen Sinne steht und dann satám wie in 2, 16, 1; 6, 67, 1 zu verstehen ist.

8c. Hier wird Agni als Brahmanaspati angeredet, d. h. mit ihm identifiziert, sofern er als Priester brahman ist.

8d. vidhartar wohl besser als prädikativer Vok. zu fassen. Puramdhi hier personifiziert, die Göttin der Wunscherfüllung, des Segens und der Freigebigkeit.

4a: 5, 3, 1; 7, 12, 3; 10, 8, 5.

46: 5, 3, 1; 8, 5, 4; 7, 12, 8.

4c: 5, 3, 2. sambhájam Verbalform (Gr.) oder Nomen actionis mit ausgelassenem Verbum? Welchen Genuß man von Aryaman erwartet, ist bei der Unbestimmtheit dieses Gottes nicht deutlich. Säy. denkt an seine sprichwörtliche Freigebigkeit: TBr. 1, 1, 2, 4; Käth. 1 p. 83, 13; MS. 2 p. 34, 2; TS. 2, 3, 4, 1. Da Aryaman auch Ehestifter ist, könnte man an das Lieberglück (saṃbhūj saṃbhoya) denken.

4d. Oder: für die Weisheitsrede belohnt. bhajayû nur hier. Vgl. 10, 106, 9.

5a. rarise aus c vorwegzudenken.

56 ist Worthaplologie für gna(h) gnavah.

5c. Apām Napāt ist gemeint, der auch sonst ākuhémā heißt.

5d. Vgl. 12a und sårdham carşanınam 8.93. 16 von Indra.

6a: 5, 41, 3c. Ist ásura hier s. v. a. Gebieter oder ist vor mahó diváh ein putráh zu ergänzen?

6c. Agni wird dem Wind (váta) gleichgesetzt Vgl. 10, 168, 1c. vátath die Windrosse. Såy. die windgleichen roten (Flammen)rosse des Agni.

7b: 10, 35, 7b; 7, 88, 1d; 5, 49, 2d.

7c: 6, 18, 2.

 Agni vereinigt alle Verwandtschaftsgrade in sich.
 9ab: 10, 7, 3.

10-11. Fortsetzung der Identifikationen.

Die Götterfrauen.

muß; du verfügst über den Siegergewinn, über Reichtum an Vieh. Du erstrahlst; sei bereit(?) zu schenken; du bist der Prüfer, wenn du das Opfer ausrichtest.

- 11. Du, Gott Agni, bist Aditi für den Spender; als Hotrs, Bharati erbauest du dich an der Lobrede. Du dienst als die langlebige les zum Gelingen, du Schätzeherr bist die Feindetöterin Sarasvati.
- 12. Du, Agni, bist wohlgepflegt die höchste Kraft; in deiner köstlichen Farbe ist alle Schönheit beisammen zu sehen. Du bist der förderliche große Gewinn, du bist reichlicher, allseitig ausgedehnter Besitz.
- 13. Dich, Agni, haben die Aditya's zu ihrem Munde, dich die lauteren zu ihrer Zunge gemacht, o Seher. Dir folgen die von Gaben Begleiteten zum Opfer; in dir verzehren die Götter die geopferte Spende.
- 14. In dir, Agni, verzehren all die Unsterblichen, die Truglosen, durch (deinen) Mund die Götter die geopferte Spende. Durch dich lassen sich die Sterblichen ihr Tränklein schmecken. Du bist als Leibesfrucht der Pflanzen rein geboren worden.
- 15. Du bist diese alle zusammen und wiegst sie an Größe auf und überragst sie noch, du edelgeborener Gott Agni, wenn sich deine Kraft hier in (voller) Größe entfaltet, über Himmel und Erde, über beide Rodası.
- 16. Die reichen Gönner, die den Sängern eine Schenkung zutreiben mit Rindern an der Spitze und mit Rossen als Glanzpunkt, o Agni, diese und uns führe also zum Glück! Wir möchten das große Wort führen als Meister in der weisen Rede.

# 2, 2 (193). An Agni.

1. Erbauet durch Opfer den Jätavedas, verehret den Agni mit Opfergabe, mit fließender Lobrede, den entflammten, wohlbeköstigten, den Sonnenmann(?), den himmlischen Hotr, der bei den Opferverbänden' an der Deichsel [Spitze] sitzt!

10a. aké, oder: in seiner Nähe (Sāy . vgl. Naigh.2, 16) s zu 4, 45, 6 a b.

10b. Oder: über den Viehreichtum des Väja, mit Anspielung auf den Namen des einen Rbhu.

10c. anu dakşı, gegen Pp. (dhakşı) vielleicht die si-Form von dakş; dann würde c besser zu b stimmen. Vgl. das rätselhafte dakşı in 1, 141,8°.

11d. vrtraká mit sárasvati zu verbinden, also entweder von vrtraká (6, 48, 21) oder Mask.-Form für Fem.-Form. Vgl. sárasvati vrtraghní 6, 61, 7.

12b: 7, 15, 5a; 5, 74, 6b.

18ab: 1, 14, 8; 127, 8; 5, 51, 2; 6, 7, 1.

18c ratisical die Götter (Say.) oder bestimmte (Jenien. 18d = 1, 94, 3b.

14ab: Str. 13d; 1,94,3b.

15. Rekapitulierend.

15a. sám(asi), oder: du gleichst ihnen. Der Akk. tán paßte dann eigentlich nur su práti. Zu vergleichen wäre sám-bhū 1,93,9; 190,2 d. 15c: 6, 15, 14c.

15d. dnu dydoāprthiví ródasi wie 3, 39, 8a; 8, 10, 6b. Doch könnte d auch elliptischer Nachsatz zu c sein, sc. bhavasi: 'so kommst du Himmel und Erde, beiden Rodasī gleich'.

2, 2,

Jagati.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. den Opfern. <sup>2</sup> Die si-Form von dak lautet im SP. regelmäßig dhaksi (1,76,8; <sup>4</sup>,4,4; 6,18,10).

- 2. Nach dir haben sie (alle) Nächte und Morgen geschrieen, o Agni, wie die Milchkühe auf der Frühweide nach dem Kalb. Wie der Lenker des Himmels¹ (am Tage) durch Menschenalter hindurch, so scheinst du alle Nächte nacheinander, du Vielbegehrter.
- 3. Ihn, den Guteswirkenden, haben die Götter auf dem Grunde des (irdischen) Raums zum Lenker von Himmel und Erde bestellt, den hellflammenden Agni, der wie ein Streitwagen allbekannt, wie ein Freund unter den Völkern zu rühmen ist.
- 4. Ihn, der im (irdischen) Raum im eignen Hause heranwächst, setzten sie, den wie Gold schön glänzenden, in den Vogel¹, den geflügelten (Sohn?) der Pṛśni, der mit den Augen die beiden Geschlechter¹ beobachtet wie ein Wächter die Wege.
- 5. Er soll als Hotr den ganzen Opferdienst zusammen halten; ihn zeichnen die Menschen mit Opferspenden, mit Lobrede aus. Der Goldzahnige, der in den Gewächsen flackert, er bescheint beide Welten wie der Himmel mit den Sternen.
- 6. Wenn du entzündet wirst, (strahle) uns reiches Gut aus zum Glück. nachdem du erloschen warst, strahle uns (wieder) Reichtum zu! Gewinne uns Himmel und Erde, daß wir gut fahren, daß beide die Opfer des Menschen gern annehmen, o Gott Agni!
- 7. Gib uns, Agni, große, gib tausendfältige (Gewinne), eröffne uns wie Tore den Gewinn, daß es kundbar werde! Mach Himmel und Erde durch das Segenswort geneigt! Wie die helle Sonne sollst du alle Morgen leuchten.

<sup>2</sup>a. Nacht und Morgen als die Zeit, wo das Feuer entzündet wird. Als Subjekt sind nach 9, 94, 2 die Gebete oder mit Säy. die ()pfernden zu denken.

<sup>2</sup>b: 8, 88, 1 c.

<sup>2</sup>c. Vgl. 10, 3, 2d; 6, 3, 5c; 7, 1a; VS. 3, 12 mánuşā yugā ist wie 6, 16, 23 Akk. der Zeiterstreckung, wie naktīr ugdsah in a und ksāpah in d, ugdsah in 7d; 8a.

Sa. budhné rájasaḥ: 'Auf der Basis der Welt, auf der Erde, d. h. auf der Vedi' Sāy.

 <sup>8</sup>b: 1, 128, 8. ny èrire wegen des Akzents zu
 ar. 8c: 8, 19, 8b; 84, 1c.

<sup>8</sup>d: 6, 48, 1; 8, 74, 2; 84, 1. mitram nd keitleu wie sonst mitram nd jane 8, 23, 8; 10, 22, 1.

<sup>4</sup>a. rājasi ist wohl kurz auagedrūckt s. v. a. budhnė rājasah in 3. Es ist das pārthivam rājah. 'Auf der Erde, auf der Vedi' Say. Zu ukļāmāņam — svā ā dāme vgl. 1, 1, 8c. Ludwig verbindet ukļāmāņam mit candrām und bezieht dies auf den Mond. Sāy.: 'wie Gold schönglänzend', was das Natūrlichere ist. 4b: 10, 12, 7c. Anders gewendet ist AV. 4, 1, 2.

hvārā (Vogel) ist hier die Sonne. vgl. 1,164,7 AV. 13, 2, 9, 50, 32, 36, 37.

<sup>4</sup>c. Die Sonne oder Agni wird 10, 189, 1 als gáuh prénih dargestellt. Hier ist Agni oder die Sonne wohl als Sohn der mystischen Préni-Kuh gedacht, die auch 4, 5, 7. 10 vorkommt. An die Mutter der Marut ist kaum zu denken, eher an die préni in 1, 160, 3 Zu citayantam aksabhih vgl. cétistham aksabhih 10, 21, 7.

<sup>4</sup>d. pāthāh zweifelhaft. Entweder Fehler für pathāh oder für pāthāh (Schutzbezirk, Revier). jānass ubhē ānu, vgl. januss ubhē ānu 9,70,3 (Subjekt dort ketāvah).

<sup>5</sup>b: 4, 8, 1c; 6, 15, 1b.

<sup>5</sup>c. hiritiprá s. su 1, 101, 10. — ordhasanásu, nach Sāy. in den Pflanzen oder Flammen. Daß die ersten gemeint sind, lehrt 10, 92, 1c.
5d: Str. 4d und 2, 34, 2; 4, 7, 3; Khil. 1, 11, 6.
6b. samdadasván entspricht ungefähr dem jujurván in 2, 4, 5. Andere Erklärung von Neißer, BB. 19, 285. 7c: 3, 6, 10c.
7d wird durch 8b erklärt. Vgl. 4, 45, 2; 10, 43, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Sonne. <sup>2</sup> Götter und Menschen.

- 8. Alle Morgen, Nacht für Nacht entzündet soll er wie die Sonne mit rötlichem Lichte scheinen. Mit den Opfergaben des Menschen versieht Agniden Gottesdienst gut, er der König der Stämme, für den Äyusohn ein gerngesehener Gast.
- 9. So ist die menschliche Dichtung bei den unsterblichen Bewohnern des hohen Himmels für uns milchstrotzend geworden, du allererster Agni, eine melkende Kuh für den Dichter in den Opferverbänden, indem sie selbst hundertwertigen, mannigfachen (Lohn) heischt.
- 10. Agni, wir möchten entweder zu Roß die Meisterschaft (besitzen) oder durch das Segenswort uns vor den (anderen) Leuten auszeichnen. Unser Glanz soll über den fünf Völkern hoch wie die Sonne erstrahlen, unübertreffbar.
- 11. Sei du unser Preislicher, du Gewaltiger, von dem die edlen Gönner die Nutznießung haben, zu dem die Sieger zum Opfer kommen, o Agni, der im eigenen Hause bei leiblichen Kindern leuchtet!
- 12. Beiderseitig, Sänger und reiche Gönner, wollen wir in deinem Schutze sein, Agni Jatavedas. Erwirk uns Gut, Reichtum, vielschimmernden<sup>1</sup>, sich mehrenden, an Kindern und guter Nachkommenschaft!

13 = 2, 1, 16.

# 2, 3 (194). Aprilled.

- 1. Entflammt, auf die Erde niedergesetzt steht Agni da allen Wesen zugewandt. Seit alter Zeit der lautere, hochweise Hotr soll Agni, der Gott, die Götter als der Würdige verehren.
  - 2. Narāsamsa, der die Formen (des Opfers) einweiht, der an Größe die

\*\*ab. Wiederholung des Gedankens in 7d. 8c - 10, 11, 5b.

fem. müßte mänusi sein. 9c. Führt das Gleichnis weiter. vrjänesu karäve auch 2, 34, 7; vgl. 2, 2, 1 d.

9d. isáni Infin. von is.

10b: 4, 86, 9. 10d: 10, 48, 9.

115: 5, 6, 2. Die Patrone haben den Vorweil vom Opfer. Über iedy vgl. 1, 77, 4. Mit Lok. auch 9, 84, 3.

11c: 7, 1, 12a; 98, 8a. ydm yajnam doppelter Akk. (su dem sum Opfer) oder Attraktion für ydsya y. Da didivamsam in d sich auf Agni bezieht, ist die erste Konstruktion wahrscheinlicher. 12c: 3, 16, 6c; 6, 86, 4b.

2, 8.
Tristubh, 7 Jagati. Aprilied. Vgl. 1, 18.

1b: 10, 88, 16c; 3, 61, 3a.

1d == 10, 2, 2d. arkan (vgl. Str. 3a) der Würdige, der das erste Recht darauf hat.

2. Wortspiel mit anj und Zusammensetzungen, als solches z. T. unübersetzbar. anj ist neben mādhu, ghrtā, svad, sūd das Stichwort der zweiten Āprīstr. Narāšamsa ist der sūßzungige Opferbereiter (1, 13, 3), der das Opfer schmackhaft macht (5, 5, 2; 10, 70, 2). Dasselbe tut Tanūnapāt (1, 142, 2; 3, 4, 2). Auch von ihm wird (mādhvā) sam-anj gebraucht (1, 188, 2; 10, 110, 2; VS. 27, 12). Beide werden also dem Agni gleichgesetzt.

2a: VS. 20, 37. dhámaní, Say. sthánaní. Nach VS. 20, 37 ist yajáásya zu ergänzen, vgl. BV. 10, 67, 2; 124, 3b.

2c. ghrtaprüsä mánasä auch VS. 20, 46. ghrtá ist hier bildlich. Die Wirkung des Nar. auf das Opfer wird als geistiger Akt dargestellt.

2d. Der Päda auch VS. 20, 44; TBr. 2, 6, 8, 4, 24, Zu sam anaktu devān vgl. Str. 7c. Die Be-

<sup>9</sup>b. Die Dichtung als Milchkuh, die dem Sänger Nahrung liefert; vgl. 10, 64, 12. mänuet, am Versende wohl für mänueänam. Nom. sg.

<sup>1</sup> Oder: goldreichen. • Wie rājāni 10, 49, 4; tardņi 8, 11, 18; prabhāsdņi 10, 182, 1.

drei Himmel aufwiegt, der schönstrahlende, der mit schmalztriefenden Gedanken die Opferspende netzt, er soll an der Spitze des Opfers die Götter vereinen.

- 3. Von uns im Geiste als der Würdige berufen, sollst du, Agni, heute die Götter noch vor dem menschlichen (Hotr) verehren. Fahr du die unentwegte Schar der Marut her! Verehret, ihr Männer, den Indra, wenn er auf dem Barhis sitzt!
- 4. Göttliches Barhis, anwachsend, Helden tragend (bist du) zum Reichtum hingebreitet auf dieser Vedi, eine schöne Last' tragend. Setzet euch, ihr Vasu's auf dieses mit Schmalz gesalbte (Barhis), ihr Allgötter, Äditya's, (alle) opferwürdig!
- 5. Es sollen sich die göttlichen, gern betretenen Tore weit auftun, unter Verneigung angerufen. Die vielfassenden, alterlosen sollen sich breit machen, die angesehene, aus Meistern bestehende Kaste heiligend.
- 6. Nacht und Morgen, seit alters erwachsen, (wirken) für uns ihre trefflichen Werke wie zwei fröhliche Weberinnen, die vereint den aufgespannten Aufzug (und) die Verzierung des Opfers verweben, sie die gutmelkenden, milchreichen (Kühe).
- 7. Die beiden ersten göttlichen Hotr, die kundigeren<sup>2</sup>, mögen in Versen richtig zusammenopfern in schönerer Gestalt<sup>2</sup>. Indem sie zur rechten Zeit zusammenopfern, mögen sie die Götter vereinen im Nabel der Welt<sup>3</sup> an den drei (Feuer)erhöhungen.
- 8. Sarasvatī, die unseren (frommen) Gedanken' in Erfüllung bringt, die Göttin Ila, Bharatī, die alle übertrifft, diese drei Göttinnen sollen sich nach eigenem Ermessen auf dieses Barhis setzen und (wie) ein lückenloser Schirm schützen.
  - 9. Ein bräunlicher Sohn, der nicht zur Last fällt, ein Stärkebringer, wird

deutung vom sam-asj wie 10,85,47, eigentlich: verschmelzen. Sonst wird von Agni gesagt, daß er die Götter salben soll (8,39,1).

3d. Die übrigen Priester angeredet.

4a. Vgl. 5, 5, 4; 10, 70, 4; 110, 4.

5d. Gemeint sind die Priester und Opfernden. Reinigen im Sinn von 'weihen, heiligen' oder der späteren such prayatah. Vgl. pāvakávarah súcayah 8, 3, 3.

6a. Vgl. 2, 16, 1cd.

6b. rapvité doch wohl Denom. von rapvá Vgl. smayete 8, 4, 6.

6cd. VS. 20, 41 hat dafür tantum tatam pesasa samodyants. Das Bild der Buntweberin, Ait. Br. 3, 10, 5fg., yafnasya pesasä ib. 6, adhearasya pesah RV. 7, 42, 1. Der Aufzug (tantu) ist die Zeit, das hineingewebte Buntmuster (pesas) das Opfer. Vielleicht steht pésah für pésasa: 'Den aufgezogenen Aufzug mit dem Buntmuster bewebend'. Nacht und Morgen heißen auch supésasa 1, 13, 7; 142,7: 188, 6; suéilpé 9, 5, 6; 10, 70, 6. Den Schluß bildet ein anderes Gleichnis.

7a: 3, 4, 7a. 7c. sám auch zu yaj

7d: 3, 29, 4b; 1, 128, 3fg.

8d. dechidram śarandm ist Luptopama oder von pd abhängig als Akk. des sinnverwandten Begriffes (wie ψυλακάς ψυλάσσων). Derselbe Ausdruck 6, 49, 7 von der Sarasvatī. Säyfaßt śarandm konkret: 'sie sollen unser Hauslückenlos beschützen'. Besser bezieht man dann śarandm auf den Schutz, den die Mannen oder Söhne gewährleisten, wie in 9,64,18 pāhi nah śārma virāvat.

9a. piidagarapa von der gesunden oder natürlichen Gesichtsfarbe des Kşatriya.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Götter. <sup>2</sup> Als der gegenwärtige menschliche Hotz. <sup>3</sup> Am Opferplatz. <sup>4</sup> Oder: das Gebet.

pünktlich geboren, ein götterliebender. Tvaştr soll uns den Nabel von Nachkommenschaft entbinden. Nunmehr soll es in die Obhut der Götter übergehen!

- 10. Der Baum soll dabei stehen, der (das Tier) freigibt. Agni möge mit Verständnis die Opfergabe gar machen. Der göttliche Zurichter soll des Weges kundig die dreifach besalbte Opfergabe den Göttern zuführen.
- 11. Das Schmalz gehört (zu ihm), Schmalz ist sein Mutterschoß, in Schmalz steckt er sich, Schmalz ist sein Element. Aus eigener Vollmacht fahre (die Gütter) her, ergötze dich, befördere unter Svähäruf die Opferspende, du Bulle!

# 2,4 (195). An Agni.

- 1. Ich rufe den schönleuchtenden Agni, euren Preis', den gutbeköstigten Gast der Clane, der wie ein Freund gewonnen werden muß, der Gott unter dem götterfreundlichen Volke, der Jatavedas.
- 2. In der Wohnung der Gewässer ihm dienend setzten die Bhrgu's ihn abermals unter die Clane des Äyu: "Er soll über allen Wesen stehen, Agni, der Rosselenker der Götter, der mit raschen Rossen fährt."
- 3. Den Agni setzten die Götter unter die menschlichen Clane ein als lieben (Freund) wie die, die in Frieden wohnen wollen, einen Mittler. Er erhellt die Nächte, die nach ihm verlangen, der dem freigebigen (Opferer) in seinem Hause zur Gunst geneigt ist.
- 4. Erfreulich ist sein Wachsen wie das des eigenen Besitzes, sein Anblick, wenn der Brennlustige sich in Lauf setzt, der in den Pflanzen zungelnd wie ein Wagenroß schüttelt er den Schweif.
  - 5. Was sie mir als unheimliche Erscheinung des Holzfeuers rühmen, er hat

9b: 3, 4, 9d; VS. 29, 9. śrusti . . . jūyate wie śrusti jūtāsah 9, 106, 1.

9c: VS. 27, 20; RV. 1, 142, 10; 2, 40, 4d; 3, 4, 9.
9d: 10, 70, 9; 3, 8, 9; 7, 47, 3. Wer ist Subjekt?
Zunächst denkt man an prajä in c. Eher aber das Opfertier mit Rücksicht auf 1, 162, 2; 188, 10; 10, 70, 10; 110, 10.

10: 1, 142, 11; 3, 4, 10.

10a: 1, 13, 11; 188, 10; 10, 110, 10.

10b: 1, 188, 10c; 10, 70, 10c; 110, 10cd.

11a. minikee zu myake. Nach den Komm. siācāmi oder sektum icchāmi (zu VS.17, 88). TĀr. 10, 10, 2 liest miniksire.

11b. Vgl. etád vá agnéh priyám dháma yád ghrtám TS. 5, 3, 10, 3 (Bhāsk.: sthānum). Oder: 'Schmalz ist (d. h. macht) seine Form'. Vgl. TBr. 3, 8, 14, 2 agnér vá etád rūpám | yád ájuam.

11c = 8, 6, 9 d. vaha sc. die Götter, nach 3, 6, 9; 10, 70, 11.

#### 2, 4.

Triştubh. Dichter nach Anukr. Somāhuti, der Bhrguide. 1a: 6, 5, 1.

2a == 10, 46, 2a. Gr. vermutet vidántah für vidhántah. apán sadásthe auch 1, 149, 4; 6, 52, 15.
 2b: 1, 127, 7; 8, 71, 11; 3, 2, 1.
 2c: 8, 1, 32 c.

8b: 4, 33, 10d. Zu priydm ist mitrám zu denken, vgl. priydm mitrám ná 6, 48, 1, mitrám iva priyám 8, 84, 1. mitrám dhá in ähnlichem Sinn auch 6, 15, 2; 1, 58, 6°. Im Vergleich ist mitrá der Friedensstifter, vgl. mitrám ná ksetrasádhasam 8, 31, 14.

8d: 7, 1, 2c.

4a: 1, 65, 5; 4, 16, 15. svásya, nach Sāy.: der eigenen Person.
4b. Bild des Rennpferdes.
4d. Der Nebensatz geht in einen Hauptsatz über.
5a: 6, 4, 3. Die Schwierigkeit liegt bes. in vanádab. Sāy. macht es zum Satzsubjekt und erklärt es mit sanbhaktárab, bes. sto-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. den Gegenstand des Preises, wie Jesaias 60, 19. Doch ließe sich swyrktim auch als Adj. 'schön gepriesen' fassen. 

Dagegen bedeutet 1, 170, 5; 8, 96, 6; 10, 108, 3; 132, 5 mitran dha 'Freundschaft schließen'.

- (diese) Farbe wie für die Usij vertauscht. Er prangt in prangendem Glanz in Fröhlichkeit (?), er der alt geworden alsbald jung wird.
- 6. Der nach den Hölzern ausschaut(?) wie der Durstige (nach Wasser), er rauscht wie das Wasser auf seinem Wege, wie die Wagen(räder), dessen Wege schwarz sind, der glutreiche, erfreuliche ist erprangt wie der Himmel, der durch die Wolken lächelt.
- 7. Der sich ausgebreitet hat über die Erde hin brennend, er geht wie ein Tier ohne Hirten selbst seinen Weg suchend. Der flammende Agni, der das dürre Holz verbrennt, hat auf seinen schwarzen Seitenwegen den Erdboden gleichsam zu seinem Mahle bereitet.
- 8. Nun ward dir im Gedenken an frühere Gunst bei dem dritten Opfer ein Gedicht vorgetragen. Gib uns, Agni, den hohen Siegespreis von lauter Söhnen, von vielem Vieh, einen Schatz an guten Kindern!
- 9. Auf daß die Grtsamada's durch dich, Agni, die Nebenbuhler (?) heimlich überbieten und überwinden, sie die Meister, die die Gegner bezwingen (dazu) gib dem Sänger und zugleich den freigebigen Gönnern die Kraft!

### 2, 5 (196). An Agni.

1. Der ansehnliche Hotr ist jetzt geboren, der Vater zum Schutze its seine Väter, seinen angestammten Reichtum zur Schau tragend. Möchten wir im Stande sein, seine Rosse zu lenken.

tārah, Roth als 'Verlangen'. Gr. besser als Gen. Sg. 'des Holz verzehrenden'. ábhva ist des neuentfachten (d) Agni's erste furchtbare rauchumhüllte Erscheinung (1, 140, 5; Śat. 2, 3, 2, 9). Diese vertauscht er (b) gegen seine freundliche glänzende Erscheinung (c).

55. várnam nimmt ábhvam in a wieder auf. amimīta, das Praet. ist eigentlich Attraktion an den Vergleich. Wie der unsichtbare Agni den Usij plötzlich erschien, so jetzt dem Anzünder. amimīta várnam zu várnam āmināné 1, 113, 2, várnam āmimyāne 1, 96, 5, also Plusqu. von mī, vgl. 10, 99, 10, oder mit Assimilation für aminīta?

5c. rámsu? Sāy.: bei den ergötzlichen Schmalzopfern. Vgl. 6c ranvás ciketa.

5d erläutert b. Vgl. 1, 140, 8; 144, 4; 10, 4, 5.
d zu mukkur wie in dem ähnlich gebauten
Stollen 7, 20, 2d.

6a. ā—bhāti eigentlich: 'bescheint', im Vergleich aber als Zeugma su denken. Oder hat ā-bhā doppelten Sinn? Auch vānā vielleicht doppelsinnig: Hols und Wasser.

 Zwei Vergleiche. Zu beiden gehört pathá, vgl. 10, 145, 6c, andererseits 7, 89, 1c. páth ist nicht das Strombett, sondern die durch Hochwasser überflutete Fahrstraße.

6d. Das Lachen ist bekanntes Bild für das Blitzen. 7c: 1, 169, 3.

8b. tṛtiye vidáthe 'bei dem dritten Savana oder in der dritten Litanei des Prātaranuvāka', Sāy

86. sipara scheint hier (und 6, 21, 11?) eine von den sonstigen abweichende Bedeutung zu haben. In 7, 48, 8 (wo uparatati, vgl. av uparatāt-) entspricht ihm aryāh, also entweder rivalis, Nebenbuhler oder (mehr in Anlehnung an den avest. Sinn von upara) überlegen.

2, 5,

Anuştubh. Dichter wie 2, 4. Es werden wie in 2, 1, 2 dem Agni die sieben alten Priesterämter beigelegt, nämlich das des Hotr (Str. 1).
des Potr (2), des Brahman (3), des Praéästr (4).
des Neştr (5), des Adhvaryu (6) und das des
rtvif (7), der dem agnidh in 2, 1, 2 entsprechen
würde und als achtes das des Opferlenkers (2).
der dem grhápati a. a. O. entspricht.

1b. Die Väter (des Agni) sind die Priester. Vgl zu 2, 13, 4. 1d: 8, 27, 3. Die Rosse

sind die Flammen des Agni.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Oldenberg SBE, 46, 208.

- 2. An dem sieben Zügel gespannt sind als dem Leiter des Opfers wie Manu (lenkt er) den achten göttlichen all das bringt er als Potr zuwege.
- 3. Sobald er aber im Lauf ist und die Segensworte spricht, so besorgt er auch dieses (Amt). Alle Weisheit hat er umspannt wie die Felge das Rad.
- 4. Mit lauterem Sinne ward ja der Lautere als Prasastr geboren. Wer seine feststehenden Regeln kennt, wächst wie die Zweige nach'.
- 5. Diese ..... Milchkuhe schließen sich seiner Farbe als des Nestr an. Gewiß sind die Schwestern, die hierher gekommen sind, (ihm) lieber als drei andere).
- 6. Wenn die Schwester genaht ist, das Schmalz der Mutter bringend, da neut er sich als Adhvaryu über ihr Kommen wie die Gerste über den Regen.
- 7. Er selbst soll zu seiner eigenen Befriedigung als Opferpriester den Opferpriester bestellen. Und mögen wir dann von dem Loblied und Opfer den rechten Gewinn haben. Wir haben (es) gespendet.
- 8. Auf daß er kundig allen Opferwürdigen es recht mache, (sei) dieses Opfer in deiner Hut, o Agni, das wir bereitet haben.

### 2, 6 (197). An Agni.

- 1. Mögest du dies Brennholz von mir, diese Huldigung gern annehmen Agni, und höre fein auf diese Lobrede!
- 2. Damit wollen wir dir aufwarten, Agni, Kind der Kraft, du Roßbeuter, mit diesem Liede, du Edelgeborener.
- 2a Die siehen Zügel setzen das Bild in 1d fort und bezeichnen die siehen Priesterämter Das achte ist eben das Amt des Opferlenkers, der dem Manu verglichen wird Die Konstruktion von c ist nicht klar. Entweder ist der Pāda elliptisch, oder statt des zu erwartenden Nom. wie in a ist der Versteil schon in die Konstruktion von d übergegangen. Auf dieses achte Priesteramt wird auch 10,114,9 hingedeutet.

2d 'Diese Gesamtheit von Obliegenheiten erfullt er selbacht mit den sieben Opfer-priestern', Säy.

3a. yád im ánu gehört zusammen, vgl. 1, 141, 3c und yát sim ánu 1, 37, 9; 141, 9; 4. 22, 7. dadhanvé: Der Dichter bleibt im Bilde, Agni ist das Rennpferd, der Priester der Lenker.

3b. Anspielung auf den brahmán, hier als den, der das bráhman spricht. Zu véh vgl. 1, 76, 4 (vési hotrám utá potrám); 4, 7, 8; 9, 6. tát sc. das Amt des Brahman.

4cd. Subjekt ist nach Say. der Opfernde.

4d. Vgl. 8, 13, 6c.

šab. aysvak? Die Milchkühe sind die Schmals-

güsse oder Schmalzlöffel. Sie folgen seiner Farbe, d. h. sie gehen in seinen Flammen auf (vgl. 5, 44, 4). Über die Funktion des rigvedischen Nestr wissen wir nichts. Später war das Führen der Hausfrau sein Hauptgeschäft.

5cd. Die Schwestern sind die Milchkühe in b. tisfbhyah; Ludwig versteht darunter die Usas, bez. die drei Milchkühe, die für das Neu- und Vollmondopfer gemolken werden. Doch sollte man mit solchen Einzelheiten des späteren Rituals im RV. vorsichtig sein. Drei ist sprichwörtliche Redensart wie sieben in santdbhya å våram 10, 25, 11.

6. Die Schwester ist wieder der Schmalzguß oder Opferlöffel (Säy.), die Mutter die Milchkuh. Sg. kollektiv = Plur. in 5. daher täsäm in c.

7ab. Agni als Opferpriester.
7d. van wie 2, 11, 12; 4, 23, 10.

8c: 8, 44, 28.

2.6.

Gäyatri. Dichter wie in 2, 4. 1c = 1, 26, 5; 45, 5b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Durch zahlreiche Nachkommenschaft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Opfernde (Sāy.).

- 3. Dich, den Lobbegehrenden, wollen wir unter Lobesworten, dich den Schätzebegehrer, du Schätzegeber, pfleglich pflegen.
- 4. Sei du nun ein freigebiger Herr, du schätzespendender Schätzeherr: wehre von uns die Feindschaften ab!
- 5. (Bring) du uns Regen vom Himmel, du uns unbestrittenen Gewinn, du uns tausendfältige Labsale!
- 6. Zu dem, der als Schutzsuchender (dich) für uns mit Lobrede beruft, o jüngster Bote, bestopfernder Hotr, komm her!
- 7. Denn du, Agni, vermittelst als Kundiger zwischen den beiderlei Geschlechtern', du Seher, als Bote, wie ein befreundeter Brautwerber (zwischen zwei Familien).
- 8. Als Kundiger mögest du die (Götter) freundlich stimmen\* und (ihnen in richtiger Ordnung opfern, du Verständiger, und auf diesem Barhis Platz nehmen.

# 2,7 (198). An Agni.

- 1. Du jüngster Bharatide Agni, bring uns den vorzüglichsten, glänzenden vielbegehrten Reichtum mit, du Guter!
- 2. Nicht soll die Mißgunst eines Gottes noch eines Sterblichen über uns Macht bekommen. Hilf uns von dieser und von der Feindschaft!
  - 3. Und mit dir wollen wir alle Feindschaften wie Wasserströme durchwaten
- 4. Hell, lobenswert leuchtest du lauterer Agni hoch auf, wenn du mit Schmalz begossen wirst.
- 5. Dir werden von uns, o Bharatide Agni, Geltkuhe, Stiere, trachtige (Tiere) geopfert.
- 6. Holz bekommt als Speise, Schmalz als Tränklein der uralte, auserwählte Hotr, der geheimnisvolle Sohn der Kraft.

# 2, 8 (199). An Agni.

1. Wie der Wettfahrende seinen Wagen(gespannen), so sprich doch du den Gespannen des Agni lobend zu, des angesehensten Lohnbringers!

8b. dravinasyum und dévamiste in 2 entsprechen sich 5a: 9,49,1; 65,24.

7c. jányeva für jánya iva, wie auch Sāy. auflöst<sup>3</sup>. Vgl. 2, 39, 1. Doch ist auch eine Kombination mit jáne mitro na 10, 68, 2 und ähnlichen Verbindungen (8, 23, 8; 10, 27, 12; 22, 1) denkbar.

8a. Vgl. 7, 17, 4b; 8, 39, 9d; 10, 2, 1a. Danach deván zu á piprayah zu ergänzen. á-pri hier wohl in dem allgemeinen Sinn von 'erbitten' oder 'herbitten, einladen' (der späteren Puronuväkyå entsprechend).

2, 7.

Gayatri. Dichter wie in 2, 4.

8c: MBr. 1, 2, 5; RV. 3, 27, 3c. ati-gak auch Kāth. 2 p. 82, 8. 11; Āp. Śr. 10, 19, 9 Vgl Na zu RV. 9, 67, 20b. 4a: 7, 15, 10c

2, 8.

Gāyatrī, 6 Anuştubh.

1. Selbstaufforderung des Dichters.

1ab. ráthän und yögön sind beides Abkürzungen für ráthayogön (vgl. Sat. 14,7,1,11)
Zum Vergleich s. su 1, 27, 1 und Sat. 1,4,2,1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Göttern und Menschen. <sup>9</sup> Oder: erbitten. <sup>8</sup> Will man jänga<sup>r</sup>ica geltes lassen, so wäre zu denken: Wie ein Befreundeter zwischen zwei Bekannten. Jedenfalls handelt es sich um den Heiratsvermittler.

- 2. Der ein guter Führer für den freigebigen Opferer ist, ohne sich selbst aufzureiben den Nebenbuhler aufreibt, von schönem Aussehen, wenn ihm (Schmalz) geopfert wird.
- 3. Der um seiner Schönheit in den Häusern bei Dunkelwerden und am Morgen gepriesen wird, dessen Gebot nicht übertreten wird;
- 4. Der wie die Sonne in ihrem Glanze prangend mit seiner Flamme erglänzt, mit seinen alterlosen (Flammen) sich besalbt.
- 5. Den Atri nach seiner Selbstherrlichkeit (?), den Agni haben die Lieder gestärkt. Alle seine Herrlichkeiten hat er angelegt.
- 6. Wir möchten der Hilfe der Götter Agni, Indra, Soma teilhaft sein, ohne Schaden zu erleiden. Wir wollen die Angreifer bestehen.

# 2, 9 (200). An Agni.

- 1. Der Hotr hat sich auf seinem Hotr-Sitz als Bekannter niedergesetzt, der funkelnde, leuchtende, wohlverständige, der für die unverletzlichen Gebote sorgt, der beste, hellzüngige Agni, der Tausend einbringt.
- 2. Du bist der Bote, du auch unser mittelbarer Schirmer; du, Bulle, führest zum Glück. O Agni, sei du mit deinem Lichte der unablässige Schützer zur Fortdauer unseres Samens, unserer eigenen Personen!
- 3. Wir wollen dir dienen an deinem höchsten Geburtsort, o Agni; wir wollen dir mit Lobliedern dienen an deinem unteren Aufenthaltsort. Aus welchem Schoße du entsprungen bist, den verehre ich. In dir, wenn du angezündet bist, wurden (von jeher) die Opferspenden geopfert.
  - 4. Agni, opfere du die Spende als der bessere Opferer! Befürworte pünktlich

26. 2, 16, 1 c.

5a. Wenn der Text richtig ist, so läge der Fall vor, daß der Eigenname åtri appellative Geltung bekommt. Aber welche? ånu soaråjyam 1,80,1; 84,10. Der Text ist aber wohl verdorben. Man könnte vermuten atrimanusvåd¹ åjyam 'wie bei Atri und Manu haben dich Schmalz usw.'

50: 8, 6, 35a.

5c: 10, 21, 3; 127, 1; 1, 85, 2; 8, 28, 5.

**6bc**: 8, 19, 28; 25, 11. **6d** = 9, 35, 3b.

2, 9.

Tristubh.

la. vidanah wie 10, 13, 2°. hotreddane sowohl zu ni-usadat wie zu vidanah.

sudáksah : sadhukuśalah ksiprakāri Mah.
 vs. 11, 36.

2a. Zu paraspā (eigentlich: von weitweg schützend) vgl. bes. paraspa VS. 38, 19; Kāth. 3 p. 97, 5. Nach Sāy. zu TS. 3, 5, 11. 3\*;

4, 3, 13, 2 = atiśayena pālakaḥ. Ebenso su TBr. 2, 4, 7, 6; 8, 1, 3; 8, 3, 7.

2c: 6, 46, 12c; 8, 68, 12,

Sa. Im Himmel als Sonne.

 Auf Erden als Opferfeuer. jánman sadhástha auch AV. 6, 80, 3 beisammen.

4a: 6, 11, 1. Zu ergänzen ist devän nach 7, 42, 3c; 10, 7, 6a. Ludwig: laß dich mit havis verehren. Dafür könnte 6, 11, 2d; 10, 7, 6d sprechen. Vgl. noch 1, 76, 5.

4b. Oder: erkenne an. Die Übersetzung von abhi gruihi fällt verschieden aus, je nachdem man desudm und rädkah auf die Opferspende oder auf das Geschenk des Gottes bezieht. Säy. läßt die Wahl zwischen beiden und gibt entsprechend eine doppelte Erklärung von abhi gruihi: 'empfiehl' oder 'sage zu'. desud bedeutet in der Regel das Geschenk der Götter (3, 30, 19; 6, 63, 8; 7, 32, 21; 37, 3; 58, 4; 98, 4). Opfergabe bedeutet; es nur 4, 20, 10. rådhah als Objekt von

Vgl. airiodi, manupodi und zu der vermuteten Zusammensetzung aurvabhrguvát
 Vgl. darüber ZDMG. 71, 331.
 Bhāsk. z. d. St. prakrajak pārayitā.

die Schenkung, die Ehrengabe, denn du bist der Herr der Reichtumer, du der Erdenker glänzender Rede!

- 5. Dein beiderseitiger Reichtum erschöpft sich nicht, der du Tag für Tag geboren wirst, o Meister. Mach, Agni, den Sänger reich an Vieh, mach ihn zum Besitzer eines Schatzes an guten Kindern!
- 6. (Sei) du uns gnädig mit diesem Antlitz, den Göttern opfernd und sie zum Heil am besten herbittend; als unbetörter Hirt und als unser mittelbarer Schirmer, schein, o Agni, hell und reich!

# 2, 10 (201). An Agni.

- 1. Agni ist als Erster laut zu rufen wie ein Vater, wenn er an der Stätte des Opfergusses vom Menschen entzundet ist, in Schönheit gekleidet, der kluge Unsterbliche, reich zu putzen, ruhmbringend ist dieser (wie ein) Rennpferd.
- 2. Der prächtig strahlende Agni möge meinen Ruf mit allen Lobesworten erhören, der verständige Unsterbliche. Zwei Braune oder zwei Rotfüchse fahren seinen Wagen; auch hat er sich zwei Rötliche (als Gespann) genommen, der (auf die Feuerstätten) zu verteilende.
- 3. In der Ausgestreckten erzeugten sie ihn, dessen Geburt leicht ist. Agnward die Leibesfrucht in den vielfarbigen (Hölzern). Auch in der Nacht verweilt der Kluge durch seine Herrlichkeit vom Dunkel unverhüllt.
- 4. Ich begieße den Agni mit der Opferspende, mit Schmalz, der bei allen Wesen wohnt, in die Breite sich ausdehnt, groß an Kraft, vielfassend, durch die Speisen wild erscheinend.
- 5. Ich begieße ihn (mit Schmalz), der nach allen Seiten (sein Gesicht) zukehrt. Arglosen Sinnes möge er sich's schmecken lassen. Schön wie ein junger Mann, auf seine Farben eifersüchtig läßt sich Agni nicht berühren, wenn er mit seinem Leib auf und ab flackert.
- 6. Der Mächtige möge sein Teil nach seiner Wahl herauskennen. Wenn wir dich zum Boten haben, wollen wir wie Manu reden. Den vollkommenen

abhi-gr auch 1, 100, 17; 10, 7, 2°. Oder sollte rådhah im Pådaausgang für rådhasa stehen? Dann wäre 1, 48, 14; 54, 7; 8, 81, 5 zu vergleichen.

4d: 6, 1, 1 ab.

5a. ubháyam nach Sāy. himmlisch und irdisch, vgl. 6, 19, 10 u. a. m. Möglich auch: Reichtum und Rede nach 4cd.

6d; 5, 23, 4d e.

2, 10.

Tristubh.

1a. prathamáh als Erster unter den Göttern (1,24,2) wie der Vater zuerst von den Kindern.
1b. Auf dem Opferaltar. Vgl. 3,5,4a; 18,5b; 5,3,1b.
1c: Str. 2; 4,5,2c.

2d. olbhrtrah, s. zu 1,95,2.

8a: 3, 29, 3a.

 purupééasu doppelsinnig, von der Fran mit buntgewirkten Kleidern.

4c. prthúm tiraścá vgl. 10, 70, 4a.

4d. TS. 4, 1, 2, 5 liest vydcistham danam fabhasdm vidanam. 'Durch viele geopferk: Speisen nimmt seine Kraft nicht ab' Mah. 51 VS. 11, 23. Der Sinn ist jedenfalls: viele Speisen machen ihn nur noch gieriger.

5a: 1, 144, 7c; 7, 12, 1d; 10, 79, 5d.

6a. D. h. von dem Anteil der Götter unterscheiden.

6c. Hendiad. 'mit beredter Zunge'. Nach an deren bedeutet jukoù mit dem Opferlöffel Nach Säy., der jukoù mit anunam verbindet

¹ Dem Reibholz. ¹ Hier sind die Sänger der Gott.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hier sind die Sänger, bez. die Lieder Subjekt, in 2, 9, 4 abe

Agni rufe ich laut mit der Zunge, mit Beredsamkeit, Schätze verdienend ihn, der (die Worte) mit Sußigkeit mischt.

### 2. Gruppe. Lieder an Indra, 2, 11-22.

### 2, 11 (202). An Indra.

Der Dichter zeichnet sich durch gesuchte Rhetorik aus. Er bevorzugt die Alliteration, die Anakoluthie, die Partizipialkonstruktion (s. zu 4ab) und gewisse Lieblingswörter. Er folgt einem eigenartigen metrischen Typus (s Oldenberg, Prol 87), den er doch wieder mit ziemlicher Freiheit behandelt. Den Verdacht der Textverderbnis erweckt aber das Lied nicht. Anspielungen auf den besonderen Anlaß des Liedes verdunkeln es mehrfach. Die folgende Str. nimmt mehrfach die Worte der vorangehenden wieder auf.

- 1. Erhöre den Ruf, o Indra, versieh dich nicht! Wir möchten dir zum Schenken der Güter (ausersehen) sein, denn diese Stärkungen richten dich auf, die, nach dem Gut verlangend, wie die Ströme rinnen.
- 2. Du ließest die großen (Ströme) laufen, o Indra, die du anschwelltest, die vielen von dem Drachen umstellten, du Held. Den Dasa, der sich sogar für einen Unsterblichen hielt, hiebst du herunter, durch die Loblieder aufgerichtet.
- 3. Unter Lobliedern, an denen du Held deine Freude hast, und unter den rudrischen Lobgesängen, o Indra, laufen diese, an denen du dich zu ergötzen pflegst, nur für dich weiter wie die glänzenden (Gespanne) für Vayu.
- 4. Indem (wir) deinen glänzenden Mut aufrichten (und) die glänzende Keule in deine Arme legen Wenn du Indra, der Glänzende, dich bei uns aufgerichtet hast, sollst du die dasischen Stämme mit der Sonne bezwingen.
- 5. Den im Versteck befindlichen, sich versteckenden, in den Gewässern versteckten, verborgen hausenden, zauberischen, und der Wasser und Himmel' festgebannt hatte, den Drachen erschlugest du Held mit Manneskraft.
- 6. lch will nun deine früheren großen (Taten) preisen, Indra, und wir wollen deine neueren Taten preisen. Ich will die willige Keule in deinen

soll es Flamme oder ein bestimmtes Gefäß bedeuten.

6d. Zu madhupýc vgl. 4, 38, 10d.

Virātsthānā-Tristubh.

2. 11.

1a: 7, 9, 5a; 10, 22, 15a.
1b. Str. 12d.
1cd. Die Somatränke. vasüydvab, eigentlich die Opferer, durch Hypallage auf die Somastärkung übertragen.
2a: 1, 62, 6; 4, 42, 4a.
2b = 7, 21, 3b.
2ab. Die richtige Wortstellung wäre wohl ukthesu — stomesu ca rudriyesu und rudr. ist sowohl mit ukth. wie mit stom. zu verbinden. Oder ukthesu bezieht sich auf die menschlichen Sänger, st. rud. auf die Marut,

die Barden Indra's bes. in den Dämonenkämpfen.

8c. Zu den Fem. sind entweder die in 2 genannten Gewässer zu denken (vgl. 7, 49, 4; 10, 50, 2; 43, 3; 1, 173, 8) oder mit Say. die Lobgesange.

8d. Zu śubhráh ist wohl nɨyútah zu ergänzen.
Zugleich kann es auf die Somatränke bezogen werden.

4ab. Abrupter Satz mit Partizipialkonstruktion,
 wie in 3c; 13b; 14c; 15a. Hier jedenfalls
 ein Anakoluthon.
 4α: 7, 56, 8a.

4c. Zu asmé vgl. asmayúh 1, 181, 7a.

4d = 10, 148, 2b; vgl. 1, 33, 8d.

5a = 3,39,6c; 10,148,2c.

5c: 8, 96, 18c; 6, 16; AV. 6, 85, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. die Himmelslichter.

Armen preisen, ich will deine beiden Falben preisen, die zwei Strahlen der Sonne sind.

- 7. Dein um den Preis laufendes Falbenpaar hat sein schmalztriefendes Getöse ertönen lassen. Die Erde hat sich gleichmäßig ausgebreitet, selbst der Berg, der davonlaufen wollte, ist stillgestanden.
- 8. Der Berg setzte sich fest, nicht von der Stelle gehend; in das Geblöke der Mütter einstimmend hat er sein Gebrüll erhoben. In die Ferne, bis zum anderen Ende den Ton verstärkend verbreiteten sie das von Indra entsandte Geblase weiter.
- 9. Indra stieß den zauberischen Vrtra weg, der den großen Strom belagerte. Es bebten beide Welten aus Furcht vor seiner, des Bullen, brüllender Keule.
- 10. Es brüllte seine, des Bullen, Keule, daß der Menschliche den Unmenschen verzehren solle. Er brachte die Zaubereien des zauberischen Dānava zu Fall, nachdem er Soma getrunken hatte.
- 11. Trink, trink doch, tapferer Indra, den Soma! Dich sollen die berauschenden Preßtränke berauschen. Deine Seiten füllend sollen sie (dich stärken. Der also gepreßte Füller hat (früher) dem Indra geholfen.
- 12. Bei dir, Indra, haben wir Redekundigen Zuflucht gesucht. Wir wollen Gewinn von der Dichtung haben, indem wir sie richtig pflegen. Um Gunst bittend möchten wir Anerkennung finden, wir möchten alshald dir zum Schenken von Reichtum (ausersehen) sein.
- 13. Wir möchten dir die sein, o Indra, die schutzsuchend deine Kraft zu Hilfe stärken. Schenk uns den kräftigsten (Schatz), den wir begehren, o Gott. den Reichtum, der in Söhnen besteht, o Indra!

<sup>6</sup>c: 4, 22, 3c. 6d. Vgl. zu 1, 50, 1.

<sup>7</sup>b. Von Say. auf Regen und Donner gedeutet.

 <sup>7</sup>c. Der mythologische Vorgang (1, 62, 5; 103, 2;
 2, 15, 2) ist nach dem Aorist in die Gegenwart gerückt.

<sup>7</sup>d. Der Mythos von den fliegenden Bergen (Str. 8; 6, 30, 3; 3. 30, 4; 4, 54, 5) oder derselbe Mythos wie 1, 51, 3d; bez. 2, 12, 2; 17, 5. Oder gehören Str. 7 und 8 schon zum Vytramythos?

Eine bestimmte Szene aus dem Mythos oder aus dem großen Aufruhr in der Natur, fortgesetzt in 9—10. Vgl. 8, 96, 5; 70, 4.

<sup>85: 9, 93; 2</sup>a; 96, 14d. Wer ist Subjekt? Der Berg¹ oder Indra? Die Mütter sind cher die Flüsse (vgl. Sāy.) als die Kühe, man müßte denn b auf den Valamythos deuten³.

<sup>8</sup>cd. Vgl. 3, 30, 10d. Subjekt nach Säy. die Marut oder die Sänger. Erstes besser. Zu paprathan ní vgl. 4, 56, 1 d.

<sup>9</sup>ab: 5, 30, 6c. 8, 6, 16.

<sup>9</sup>d. So nach Say. und Str. 10a; 1, 100, 13. Moglich auch: vor seiner, des Brüllenden, Keule 11a – 10, 22, 15a.

<sup>11</sup>d. itthå wie 4, 24, 6; vgl. 1, 80, 1. Für paura indram bieten sich verschiedene Möglichkeiten. Entweder mit Pp. paurah 'der Füller', sei es der Bauchfüller (dem prudstak in c entsprechend) oder nach Säy. der Wasserfüller (auf das Mischwasser anspielend) oder der in Fülle Spendende (wie 8, 61, 6). Oder gegen Pp. paure und dies entweder N. pr 'bei Paura', von para wie pautakrata von patakrata, atkevaka von ikevāku, vaibhevasa von vibhūvasu. Oder vielleicht Abstrupurā' 'in der Vergangenheit'. Vgl. noch zu 5, 74, 4.

<sup>12</sup>a: 10, 142, 1; 8, 44, 28. 12d. Str. 1b. 18cd: 3, 16, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sây.: die Wolke. um den *párvata* (2, 15, 8).

Doch handelt es sich im Valamythos mehr um den ddri als
 Vgl. auparista zu updristät.

- 14. Schenk uns Wohnung, schenk uns den Mitra (einen Verbündeten), schenk uns die marutische Heeresmacht, o Indra, und alle, die einträchtig (mit dir) sich berauschen: Die Väyu's trinken den ersten Reihen (des Soma) vor.
- 15. (Nach dir) sollen sie verlangen, an denen (du) dich zu berauschen pflegst. Trink dich satt, (trink) tüchtig Soma, Indra! Stärke uns fein in den Kämpfen, du Überwinder! Du stärktest den Himmel durch die hohen (Schlacht)gesänge.
- 16. Groß sind fürwahr nur die, die etwa durch Loblieder deine Gunst gewinnen können, du Überwinder, wenn sie das Platz bietende Barhis auslegen. Mit deinem Beistand, o Indra, sind sie zu Sieg gelangt.
- 17. An den starken (Somatränken) dich berauschend trink, tapferer Indra, den Soma bei [an?] den Trikadruka's, indem du befriedigt (ihn) im Bart abschüttelst. Komm mit beiden Falben zum Trunk des Soma!
- 18. Leg deine Stärke an, o Held, mit der du den Vrtra herabhiebst, den Danu Aurnavabha! Für den Arier decktest du das Licht auf; der Dasyu wurde links liegen gelassen, o Indra.
- 19. Die wir den Gewinn davontragen möchten, indem wir mit deiner Hilfe alle Widersacher, die Dasyu's mit dem Arier überwinden, uns gabst du damals den Tvastrsohn Visvarüpa in die Hand, (den Sohn) des zur Freundschaft gehörenden (Tvåstr) dem Trita.
- 20. Gestärkt an diesem gepreßten, berauschenden (Soma) des Trita hat er den Arbuda niedergestreckt. Wie die Sonne das Rad ließ er (es) rollen. Indra spaltete in Begleitung der Angiras' den Vala.

14a: 8, 47, 4a. 14b. D. h. Regen.

14c. Darunter sind die Väyu's in d zu verstehen

14d ist nähere Ausführung zu c. Der Pada setzt eigentlich c fort, ist aber selbständiger Satz geworden. dgranitim ist die Spitzenführung. Gemeint ist madhvo agram 4,47,1. 15a. yéşu sind jedenfalls die Somatränke, nicht die Marut, wie Say. meint. Vgl. 17a. Es fragt sich nur, wer das Subjekt von vydntu ist. Ob die in 14 genannten vàydvah oder die Marut (Say.)? Eher wohl die Soma's. Im ersten Fall zu übersetzen: Sie sollen gern kommen zu oder Lust haben zu (den Soma's), an denen . . . . Zu vydntu ist dann 1, 122, 4; 5, 46, 8; 6, 15, 1 zu vergleichen. Säy. soman bhakşayantu. Oder: (die Somatränke) sollen (nach ihm) verlangen (bez. einladend sein), an denen . . . Dann 9, 1, 4b zu vergleichen. Vgl. Str. 17a.

15c. Nach d vardhaya zu ergänzen.

16. Die Sänger oder Opferer.

176. Vgl. zu 1, 32, 3b.

17c. Sāy.: 'den im Bart klebenden Soma fortschüttelnd'. Etwas anders gewendet 10, 23, 1;
 26, 7. 18c: 7, 5, 6d; 10, 43, 4d.

18d: 2, 12, 4; 4, 28, 4.

19ab. Jetzt so gut wie damais (cd).

19cd bildet den Übergang zu 20.

19d. säkhyd bedeutet: zur Freundschaft (sakhyd) gehörend¹. Man wird am besten todstub hinzudenken und putram ergänzen. Will man es enger mit tritäya verbinden, so müßte es Subst. sein: dem Trita aus dem Freundeslager.

20c. Beziehung unsicher. Vgl. 10, 89, 2? Ob auf Namuci gehend und & auf zu ergänzen nach 5, 30, 7? auf ist zweifelhaft. Säy. entweder: Er schwang den Vajra um den Asura zu erschlagen wie die Sonne ihr Rad in

Wie väsantd zu vasantā. sākhya ist nur noch durch Kāty. Śr. 25, 14, 19 belegte, sākhyamarana 'Tod des (oder der) sur Freundschaft Gehörigen'. Nach dem Scholion des Devalbezieht sich sākhya auf die Kollegen der konkurrierenden Opferpartei. Das wäre auch auf RV. 2, 11, 19 anwendbar, denn Tvaştr, der zur Verwandtschaft des Indra gehört, ist sugleich dessen Rivale.

21. Nun soll diese deine reichliche Lohngabe, o Indra, dem Sänger nach Wunsch ergiebig sein. Suche den Sängern zu nützen; das Glück soll nicht an uns vorübergehen. — Wir möchten das große Wort führen als Meister in der Weisheit.

### 2, 12 (203). An Indra.

- 1. Der Gott, der eben geboren besonnen als Erster mit Umsicht die Götter beschirmte, vor dessen Wut beide Welten Furcht hatten ob der Größe seiner Manneskraft der, ihr Leute, ist Indra.
- 2. Der die schwankende Erde festigte, der die tobenden Berge zur Ruhe brachte, der das Luftreich weiter ausmaß, der den Himmel stützte der, usw.
- 3. Der den Drachen erschlug und die sieben Ströme laufen ließ, der die Kühe heraustrieb nach Beseitigung des Vala, der zwischen zwei Steinen Feuer erzeugte, der Spielgewinner in den Kämpfen der, usw.
- 4. Durch den alle diese Umwälzungen geschehen sind, der die dasische Rasse unterworfen und verdunkelt hat, der die Reichtümer des großen Herrn wegnahm wie ein siegreicher Glücksspieler den hohen Einsatz der, usw.
- 5. Nach dem sie fragen: Wo ist er? nach dem Furchtbaren, und sie sagen von ihm: 'Er ist nicht' er läßt die Reichtümer des großen Herrn verschwinden wie (der Glücksspieler) die (schlechten) Würfel, gläubt an ihn der, usw.
- 6. Der dem Schwachen, der dem Kranken, der dem notleidenden armen Priester Mut macht, der dem beisteht, der die Preßsteine in Gebrauch nimmt und Soma keltert, mit der schönen (Trinker-)Lippe der, usw.
- 7. Unter dessen Befehl die Rosse, die Rinder, die Dorfmannschaften und alle Wagen stehen, der die Sonne, die Morgenröte erschaffen hat, der der Leiter der Gewässer der, usw.
- 8. Den zwei Schlachthaufen, wenn sie aneinander geraten, anrufen, die beiderseitigen Feinde hüben und drüben auch die zwei, die den gleichen Wagen bestiegen haben<sup>1</sup>, rufen ihn jeder besonders an der, usw.

Schwung bringt. Oder: aus Furcht vor dem Asura brachte die Sonne ihr Rad nicht in Schwung. 21ab: 2, 18, 8; 10, 133, 7b.

2, 12.

Tristubh.

1ab: 1,69,2a; 141,9cd. 1c: 8,12,24.

1d. Die Worte des Refrains kehren 6,28,5 wieder.

2. Das große Weltbeben zur Zeit der Dämonenkämpfe oder am Anfang dieser Welt.

26. Vgl. 2, 11, 7d; Śāńkh. Śr. 8, 25, 1 pamphaņatah parvatan prakupitān aramņāt.

2c: 6, 69, 5. 8a: 4, 28, 1c.

8b: 2, 14, 8b. Möglich auch gegen Pp. apadháh 'der Beseitiger's. 8c. Vgl. zu 1, 70, 4. 4a. Vgl. 4, 80, 22 yds tā višvāmi cicyuşē. 4b: 4, 28, 4.

4d. ari bezeichnet hier den hartherzigen und hochfahrenden reichen Herrn, in demselben tadelnden Sinn 9, 23, 3; 8, 21, 16; 1, 81, 6; 2, 8, 2; 8, 24, 22; 5, 2, 12; 1, 38, 8; 121, 15.

5a. Die Zweifler.

55. Die Gottesleugner (Nästika's).

5c: 1, 92, 10c.

6a: 2, 30, 6; 10, 24, 3; 2, 21, 4c.

7b: 1, 100, 10. 7c: 1, 32, 4; 2, 19, 8; 21, 4; 8, 32, 8; 6, 17, 5; 30, 5.

7d. Zu apám netá vgl. 6, 57, 4a; 4, 26, 2c; apám ajáh 8, 45, 2. 8d; 1, 102, 5a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wagenlenker und Kämpfer. 
<sup>2</sup> Nach Oldenberg: durch Aufdeckung des Vala. Valabeseichnet sowohl die Berghöhle der Papi's wie den darin hausenden Dämon.

- 9. Ohne den die Völker nicht siegen, den die Kämpfenden um Beistand rufen, der sich jedem gewachsen zeigt, der das Unbewegte bewegt der, usw.
- 10. Der alle, die großen Frevel begehen, mit seinem Geschosse erschlagen hat, ehe sie sich dessen versehen, der dem Vermessenen seine Vermessenheit nicht vergibt, der den Dasyu erschlägt der, usw.
- 11. Der den Sambara, als er im Gebirge hauste, im vierzigsten Herbst auffand, der den gewalttätigen Drachen, den Danu, wie er dalag, erschlug der, usw.
- 12. Der ein gewaltiger Stier, der sieben Zügel braucht, die sieben Ströme losließ zum Laufen, der den himmelersteigenden Rauhina wegstieß mit der Keule im Arm der, usw.
- 13. Selbst Himmel und Erde beugen sich ihm; vor seiner Wut fürchten sich selbst die Berge, der als der Somatrinker bekannt ist, der die Keule im Arm, der die Keule in der Hand hält der, usw.
- 14. Der mit seiner Gunst dem beisteht, der keltert und kocht, der vorträgt und (das Opfer) zugerichtet hat, für den die feierliche Rede eine Stärkung ist, für den der Soma, für den diese Gabe der, usw.
- 15. Der du dem, der keltert und kocht, gar hartnäckig Gewinn herausschlägst, du bist allerdings wirklich. Wir möchten allezeit deine Lieben sein, o Indra. Als Meister wollen wir (das Wort der) Weisheit reden.

### 2, 13 (204). An Indra.

- 1. Die Jahreszeit ist seine Gebärerin. Von ihr geboren ging er alsbald ins Wasser, in dem er erstarkt. Da ward er eine üppige, von Milch strotzende (Frau). Die erste Milch des Stengels, die ist preisenswert.
  - 2. Sie laufen nach dem gemeinsamen Ziel, ihre Milch mit sich führend, sie

11. Zwei Beispiele zu 10c.

11c. ojayamanam (3, 32, 11) wie udinaksantam ojah 10, 8, 9.

11d. śdyānam s. 3, 32, 6c; 5, 32, 2c; etwas anderes 1, 32, 8.

12a. D. h. ein Stier, den ein Zügel nicht bändigt. Die Siebenzahl ist hier die allgemeine Vielzahl, aber doch mit Rücksicht auf die sieben in b gewählt. 12b: 1, 32, 12 d.

 Die Str. faßt in Kürze die Bestandteile des alten Opfers zusammen. 14ab: 2,20,3cd.

14d. Mit Säy, ist zu ergänzen: eine Stärkung ist.
15a. Ob d zu dardarei gehört oder mit dudhrah zu verbinden ist, bleibt zweifelhaft.
Will man dudhra auflösen, so wäre zu übersetzen: bei (von) einem Hartnäckigen herausschlägt.

156. Eine Zurückweisung der Nästika's in 5.

15cd. Ganz ähnlich 8, 48, 14cd.

15d = 1, 117, 25a; AV. 12, 2, 22d; vgl. AV. 12,
 2, 30d. Ähnlich der beliebte Schlußpäda des
 zweiten Liederkreises, 2, 1, 16d.

### 2, 18.

Jagatī, 13 Tristubh. — Das Lied beginnt mit einer in Rätselform<sup>1</sup>, d. h. ohne Nennung des Subjekts gehaltenen Schilderung des Somaopfers, das im Grunde eine Schöpfung Indra's ist<sup>2</sup>.

1. Die Somapflanze.

15. Vgl. 5, 44, 1d und apså drapsåm vävrdkåndm 9, 85, 10; 89, 2. Die im Wasser aufquellende Somaranke, die dadurch saftreich
wird, ist mit einer jungen Frau verglichen.
Die Milch ist der Saft der Somapfianse, vgl.
9, 6, 7.

2. Die sur Somabereitung nötigen Wasser w

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das dreimalige *éka* in Str. 3 erinnert an das Rätsellied 8, 29.

<sup>8</sup> Diesen Gedanken spricht 6 aus.

bringen ihm, der alle Formen (?) annimmt, Nahrung: Die Ströme haben den gleichen Weg zu laufen. Der du dies zuerst gemacht hast, — darum bist du preisenswert.

- 8. Der eine begleitet mit Worten das, was er spendet; der eine, dessen Geschäft dies ist, geht hin und her, indem er dabei (dessen) Formen verändert. Er hält alle Stöße des einen aus. Der du usw.
- 4. Sie sitzen da, indem sie den Kindern den Vorrat austeilen. Dem Ankommenden (begießen sie) den Rücken, der wie der Reichtum größer wird. Ohne Bissen zu machen ißt er mit den Beißzähnen die Speise seines Vaters. Der du usw.
- 5. Damals ließest du die Erde den Himmel schauen, der du, o Drachentöter, die Bahnen der Flüsse freimachtest. Dich, den Gott, haben die Götter mit Lobliedern wie ein Rennpferd mit Wasser neugeboren (?). Darum usw.
- 6. Der du Nahrung und Gedeihen austeilst, aus dem Feuchten das Trockene (und) Süße gemolken hast, du hast dir bei Vivasvat einen Schatz angelegt. Du allein gebeutst über alles darum usw.
- 7. Der du die blühenden und fruchttragenden (Pflanzen) nach der Ordnung (und) die Flüsse über das Feld verteilt hast, und der du die unvergleichlichen Geschosse des Himmels erzeugtest, (selbst) breit die Meere ringsum (ausgebreitet hast) darum usw.
  - 8. Der du den Narmara samt seinen Schätzen, um den Prksa und Dasa-

dem Bilde der Flüsse. Zu  $\alpha$  ist bes. 10, 30, 13 und 2, 17, 3d zu vergleichen.

- 2b. viśvapsnyaya, dem Soma oder dem Indra, nach Sāy. dem Mecre. Die Bedeutung ist unsicher. Vielleicht viśvarupa, wie der Soma in 6,41,3 heißt. Von den rapani (Formen oder Farben) des Soma ist oft die Rede. Für Indra spräche 10,30,13.
- Sa. Der Hotr (Sāy.). b. Der pressende Adhvaryu (Sāy.). Vgl. 5, 47, 2a. Die Formen sind die des Soma, vgl. zu 2b.
- 3c. Soma und Preßstein.
- 4. Doch wohl auf Agni gehend. Man könnte wegen presham an Soma und in a an die Somasteine denken (vgl. presha vom Soma 9, 14, 7; 102, 3; preshya 4, 20, 4; tripresha 7, 37, 1), doch spricht c entschieden für Agni. In a wären die Priester Subjekt, die gefütterten Kinder die verschiedenen Opferfeuer. Der Ankommende in b ist der frischgeriebene Agni. b wäre Ellipse, prabhavantam¹ im Geschlecht vom Vergleich attrahiert.
- 4c setzt das Bild in a fort; der Vater ist der Priester wie in 5, 3, 9. 10; vgl. 2, 1, 9; 1. 27, 2. Zu asinvan vgl. 10, 79, 2. asinvan, Yāska 6, 4 asamkhadan (vgl. Lāty 4, 11, 13), also

- = hinunterschlingend, zu sinn gräsah Pat zu P. 8, 2, 44 Värt. 4. Oder: unersättlich, s Wackernagel II, 1 S, 181.
- 5a. Dadurch, daß er Sonne, Himmel und Morgenröte erzeugt hat (vgl. 1, 32, 4; 3, 32, 8; 6, 17.5, 30, 5). So wenn divé Attraktion an den Infin. sandfés ist. Doch läßt der Pāda verschiedene Auffassung zu: "Du machtest die Erde für den Himmel sichtbar".
- 5cd. ajanan past nicht recht; ob ajunan (ji):

  regten an'? Zum Vergleich s. 1, 30, 1.
- 6b. 'Aus dem Halm den Reis usw.' Säy. Der Sinn ist wohl allgemein: Aus dem Regen die eßbare Frucht.
- 6c. Dies kommt ihm wieder im Opfer als Soma usw. zugute. Vivasvat der typische Opferer, s. zu 1,53,1.
  7c. Die Blitze.
- 7d. urur urvan ist Wortspiel.
- 8. Sonst unbekannte Sage. Die Dative in 5a könnten Attraktion an den Inf. wie in 5a sein. Doch ist auch das Umgekehrte möglich: Der du den Närmara mit seinen Schätzen dem P. und D. zum Erschlagen zuführtest. Säy. sieht in Närmara den Feind, den Sohn eines Asura Nymara<sup>2</sup>.
- Sc. Situation dunkel. Vielleicht Satz für sich:

<sup>\*</sup> Vgl. auch die Burg narminim 1, 149, 8.

vesa zu erschlagen, nach dem unbesetzten Eingang von  $\overline{U}$ rjayantı fuhrest, auch heute noch tatenreich bist du darum preisenswert.

- 9. Oder als du in Erhörung des Einen hundert(mal)zehn gefesselt hast, da du dem Antreiber beistandest, da hast du für Dabhiti die Dasyu's (in den Schlaf), der keines Strickes bedarf, eingeschnürt. Du wardst (der Helfer) des gut Zuredenden darum usw.
- 10. Alle Bollwerke mußten ihm seine Stärke zugestehen¹; sie lieferten dem Gewinner ihren Schatz aus. Du hast die sechs Räume befestigt, die fünf Richtungen, und hast sie von jenseits umfaßt darum usw.
- 11. Schönen Preis verdient deine Heldenkraft, du Held, da du mit einem einzigen Entschluß das Gut erlangst. Die Kraft des Sieghaften, der von Natur standfest ist, (tat sich) hervor. Was du alles getan hast darum usw.
- 12. Du hießest die zu fließen gewohnten Flüsse stillstehen zum Durchschreiten, für Turviti und Vayya (machtest du) einen Weg. Den Aussetzling, der in der Tiefe steckte, holtest du herauf, der du dem Blinden, dem Lahmen zu Ruhm verhalfst darum usw.
- 13. Entschließ dich, uns diese Lohngabe zu schenken, du Guter groß ist dein Schätzevorrat eine ansehnliche (Lohngabe), o Indra, in der du tag-

Unbesetzt war der Eingang von Ü. Ü. Name einer Bergfeste oder eines Flusses? äsyàm – ostium?

9. Wohl eine Geschichte, die Errettung des Dabhiti, nicht zwei Geschichten von Coda und Dabh. ydsya³, ékasya⁴, codam³ und supravyàh (Gen. sg.) sind die gleiche Person, eben Dabhīti. sakam: ob auch hier multiplikativ wie 1, 155, 6? 4, 30, 21 erwähnt in der gleichen Geschichte 30000 Dāsa's.

9b. Zu śrustau vgl. śrnute 10, 113, 9.

9c. arajjdu ist nach dem Akzent Bahuv., sc. in dem Zauberschlaf (mayá 4, 30, 21) oder dem Zustand des Schlafes, in den Indra die Gegner des D. versetzt hatte, 2, 15, 9; 6, 20, 13; 26, 6; 7, 19, 4; 10, 113, 9. Die beiden Hauptgegner des Dabh. werden in 2, 13, 9; 4, 30, 21 nicht genannt. Nach 2, 15, 4 und 9 wurden zwei verschiedene Abenteuer des Dabh. erzählt. 9d. supravi ähnlich wie codd in b, wird durch 6, 20, 13 cd erläutert.

10a. anu-dā ganz lat. concedere.

10c. sad vistirah, was sonst die sal urvih (6, 47, 3) sind. Die fünf samdisah sind wohl die panca pradisah (9, 86, 29).

11b. Vgl. ékena kármaná 3, 12, 6.

11c. jātūsthirasya ist nach Sāy.'s erster Erklärung N. pr. Zu prā ist asti oder āsit zu ergänzen. Sāy. ergänzt adāh oder zieht vindāse in b dazu.

12a. Pp. trennt wohl richtig sára-apasah. Oldenberg nimmt sá-rapasah an: für den von einem Schaden Betroffenen. Dann müßte das Objekt zu áramayah ergänzt werden. Vgl. 1, 54, 6; 61, 11; bes. aber 4, 19, 6.

12c. Die Sage vom ausgesetzten Jungfernsohn 4, 30, 16, in Verbindung mit der vom Blinden und Lahmen 2, 15, 7; 1, 112, 8 (dort als Tat der Aśvin). Ob nɨcä santam eigentlich oder figürlich zu verstehen, bleibt fraglich. Sāy.: den im Wasser Untergesunkenen.

12d: 4, 30, 19; 10, 25, 11; 8, 79, 2 (hier dem Soma zugeschrieben). prd — śravdyan: dasselbe Verb 10, 49, 8 von Turvaśa und Yadu. Der Ausdruck findet durch 4, 30, 16 seine Erklärung, wonach der Jungfernsohn Anteil an dem Lied (des Indra) bekommen hat. Ihr Ruhm besteht also darin, daß sie in den Indraliedern erwähnt wurden. Vgl. 3, 33, 8.

18ab, danáya rádhah sám arthayasva ist

<sup>1</sup> D. h. sie wichen seiner Stärke.

Gen. von śrustdu abhängig.

Der Eine im Gegensatz zu den vielen Feinden.

Bloomfeld, Repet. 1, 168 hält codd für N. pr. Dafür könnte 1, 174, 6 (s. d.) sprechen, eine leider gans dunkle Stelle. Es könnte Indra's Wagenlenker gemeint sein.

täglich deinen Ruhm suchen solltest. — Wir wollen das große Wort führen als Meister in der Weisheit.

# 2, 14 (205). An Indra.

- 1. Adhvaryu's! Traget für Indra den Soma auf, schenket den berauschenden Trank in Humpen ein, denn der Held hat immer Lust nach dessen Trunk! Opfert dem Bullen; darnach eben hat er Verlangen!
- [:; 2. Adhvaryu's! Der den Wasser sperrenden Vrtra erschlagen hat wie einen Baum mit dem Blitze, dem traget diesen (Soma) auf, der darnach verlangt! Dieser Indra hat das Anrecht auf dessen Trunk.
- 3. Adhvaryu's! Der den Drbhika erschlagen hat, der die Rinder heraustrieb denn er hatte die Vala(höhle) aufgesperrt für ihn (lasset den Soma laufen) wie den Wind in der Luft. Decket Indra mit Soma zu wie ein Greis mit Kleidern (sich zudeckt)!
- 4. Adhvaryu's! Der den Urana erschlagen hat, welcher neunundneunzig Arme reckte (?), der den Arbuda hinab in die Tiefe stieß, diesen Indra treibt zur Eile, wenn der Soma aufgetragen wird!
- 5. Adhvaryu's! Der den Asna recht erschlagen hat, der den gefräßigen (?) Suṣṇa, der den Vyansa, der den Pipru, Namuci, der den Rudhikrā — diesem Indra opfert vom Tranke!
- 6. Adhvaryu's! Der die hundert Burgen des Sambara brach, die vielen wie mit einem Stein, der die hundert, die tausend (Mannen) des Varcin wegfegte traget ihm Soma auf!
- 7. Adhvaryu's! Der hundert und tausend erschlug und in den Schoß der Erde säte, die Mannen des Kutsa, des Ayu, des Atithigva niederrang traget ihm Soma auf!
- 8. Adhvaryu's! Was ihr Herren auch wünschen möget, das erlanget ihr von Indra, wenn ihr gehorsam (das Opfer) darbringt. Traget dem Berühmten den mit den Händen geläuterten (Soma) auf, opfert dem Indra Soma, ihr Opferwilligen!
  - 9. Adhvaryu's! Erweiset ihm Gehorsam, schöpfet den im Holz(gefäß) Ge-

Akk c. inf., rádhah von danáya wie von sam arthayasva abhängig.

#### 2, 14.

Tristubh.

1a: 10, 30, 15c. 2c: 2, 37, 1c.

- Sa. Nur hier erwähnt. Sb. Der Panimythos.
- 8c. Als Verb ist srja zu ergänzen, vgl. dsarji indräya sómah 9, 109, 19; 1, 19, 9; 9, 12, 1, andererseits väyüm asrksata 9, 46, 2; 67, 18; Sat. 1, 5, 2, 18; vätasya särgah RV. 3, 29, 11. antärikse nä vätam vgl. AV. 2, 10, 3; RV. 10, 168, 3; 1, 161, 14b.
- 3d. So Sāy., jūḥ also von jūr. Möglich aber: wie ein Rennpferd von (jū). Inkongruenz

- des Kasus im Vergleich wie 1, 180, 3d.
- 8b. Zum Vergleich s. AV. 6, 138, 5 ('wie Schilf mit dem Stein'). In 4, 30, 20 heißen die Burgen selbst die steinernen.
- 6c. Nach 7, 99, 5 zu ergänzen. Auch dort diese beiden Sagen verbunden. Vgl. noch 4, 30, 15
  7ab gehört nach 6, 18, 13 zu der Sage in cd.
  - 7cd: 1,53,10; 6,18,13; 8,53,2. Die Genannten sind sonst Schützlinge des Indra. In dieser Sage aber steht er auf Seiten des Türvayaus.
  - 88. váhantah sc. yajnám (8, 58, 1; 2, 84, 12) = váhnayah.
- 9b. Die Somagefäße waren aus Holz Das erste vone bezeichnet den kalösa oder kösa, das zweite den camasó.

läuterten in den Holz(becher)! Mit Wohlgefallen verlangt er nach dem (Soma) in eurer Hand — dem Indra opfert den berauschenden Soma!

- 10. Adhvaryu's! Fullet den gastfreien Indra mit Soma an wie das Euter der Kuh mit Milch! Ich kenne ihn; das steht für mich fest: Der Verehrungswürdige beachtet den, der mehr' geben will.
- 11. Adhvaryu's! Der König ist des himmlischen Guts, des irdischen, das im Boden liegt, den Indra füllet mit Soma wie den Speicher mit Korn! Das soll euer Geschäft sein.

12 = 2, 13, 13.

#### 2, 15 (206). An Indra.

- 1. Nun will ich dieses Großen große, des Wahrhaften wahrhafte Taten verkunden. Bei den Trikadruka's trank er Soma; in dessen Rausch hat Indra den Drachen erschlagen.
- 2. Da, wo kein Balken haftet , stutzte er den hohen Himmel, er fullte beide Welten, den Luftraum an. Die Erde hat er befestigt und ausgebreitet. - Im Rausche des Soma hat das Indra getan.
- 3. Er hat mit Maßen wie ein Wohnhaus die vorwärts gehenden (Bahnen?) abgesteckt; mit der Keule öffnete er die Kanäle der Flüsse. Er ließ sie in ihren langgestreckten Bahnen nach Lust laufen. - Im Rausche usw.
- 4. Er holte die Entführer des Dabhiti ein, das ganze Gewaffen verbrannte er im entzundeten Feuer. Er versah (ihn) mit Rindern, Rossen und Wagen. Im Rausche usw.
- 5. Er brachte den großen Strom in seinem Laufe zum Stillstand, er brachte die Nichtschwimmer heil hinüber. Dem Wasser entstiegen zogen diese auf Reichtum aus. - Im Rausche usw.
- 6. Er ließ durch seine Macht den Sindhu nordwärts fließen. Mit der Keule zerschmiß er den Karren der Usas, indem er die langsamen mit den geschwinden zerhieb. - Im Rausche usw.

10b == 6, 23, 9b.

2, 15.

Tristubh.

1c: 1, 32, 3, 2a. avaméé : ākāée Sāy.

2b: 4, 18, 5; 10, 55, 3; 3, 84, 1; 8, 64, 4. Say. ergänzt: mit Glanz. Besser: mit seiner Größe, nach 7, 20, 4, 2, 22, 2; 8, 25, 18; 1, 52, 13; 8, 54, 15; 4, 16, 5; 8, 68, 2.

2c = 1, 108, 2a; vgl. 2, 12, 2; 17, 5; 3, 44, 8.8a. Was ist zu prácah zu ergänzen? Wohl pathah nach c (vgl. 9, 91, 5), nämlich der Flüsse. Oder mit Oldenberg parvatas nach 2, 17, 5 oder mit Say. sindhun. Gr. fast prical als Abl. 'Er hat (die Welt) von vorne (von Osten) wie ein Haus abgemessen', vgl. 7, 99, 2, Macdonell, Vedic Myth. § 8.

meva vgl, 1, 67, 10; möglich auch: wie den Opferplatz, vgl. 9, 92, 6; 1, 78, 1.

85: 7,82,3a; 4,28,1d. 8c: 1, 130, 5 a b.

4. Über Dabhiti als Schützling Indra's s. Str. 9 und 2, 13, 9.

5. Die beiden Sagen von Turvasa-Yadu und von Turvīti-Vayya 1, 54, 6; 4, 30, 17; 1, 174, 9; 5, 31, 8; 4, 19, 6; 1, 61, 11; 2, 13, 12.

5a. Oder den rauschenden Strom, je nachdem dhini Adj. oder wie später Subst. ist.

6a. Sonst unbekannter Sagenzug. sidascam aufwärts oder nordwärts.

65: 4, 30, 8—11; 10, 73, 6; 188, 5.

6c. Doch wohl sur Sage in 5 gehörend. Die Ergänsung su den fem. ajaváso javínt ist unsicher. Ludwig suppliert Geschon

<sup>1</sup> Als andere. Im Luftraum.

- 7. Er kannte das Versteck der Jungfern; zum Vorschein kommend erhob sich der Aussetzling. Der Lahme stand fest, der Blinde wurde sehend. Im Rausche usw.
- 8. Er erbrach den Vala, von den Angiras' gepriesen; er zersprengte die Festen des Berges, er räumte ihre künstlichen Wälle fort. Im Rausche usw.
- 9. Den Cumuri und Dhuni hast du in Schlaf versenkt; du hast den Dasyu erschlagen, dem Dabhīti standest du bei. Selbst der Stockträger fand dabei Gold. Im Rausche usw.

10 = 2, 11, 21.

## 2, 16 (207). An Indra.

- 1. Dem Allerhöchsten bringe ich euer Loblied dar wie die Opfergabe in dem entflammten Feuer. Den Indra, der alterlos, alt machend, seit Alters erwachsen (und doch) jugendlich ist, den rufen wir zum Beistand.
- 2. Ohne welchen großen Indra gar nichts (geschieht), in ihm sind alle Kräfte vereinigt. Im Bauch trägt er den Soma, im Körper die überlegene Stärke, die Macht, in der Hand die Keule, im Haupte die Überlegung.
- 3. Nicht können beide Heere deine Indrakraft umspannen, nicht die Meere, die Berge deinen Wagen, o Indra. Deine Keule holt keiner ein, wenn du mit den Rennern viele Meilen dahinfliegst.
- 4. Denn alle geben ihm den Rat, den er befolgt, dem opferwürdigen, kühnen Bullen: Als Bulle opfere dir (selbst) als der Kundigere die Opferspende! Trink, Indra, den Soma durch den bullengleichen Glanz!!
- 5. Die Kufe des Bullen klärt sich, die Woge der Süßigkeit zum Trank für den Bullen, dessen Speise der Bulle (Soma) ist. Bullen sind die beiden Adhvaryu's, Bullen die Preßsteine, sie schlagen den Bullen Soma für den Bullen (Indra) aus.

Sāy. die Heere. Ob etwas am Wagen, cakrī, die Räder? 7: 2, 13, 12 cd.

7a. Partizipialkonstruktion oder Anakoluthie.9: 2, 13, 9.

 dásyum die beiden Feinde in a zusammenfassend.

9c. rambhí nach Roth der Greis (vgl. 8, 45, 20), nach Sāy. der Türsteher.

2, 16.

Jagati. 1a: 6, 67, 1a.

1c: 2, 8, 2b. Darnach das Objekt zu jardyantam zu ergänzen. Säy.: alles andere alt machend. Zu ukşitám sanád yúvanam vgl. 2, 3, 6a.

2a: VS. 34, 3c; RV. 10, 112, 9c; 1, 18, 7; 2, 12, 9; 9, 69, 6d; AV. 4, 26, 6b.

2c: 1,55,8b. 2d: 8,96,3c.

Sa. keonibhyam: Die beiden Gefolgschaften oder Heerscharen sind Himmel und Erde, die výtau 10,65,5 oder krándasi 10,121,6 (8 d) 4-6. Die beliebte Spielerei mit výšan.

- 4b. krátum hängt sowohl von bháranti wie von sáscate (Part. präs.) ab. krátum bhr 10, 30, 12, a-bhr 5, 35, 1; 7, 32, 26; krátum sac 4, 42, 1; 10, 64, 7.
- 4c. yajasva müßte s. v. a. yajasva tanvam 6, 11, 2; 10, 81, 5 sein. Nach Säy. sind a-c an den Opfernden gerichtet. Oldenberg meint, daß Agni angeredet wird. Allerdings scheinen die Worte einer Agniformel entlehnt zu sein (vgl. 2, 9, 4). Der Gedanke ist aber wohl Weil alle dir den Rat geben zum Opfer zu kommen, so bestimme dir selbst das Opfer. Der Gedanke würde dann dem in 3, 35, 10s gleichen, während d dem in 3, 35, 9d. 10b entspricht.
- 4d. Gemeint ist: durch die Zunge des Agni, vgl. 1, 14, 8; 3, 35, 9. 10.
- 5a. Die Kufe des Stieres ist der Soma in der Kufe.

<sup>1</sup> Des Opferfeuers.

- 6. Ein Bulle ist deine Keule und dein Wagen ist ein Bulle; Bullen sind deine Falben, bullenhaft sind deine Waffen. Du Bulle gebeutst über den bullenhaften Rauschtrank. Indra, trink dich am bullenhaften Soma satt!
- 7. Ich (rudere) dir gleichsam das Schiff der Beredsamkeit in dem Wettbewerb zu; kühn fahre ich mit der hohen Rede während der Somaspenden. Gewiß wird er dieses Wort von uns bedenken. Von Indra schöpfen wir wie von einem Quell des Guten.
- 8. Bevor wir in die Enge getrieben werden, wende dich uns zu wie zu dem Kalbe die Kuh, die von der Weide voll Milch ist. Noch einmal wollen wir fein mit deinen Gnaden uns vereinen wie die Stiere mit den Weibchen, du Ratreicher.

9 = 2, 11, 21.

# 2, 17 (208). An Indra.

- 1. Singet ihm dieses neue (Lied) in Angirasweise, daß sich wie vormals seine Kräfte regen, (wie damals) als er mit Gewalt all die eingesperrten Kuhherden, die festverschlossenen im Somarausch herschaffte.
- 2. Er soll derselbe sein, der um die erste (Größe) zu behaupten, seine Kraft erprobend die volle Größe erreichte. Der Held, der in den Kümpfen seinen Leib umgürtete, er setzte den Himmel mit Macht sich aufs Haupt.
- 3. Da vollbrachtest du deine erste große Heldentat, als du zuerst durch dieses (Sängers') Kraftwort deinen Mut einsetztest. Durch den Wagenkämpfer<sup>a</sup> mit den falben Rossen befreit laufen die Ströme getrennt nach dem gemeinsamen Ziel weiter.
  - 4. Der da in voller Kraft über alle Welten an Größe hinauswuchs, sich zum

7a. Wörtlich: das beredte Schiff. Die Vershälfte ist elliptisch, zu prd ist iyarmi oder irayāmi zu ergänzen nach ähnlichen Stellen wie 10, 116, 9; 2, 42, 1; 9, 95, 2. Das Bild des Schiffes auch 10, 44, 6; 101, 2; 178, 2; anders gewendet 1, 46, 7. sāmane, Sāy. sangrāme, vgl. sanbādhāt in 8. Der Anlaß des Liedes war wohl ein Sängerwettstreit, sei es ein Wettbewerb verschiedener Opferer um Indra's Gunst, sei es ein Wettdichten um einen Siegerpreis.

8c: 10, 33, 3c; 8, 1, 14c.

8d: 1, 179, 1d: 140, 6b.

2, 17.

Jagatī, 8. 9 Tristubh. 1b: 9, 50, 1a; 10, 97, 8.

1c. ydi: ähnlich 1,158,8; 121,7; 3,51,8; 10,95,7.
 1d. dryhitdni wie 3,39,4. dirayat könnte a-dirayat sein.

2a. prathamáya dháyase, Sāy.: 'zum ersten Somatrunk'. Aber dhayas heißt schwerlich einfach Trunk, und dieser paßt auch nicht recht in den Zusammenhang, denn es ist offenbar von der ersten Kraftprobe Indra's die Rede, die ihn sofort an die Spitze der Götter brachte (2, 12, 1). Zu pr. dh. ist zu vergleichen jydisthydya dhayase 3, 50, 8; indriyáya dháyase 9,70,5; 86,8 (vgl. 9, 89, 6). Vielleicht gehört dháyase in diesen Stellen zu dha 3 mit Übertritt in die diphth. Wurzeln. prathamáya dháyase wäre dann das infinitivisch gewendete prathamó dhāyi 4, 7, 1 . Der Dativ pr. Attraktion für prathamam sc. mahimanam oder ojah aus b. 2cd: 1, 173, 6cd.

8b. asya, des Sängers nach Säy.<sup>4</sup>. Möglich wäre auch: des Soma. Durch airayat würde die Konstruktion einfacher werden.

¹ Oder: durch dieses (Soma) Zauberwirkung. ² Indra. ² Dazu dhāyi daršatām 1, 141, 1; 4, 86, 7; 5, 56, 7; 66, 2; dhāyi pajrāh 1, 158, 3; 8, 63, 12 zu vergleichen. ⁴ Doch ist dessen Text nicht in Ordnung.

Herren machend, — dann durchzog der Wagenlenker (Sürya?) beide Welten mit Licht. Er packte die hartnäckige Finsternis ein, sie zunähend.

- 5. Er befestigte mit Kraft die vorwärts gehenden Berge; abwärts strebend machte er die Tätigkeit der Flüsse. Er befestigte die allnährende Erde, er stützte mit Zaubermacht den Himmel, daß er nicht herabfalle.
- 6. Sie ist für seine Arme passend, die der Vater aus jeglicher Schöpfung aus seinem Besitze gefertigt hatte, die Keule, mit der er laut tosend den Krivi schlug und niederrang, daß er auf der Erde lag.
- 7. Wie eine alternde Jungfer, die bei den Eltern lebt, vom gemeinsamen Wohnsitz¹ aus (um Liebesglück), so flehe ich dich um Glück an. Gib ein Vorzeichen, teile zu, bring her, gib einen Anteil für meine Person, mit dem du eine Ehre antun wirst!
- 8. Dich, den Gastfreien, wollen wir rufen, Indra. Du, Indra, gibst Arbeit, Lohn. Steh uns bei mit augenfälligem Beistand! Mach uns, du Bulle, Indra, reicher!

9 = 2, 11, 21.

### 2, 18 (209). An Indra.

- 1. Am Morgen wird der neue Wagen geschirrt, der gewinnreiche mit vier Jochen, drei Peitschen, sieben Zügeln, mit zehn Rudern, von Menschen gemacht, das Himmelslicht erringend. Er soll mit unseren Wünschen, mit unseren (frommen) Gedanken in Lauf gesetzt werden.
  - 2. Er ist dafür bereit erstmals und zum andern und auch zum dritten Male,

- 4cd. Indra als Sonne oder durch die Sonne. vdhnih im letzten Falle der rathesihd in 3. Zu vergleichen ist dann 10, 111, 5; 6, 21, 3. c und d ist im Grunde das gleiche Bild, vgl. 1, 115, 4; 2, 38, 4.
- 5a. Von Säy, auf die gefügelten Berge bezogen.
  5b. apám dpah (Alliteration) = apo nadínam
  6, 30, 3a.
- 6a: 2, 18, 2. Der Vater ist jedenfalls Tvaştr (nach 1, 32, 2; 52, 7 u. ö.) und zwar ist dieser entweder Indra's Vater in Übereinstimmung mit 3, 48, 2, oder es ist der Vater, d. h. Erzeuger des Vajra gemeint, also derselbe Gebrauch wie 1, 110, 6.
- 65. Vgl. 2, 23, 17 und 6, 47, 27. Man muß sich Tvaştr, den Götterkünstler und Formenschöpfer (rapakft), in seiner Werkstatt denken, wie er nach den vorhandenen Modellen aus seinem Vorrat oder seiner Kenntnis (védas), den Vajra anfertigt. védas läßt doppelte Auffassung zu. Für 'Kenntnis' spräche

4, 42, 3 tváşteva vísva bhúvanani vidvan 7ab. Oder: dich als Bhaga. Bhaga ist der Gott des Glückes, bes. des Liebes- und Eheglückes Über die amajúr und bhága vgl. 10, 39, 3 8b. ápámsi von der Priesterarbeit. Besser wirde ápnámsi passen. Oldenberg nimmt eine Art Zeugma an, als ob der Dichter hätte sagen wollen: cakrír ápámsi dadár váján.

8d: 4, 2, 20c; 8, 48, 6b; 9, 4, 1c.

#### 2, 18.

Tristubh. Einladungslied an Indra.

- Der Opferwagen, auf dem Indra kommen soll Richtig schon Säy. Vgl. 1, 129, 1; 10, 114, 6 Säy. erklärt die Zahlen aus dem Ritual. Vgl. 10, 124, 1 b.
- Hier kreuzt sich die Vorstellung des Wagens mit dem des Schiffes wie in 1,46,7—8; 140.12.
   Die drei Opferfeuer.
- Die Opferpriester das Kind der Arani (Reibholz).
   Vgl. 8, 55, 18.
- Agni mit den anderen Opferfeuern. Vgl. 1, 140, 2cd.

<sup>4-5.</sup> Indra's kosmische Tätigkeit.

<sup>4</sup>ab. Anakoluthon. 4a: 9, 110, 9b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. vom Elternhaus.

der Hotr des Manu (Menschen). Als den Sproß einer anderen erzeugten ihn andere, er gesellt sich anderen, der häusliche Stier.

- 3. Die beiden Falben will ich nun mit neuer, wohlgesetzter Rede an Indra's Wagen schirren, daß er komme. Nicht sollen dich dabei denn es gibt viele Redekundige die anderen Opfernden aufhalten.
- 4. Komm mit zwei Falben, o Indra, mit vieren, mit sechsen, da du gerufen wirst, mit acht, mit zehn zum Somatrunk. Dieser (Soma) ist ausgepreßt, o Freigebiger, verschmäh (ihn) nicht!
- 5. Komm mit zwanzig, mit dreißig hierher, mit vierzig Falben fahrend, mit fünfzig gut eingefahrenen, o Indra, mit sechzig, mit siebenzig zum Somatrunk!
- 6. Komm mit achtzig, mit neunzig hierher, mit hundert Falben komm gefahren, denn dieser Soma bei den Sunahotra's ist dein, für dich, Indra, zum Rausch eingeschenkt!
- 7. Zu meiner Erbauungsrede komm, o Indra, lege alle beide Falben an des Wagens Deichsel! An vielen Orten solltest du zwar geladen werden; berausche dich, o Held, bei dieser Somaspende!
- 8. Nicht soll meine Freundschaft mit Indra auseinander gehen. Für uns soll seine Lohngabe (wie eine Kuh) ergiebig sein. Unter seiner höchsten Obhut und Hand wollen wir bei jedem Beginnen Sieger sein.
  - 9 = 2, 11, 21.

## 2, 19 (210). An Indra.

- 1. Ein Trunk ward getan von diesem Safte zur Berauschung, ihr Andächtigen , von dem ausgepreßten Labetrank, an dem sich Indra vor alters gestärkt, an den er sich gewöhnt hat und (ebenso) die segensprechenden Männer.
- 2. Von diesem Süßtrank berauscht, zerhieb Indra mit der Keule in der Hand den die Flut versperrenden Drachen und (machte), daß die Labsale der Flüsse (dem Meere) zueilten wie Vögel zu den Futterplätzen.
- 3. Der mächtige Indra, der Drachentöter, trieb die Flut der Gewässer hin zum Meere. Er erzeugte die Sonne, fand die Kühe; er regelte die Reihenfolge der Tage durch die Nacht.
  - 4. Viele (Feinde), denen keiner gewachsen ist, opfert Indra dem opferwilligen

8d = 8, 85, 5b. 5b: 8, 50, 7c.

7b. Oder mit Oldenberg: alle Falbenpaare.
7d = 7, 23, 5d. 8b: 2, 11, 21 b.

7d = 7, 23, 5d. 85: 2, 11, 21 b. 8d. prāyd 'Zeit' Āp. Śr. 12, 24, 16. Nach Sāy. 'Indra's Einsug in die Opferhalle' oder 'im Kampf', Roth: Aussug sum Kampf.

#### 2, 19.

Triştubh.

1c. Zu pradici väordhändh vgl. 8, 53, 2b, väordhänd dividive.

2c. svásarány dechá das Gegenstück zu vás-

manas pári 2, 31, 1. Nach Sāy. wären svásarāņi die Nester. Doch gibt dies keinen guten Vergleich. Im Upameya ist zu dochā aus 3b samudrām zu ergänzen.

2d. ca scheint an unrechter Stelle gesetzt zu sein, vgl. 9,107,25d.

8d: 6, 7, 5d; 1, 50, 7; 4, 16, 3; 30, 3; 8, 96, 1; 6, 39, 3. Vgl. die Bahnen der Tage 7, 87, 1.
4ab. apratini ist sonst fast nur Beiwort von verträgi und dies ist auch hier zu ergänzen. däsaf wie in 6, 16, 31. Einfach würde dies Konstruktion durch Oldenberg's Verbesserung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Soma trinkenden Sänger sind angeredet.

Menschen, er erschlägt den Vrtra, er der sofort für die Männer erreichbar war, die um den Gewinn der Sonne sich stritten.

- 5. Dieser Gott Indra gab gepriesen die Sonne frei für den Soma opfernden Sterblichen, als Etasa den einen Makel verdeckenden Reichtum ihm gleichsam als seinen Anteil darbrachte, um ihm gefällig zu sein.
- 6. Er gab noch am gleichen Tage seinem Wagenlenker Kutsa den ge-fräßigen (?) Śuṣṇa, den Welscher, in die Hand. Für Divodasa zerstörte Indra die neunundneunzig Burgen des Sambara.
- 7. So haben wir dir, Indra, ein Loblied losgelassen recht wie Preiskämpfer (die Rennpferde) um den Ruhmespreis zu gewinnen. Wir möchten diese (deine) Freundschaft erlangen, uns eifrig darum bemühend. Wende die Waffe des gottlosen Widersachers ab!
- 8. Also haben die Grtsamada's auf dich, o Held, ein Gedicht gefertigt wie Schutzsuchende als Richtzeichen (?). Die Segensprechenden mögen von dir, Indra, aufs neue Labsal, Stärkung, guten Wohnsitz, Beliebtheit erlangen.

9 = 2, 11, 21.

### 2, 20 (211). An Indra.

- 1. Wir führen dir, Indra, nimm doch ja Kenntnis von uns eine Stärkung vor wie einer, der den Siegerpreis begehrt, seinen Wagen, laut preisend, im Geist nachsinnend, um die Gunst eines Herren gleich dir zu erlangen.
- 2. Du bist, o Indra, mit deinen Hilfen ein überlegener Schützer für uns Leute, die dir ergeben sind. Du bist der gewaltige Verteidiger des Spenders, der in solcher Absicht dir naht.
- 3. Der jugendliche Indra soll uns ein oftgerufener Freund, ein gütiger Schützer der Herren sein, er der den Vortragenden, den (das Opfer) Her-

dåsat (Nom. sg. des Part.) nach 10, 122, 3:

'Viele unwiderstehliche Feinde erschlägt er',
dem opferwilligen Menschen spendend'. Der
Sg. ortråm stünde dann kollektiv neben dem
Pl. des Beiwortes genau wie in 6, 17, 1 otsvå
ortråm amitriyå.

4c: 1, 63, 6d (s. d.).

4d. Vgl. 1, 61, 15 und Note zu 1, 168, 5d. Darnach handelt 4cd wie 5 von dem in den

nach handelt 4cd wie b von dem in den Einzelheiten dunklen Etasa-Süryamythos (1, 54, 6; 8, 50, 9).

5ab. Eben für Etasa. Vgl. 4, 30, 6. staván gekürzt für stavanáh (6, 46, 2). So auch Sāy. hier und 2, 20, 5c; 6, 24, 8b.

5c. Zu guhádavadyam vgl. avadyagohanā 1, 34, 3. 5d: 8, 45, 4 a b.

6a. Zu sadívah vgl. sadyáh 4,28,2.

7c: 7,93,8. sáptam nach Sāy. die durch sieben Schritte geschlossene Freundschaft (sāptapadinam). Vgl. 8,55,5; 59,5; 69,7d; 10,8,4c. Eigentlich bedeutet es die Siebenheit (MS. 3 p. 16, 2; Kåth. 2 p. 13, 19; 49, 16). In 8, 55, wo Str. 5 säptä betont ist, werden sieben verschiedene Arten von Geschenken aufgeführt. An etwas Ähnliches könnte man auch hier denken. Vgl. die saptä rätna 5, 1, 5; 6,74,1 und rätnäni trir ä säptäni 1, 20, 7, worauf auch Oldenberg verweist. Sieben ist hier typische Zahl.

7d == 1, 174, 8d.

8b. Der Vergleich ist unklar.

8d: 10, 20, 10cd.

2, 20,

Tristubh.

1b. Wortspiel mit beiden Bedeutungen von pra-bhr: 1. den Wagen vorführen, an die Spitze bringen, 6, 26, 4; 10, 13, 2; 1, 178, 3; 8, 2, 35 und 2. auftragen, darbringen 7, 92, 2. vdyah wie ürfah 2, 11, 1. 'Die Soma genannte Speize', Säy.

1d. tvávato nfn auch 10, 29, 4. nfn Gen. sg. oder pl.? 8cd: 2, 12, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das betonte hanti erschwert allerdings die Verbesserung.

richtenden, den Kochenden und Lobsingenden mit seiner Hilfe weiterbringen wird.

- 4. Diesen Indra will ich preisen und loben, an dem sie vordem ihre Stärke und Zuversicht hatten. Er möge, darum gebeten, auch des jüngsten segensprechenden Äyu's Wunsch nach Gut erfüllen.
- 5. Indra fand an den Preisliedern der Angiras' Gefallen und gab ihrem Segenswort Gewicht, indem er ihm den rechten Weg suchte, indem er die Uşas' samt der Sonne raubte, er der Gepriesene. Er hat sogar des Asna alte (Werke) zerschlagen.
- 6. Dieser unter dem Namen Indra berühmte Gott erhob sich für Manu, der größte Meister. Als Sieger trennte er den lieben Kopf des Dasa Arsasana ab. der Eigenmächtige.
- 7. Der Vrtratöter Indra sprengte die dasischen (Burgen), die die Schwarzen in ihrem Schoß bargen, der Burgenbrecher. Er schuf für Manu Land und Gewässer. Ganz und gar gab er der Rede des Opfernden Gewicht.
- 8. Diesem Indra ward von den Göttern im Kampf um das Wasser ganz und gar die Überlegenheit zugestanden. Als sie ihm die Keule in die Arme legten, da erschlug er die Dasyu's und warf die ehernen Burgen nieder.

9 = 2, 11, 21.

### 2, 21 (212). An Indra.

1. Ihm, der alles ersiegt, Beute ersiegt, Sonnenlicht ersiegt, völlig besiegt, Männer besiegt, Ackerland ersiegt, Rosse, Rinder, Gewässer ersiegt, dem opferwürdigen Indra bringe den begehrten Soma dar!

4d S. zu 1, 104, 4 und vgl. 6, 21, 8ab.

5b gātúm iṣṇdn, nămlich dem brāhman der Angiras' (6, 65, 5; 2, 24, 3). Zu gātúm iṣ vgl. 1, 112, 16; 3, 1, 2; 1, 80, 6; 5, 30, 7; 6, 6, 1, brāhmaņe vinda gātúm 7, 13, 3; 9, 96, 10 und zu iṣ gātúm No. zu 10, 61, 5. Zu tūtot s. Str. 7.

5c Wohl im Zusammenhang mit dem Valamythos<sup>1</sup>, vgl. 1, 62, 5; 6, 17, 5. Sāy. aber sieht darin einen kosmischen Vorgang. 'Als Sonne die Uṣas' raubend', denn diese verschwinden bei aufgehender Sonne. In diesem Falle wäre eher zu übersetzen: 'die Uṣas' durch die Sonne raubend'. Vgl. 10, 138, 4c. Man könnte auch an den feindlichen Zusammenstoß zwischen Indra und Uṣas denken, 2, 15, 6; 4, 30, 8—11; 10, 138, 5.

5d = 6, 4, 3d. déna als Dämon auch 2, 14, 5. Sāy. ergänzt zu parcydyi Burgen oder Streitkräfte. Die vermutlich zu ergänzenden "Werke"

- sind eben die Burgen. Vgl. *énath*<sup>2</sup> mit diesem Objekt in 7,99,5.
- Mythos von Aréasana, vgl. 1, 130, 8; 8, 12,9;
   10, 99, 7.
- 6b. mánuse ebenso in 10,99,7, dem mánace in 1,130,8 entsprechend. Zu ürdhvó bhuvat vgl, ürdhvasändh 10,99,7.

6cd: 10, 171, 2.

7ab. Zu dásih ist wohl púrah zu ergänzen. Zugleich schwebte dem Dichter das Bild der mit den Schwarzen schwanger gehenden Frauen vor (vgl. 1, 101, 1). vi-ir wie 1,51,11, 2,19,6; 4,26,3.

7c: 4, 26, 2; 28, 1; 5, 31, 6; vgl. 6, 22, 8d.

8a: 6, 25, 8; 20, 2; 36, 2.

Sc. Nach Say. sind hier die Sanger Subjekt. Dafür spricht 1, 63, 2.

2, 21.

Jagatī, 6 Tristubh. Langes, wortreiches Proömium (1—3), kurzes Lied.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Instr. süryepa ist dann wie die Instr. in 1,62,5b zu konstruieren: susammen mit. <sup>1</sup> Dasselbe Verb wird 4,80,10; 10,138,5 in dem Uşasmythos verwendet.

- 2. Dem überlegenen, zerstörenden, gewinnenden, unbezwungenen Bezwinger, dem Meister, dem lautrufenden, unüberwindlichen Wagenlenker, dem völlig bezwingenden Indra sprechet ein Huldigungs(wort)!
- 3. Völligbezwingend, Menschen vertilgend, Menschen bezwingend, umstürzend, streitbar, nach Gutdünken groß geworden, als Heersammler, als Bezwinger unter den Stämmen anerkannt des Indra vollbrachte Heldentatenten will ich verkünden.
- 4. Der unnachgiebige Bulle, der Tod des Widerspenstigen, unergründlich, überragend, von unerreichter Weisheit, dem Schwachen Mut machend, dreinschlagend, unnachgiebig, breit Indra, der Opferherrliche, erzeugte die Morgenröten, die Sonne.
- 5. Durch Opfer fanden die Usij den Weg, die Gewässer überschreitend, ihren Gedanken Schwung gebend, nachsinnend. Unter Zuruf und Niedersitzen haben sie hilfesuchend, sich anspornend, von Indra die Kühe, die Schätze erlangt.
- 6 Indra, gewähre uns die herrlichsten Schätze, Einsicht des Verstandes, Beliebtheit, Zunahme der Reichtumer, Unversehrtheit der Leiber, Anmut der Rede, glückliche Tage!

### 2, 22 (213). An Indra.

- 1. Bei den Trikadruka's trank der vielmutige Buffel sich an dem gerstegemischten Soma, dem von Visnu gepreßten, satt, so viel er begehrte. Der hat ihn begeistert, das große Werk zu tun, ihn den großen, breiten. Er stand ihm zur Seite, der Gott dem Gott, dem wahrhaften Indra der wahrhafte Indu.
- 2. Da war der (Zorn)funkelnde durch seine Stärke im Kampf dem Krivi überlegen. Er füllte beide Welten mit seiner Größe an; er wuchs noch weiter. Den einen (Teil) nahm er in seinem Bauche auf; er reichte noch weiter. Er stand ihm usw.
- 3. Zugleich mit deiner Umsicht geboren bist du zugleich mit deiner Stärke gewachsen, zugleich mit den Manneskräften gewachsen, die Verächter bezwingend,

2b = 7,46,1c. 3. Anakolůthon.

86. D. h. er kann sich beliebig groß machen; vgl. dnu svadhám vavaksitha 8, 88, 5 und zum Wortlaut 6, 66, 4 cd.

8d: 1, 82, 1a.

4d: 2, 12, 7; 3, 32, 8; 6, 30, 5.

5. Der Angiras-Valamythos.

**5a.** Zu yajnéna vgl. 6, 6, 1; 10, 71, 3.

5d. Man könnte zu hinvānāh nochmals dhiyah aus b ergänzen. So schon Sāy.

6b. Vgl. citti - dáksaih 8,79,4.

2, 22.

Metrum s. Oldenberg, Prolegomena 115. Das

Lied behandelt die enge Verbindung von Indra und Soma, bes. im Vrtrakampf.

1a: 1, 32, 3.

16: 6, 17, 11; 8, 3, 8; 12, 16; 10, 113, 2.

2c. 'Indra teilte den Soma in zwei Teile und brachte den einen Teil in seinen eigenen Bauch, den anderen Teil ließ er den Göttern übrig. Damit ist gesagt: Eine Hälfte gehört dem Indra, eine Hälfte den anderen Göttern', Säy. Jedenfalls ist vom Soma die Rede. Vgl. 10, 48, 10; 6, 20, 4. Der überschüssige, weiterreichende Soma ist der im Refrain erwähnte. pra-ric s. zu 10, 18, 4d.

8a: 1, 37, 2; 2, 5, 4.

8c: 4, 21, 9.

dich hervortuend, dem Lobsänger die Gabe, das erwitnschte Gut schenkend. — Er stand ihm usw.

- 4. Dies mannhafte Werk von dir, du Tänzer Indra, ist als die erste Tat früh am Tag zu verkünden, daß du durch die Kraft des Gottes' den Lebenshauch freiströmen ließest, indem du die Wasser strömen ließest. Jedem Gottlosen war er an Stärke überlegen. Er schaffe Stärkung, der Ratreiche, er schaffe Labung!
  - 3. Gruppe. Lieder an Brahmanaspati, 2, 23-26.

## 2, 23 (214). An Brahmanaspati (Brhaspati).

Brhaspati wird als Beschützer der Sanger gegen die Ränke der Konkurrenten und die Unredlichkeit der Patrone dargestellt. Der Dichter spielt wohl auf unliebsame persönliche Erfahrungen an, meist versteckt und durch die Blume

- 1. Wir rufen dich, den Herrn der (Sänger)scharen an, den hochberühmtesten Weisen der Weisen, den Oberherrn der Segensworte, o Brahmanaspati. Höre uns an und setz dich mit deinen Hilfen auf deinen Sitz!
- 2. Die weisen Götter selbst haben von dir, du asurischer Brhaspati, ihren Anteil am Opfer empfangen. Wie die große Sonne durch ihr Licht die Morgenröte, so erzeugst du alle Segensworte.
- 3. Indem du die Ausreden und die Finsternis (des Herzens) zerstreust, besteigest du den lichten Wagen des Gesetzes, o Brhaspati, den furchtbaren, der die Feinde überlistet, die Unholde tötet, die Kuhhöhle aufsprengt, das Himmelslicht findet.
- 4. Mit guten Weisungen leitest du, schützest du den Mann, der dir zu spenden pflegt; ihn soll keine Not treffen. Du schaffst brennende Pein, du vereitelst den (bösen) Eifer des Feindes des Priesterworts: Das ist deine hehre Größe, o Brhaspati.
- 4b. parvyam divi auch 8, 22, 6. Vgl. parvedyuh pratar der Lexx. Möglich auch: früher am Tag, d. h. früher einmal pradivi. Andererseits legt 1, 105, 16 b (s. d.) nahe, divi mit pravacyam zu verbinden. Aber kridm sperrt sich gegen das Metrum und ist vielleicht, wie Oldenberg vermutet, aus jener Stelle hierher geraten.
- 4c. D. h. durch die Befreiung der Gewässer gab er neues Leben. \*\*indn\*\* apdh\* gehören susammen nach 8, 32, 2; 9, 109, 22. Der Päda kann also nicht nach Säy. konstruiert werden. Wohl aber könnte, wie Säy. meint, der den des Vytra gemeint sein. Dann wäre zu übersetzen: "Du ließest den Lebensgeist (des Vytra) ausströmen, indem du die Wasser strömen ließest". Jedenfalls ein Wortspiel.

#### 2, 28,

Jagati, 15. 19 Tristubh.

- gand hier wohl vom Sängerchor, vgl. 4,50,5;
   1,6,8; 6,40,1; 10,14,3. B. heißt gathani
   1,190,1.
- 2a: 7, 21, 7a. pracetasah kann Gen. sg. oder Nom. pl. sein. Auch Säy. läßt die Wahl zwischen beiden.
- 8a. Zu parirāp vgl. parirāpin, das AV. 5, 7, 2; 12, 4, 51 mit der Dakṣinā in Verbindung gebracht wird. Es bezeichnet wohl den, der sich durch Ausfüchte von dem Priesterlohn zu drücken suchte. tâmas ist nach 5, 31, 9 zu verstehen.
- 4c. brahmadviş: Feind des Priesters (brahman).

  mdn) oder des Priesterwortes (brahman).

  Für Letzteres spricht 6, 52, 23. Auch Say.
  hat beide Erklärungen.

- 5. Über ihn kommen weder Not noch Gefahr von irgend einer Seite, nicht Mißgunst noch Doppelzungige; alle Tücken scheuchst du von dem hinweg, den du als guter Hirte behütest, o Brahmanaspati.
- 6. Du bist ein weitblickender Hirte und Wegebereiter. Zu deinem Dienste sind wir mit Liedern wach. Brhaspati, wer uns eine Falle stellt, den soll sein eigenes Unheil wutentbrannt zermalmen.
- 7. Oder wenn ein mißgünstiger Sterblicher, ein . . . . . Wolf uns Schuldlosen Abbruch tun will, so lenke ihn vom Wege ab, o Brhaspati; schaff uns guten Weg für diese Götterladung!
- 8. Wir rufen dich als den Schützer der Leiber an, als den uns günstigen Fürsprecher, du Befreier. O Brhaspati, schmettere die Götterschmäher nieder. Nicht sollen die Böswilligen höhere Gunst (als wir) erlangen.
- 9. Durch dich, den Wohlgedeihlichen, möchten wir die begehrten menschlichen Güter empfangen, o Brahmanaspati. Die Mißgunst, die in der Ferne, die in der Nähe uns bedroht, die lohnverweigernde ersticke!
- 10. Durch dich den reichlich spendenden und lohnenden Verbündeten möchten wir höchste Lebenskraft erlangen, o Brhaspati. Nicht soll der Übelredende, Schadensüchtige über uns Macht haben. Wir möchten als Belobte durch unsere Gedichte vorwärtskommen.
- 11. Ein unnachgiebiger Bulle, gern in den Streit ziehend, ein Ausbrenner des Feindes, in den Schlachten siegreich, bist du der wahrhafte Vergelter, o Brahmanaspati, der Bezwinger selbst des Gewaltigen, der sich seiner Härte freut.
- 12. Wer mit gottlosem Sinne Schaden stiften will, (wer) unter den Gebietern sich für gewaltig hält und mordlustig ist, dessen Todeswaffe soll uns, o Brhaspati, nicht treffen. Wir vereiteln den (bösen) Eifer des Böswilligen, Vermessenen.
- 13. In den Kämpfen zu rufen, unter Verneigung zu verehren, zu Beutekämpfen ausziehend, jeden Siegespreis gewinnend, hat Brhaspati alle schadenfrohen Zurücksetzungen des hohen Herrn wie Wagen zerbrochen.
- 14. Mit hitzigster Glut brenn die Unholde, die dich, den Krafterprobten, der Schmähung preisgegeben haben! Offenbare diese deine (Kraft), die eines Preisliedes würdig sein soll! Brhaspati, mache die Ausreden zunichte!

<sup>5</sup>a: 7, 82, 7; 8, 19, 6; 10, 39, 11; 126, 1.

<sup>6</sup>a: 9, 106, 5c.

<sup>7</sup>ab. Es ist von dem dvayāvin (Str. 5) die Rede. mrc wird sonst meist mit dvayéna verbunden: 1,147,4.5; 5,3,7.

<sup>7</sup>b. sānukā ist dunkel. PW. 'beutegierig'. Der spätere Typus ghātuka weicht im Akzent ab und san kommt nicht im üblen Sinn vor. Sāy. samucchrita, also von sānu. Hillebrandt: 'Gefolgsmann', eigentlich 'im Rücken befindlich'. Aber sānu wird nicht vom menschlichen Rücken gebraucht.

<sup>8</sup>c: 6, 61, 8a.

<sup>8</sup>d. Oder wie Say.: ein höheres Glück.

<sup>10</sup>b Vgl. VS. 1, 8. 10c: 1, 23, 9c; 7, 94, 7c.

<sup>11</sup>a: 2, 21, 4. 11c: Str. 17; 1, 87, 4c.

<sup>11</sup>d viluharsinah, oder: der sich versteift. Säy.: 'der starke Freude hat, des Sinnlichen des Ungläubigen'.

<sup>12</sup>b. Konstruktion und Sinn von saedm (konkret oder abstrakt?) sind unsicher. Oldenberg: gewaltig der Gebote.

<sup>18</sup>a: 10, 47, 6. 13d. Das Bild vom Wagenkampf. Anders 10, 10, 8d.

<sup>14</sup>c. Vgl. 1, 86, 9. Zu tát ist mit Sāy. vīryām aus b zu ergänzen.

- 15. Brhaspati, gib uns den wunderbaren Schatz, der mehr wert sei als der des hohen Herrn, (der) unter den Menschen lichtvoll, weisheitsvoll erstrahlt, der mächtig leuchtet, du Wahrheitgeborener.
- 16. (Gib) uns nicht den Räubern (preis), die, sich an die Spuren der Falschheit hängend, als Betrüger nach den Speisen gierig sind. Sie behaupten die Schwäche der Götter und leugnen (die Schwäche) in ihrem (eigenen) Herzen. O Brhaspati, sie wissen nichts weiter als ihr Saman<sup>1</sup>.
- 17. Denn aus allen Wesen erschuf dich der Seher Tvastr, aus einem jeden Saman. Brahmanaspati ist der Vergelter, der Schuldeinzieher, der Vernichter der Falschheit, der Erhalter der hohen Wahrheit.
- 18. Dir zu Ehren tat sich der Berg auf, als du Angirase die Rinderherde herausließest. Mit Indra im Bunde hast du die vom Dunkel umschlossene Flut der Gewässer frei gemacht, o Brhaspati.
- 19. O Brahmanaspati, sei du der Lenker dieses Liedes und erwecke Nachkommenschaft! Alles das ist löblich, was die Götter begünstigen. — Wir möchten das große Wort führen als Meister in weiser Rede.
- Der Schatz der Weisheit, der den Sänger berühmt macht.
- 15b. Zu krátumaj jáneşu vgl. kratuvídā jáneşu 2, 39, 2. Zu dyumát krátumat vgl. 1, 62, 12 dyumáñ asi krátumān dhírah und zu vibháti krátumat AV. 13, 2, 10 krátunā ví bhasi. Säy. jhānopetam yad brahmavarcasam. Im wesentlichen richtig.

16a. druhás padé (auch 5, 74, 4) der Gegensatz von rtásya padé (4, 5, 9; 10, 177, 2; 5, 2). 16c. chate ist zweimal zu denken, zu a und zu vl. Daher die Betonung. Ähnliche Wortstellung 2, 24, 2d. Weder ā-oh. noch vi-oh sind sonst belegt. Dies erhöht nebst dem an. λεγ. vráyah die Schwierigkeit. vráyas jedenfalls zu oli. Dies bedeutet: niederdrücken, niederziehen, zu schwer sein für (Akk.) TBr. 2, 2, 5, 1; erlahmen (trans.) Sat. 5, 4, 1, 17; MS. 4 p. 71, 5 (Gegensatz viryavattarah - vlināti). Passiv: nachgeben, sich neigen, sinken, wanken, erliegen, schwach werden MS. 3 p. 19, 2; Kāth. 2, 38, 22; Tāṇḍ. 8, 8, 13 (Say. sithila asan); 12, 3, 10. 13; 14, 9, 10. 26; 15, 8, 29; MS. 3, 119, 6; Intens. MS. 1,150, 15; unterliegen (im Kampf) Tand. 2,8,3. Ahnlich mit prd: zu schwer sein für TS. 6, 1.2,4; Kath. 2,75,14; MS. 3,64,16; schwächen TBr. 3, 11, 8, 8; MS. 1, 96, 13.16. Passiv: sich ducken a (aus Furcht) Sat. 3, 7, 3, 2; erliegen Ait. Br. 4, 19, 2. Will man im Anschluß an Roth umgekehrt als Bedeutung 'Übergewicht'

annehmen, so wäre etwa zu übersetzen: 'Sie erkennen laut das Übergewicht der Götter an, mißachten es im Herzen'. Aber bei välliegt der Nachdruck stets auf der Schwächung oder Erlahmung, nicht auf dem Übergewicht des anderen. Es bildet den Gegensatz zu balam dha Kāth. 3.72, 10, zu virya Sat. 5, 4, 1, 17, zu drh TS. 5, 3, 2, 2; Kāth. 2, 19, 4; dhr Alt. Br. 4, 19, 2. Es ist synonym mit pad Kāth. 2 p. 38, 22 verglichen mit MS. 3 p. 32, 3.

- 16d. D. h. wohl: sie verlassen sich ausschließlich auf das Säman, ohne an Brhaspati, der über ihm steht, zu denken. Die folgende Str. erläutert dies.
- 17αb. Vgl. 2,17,6. Brhaspati ist die Quintessenz aller lebenden Wesen und des geistlichen Gesangs. Vgl. das bei Manu 7,4 über den König Gesagte.
- 17b. Oder der Seher eines jeden Säman? Vgl. 6, 16, 30 brahmanas kave.
- 17c. Vgl. 2, 24, 13c. rnd wohl die Buße für die drüh (gegen den Priester). rnaydh vielleicht unregelmäßiger Nom. von rnaydit ('Vergelter, Heimzahler' TS. 1, 5, 2, 5, vgl. rnd yat RV. 10, 127, 7), also nicht zu rnaydvan.

17d. Oder: zur Erhaltung der Wahrheit.

18ab. Der im nächsten Lied ausführlich behandelte Panimythos.

18cd. Der Vrtramythos. 19cd = 2, 35, 15 cd. 19c: 1, 179, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die kultische Sangesweise. <sup>2</sup> Im späteren & mag z. T. das alte oh stecken. <sup>3</sup> Wie avayde, purodde.

### 2, 24 (215). An Brahmanaspati.

- 1. Gib dieser Darbringung den Vorzug, der du Herr (darüber) bist. Mit dieser neuen großen Lobrede wollen wir dir huldigen und laß unsere Absicht in Erfüllung gehen, daß unser Belohner, dein Freund, gepriesen werden soll, o Brhaspati.
- 2. Der das Biegsame mit Kraft niederbog und er zersprengte im Grimm die Sambara(festen). Das Unbewegliche brachte Brahmanaspati ins Wanken, da er in den schätzereichen Berg ein und hindurch drang.
- 3. Das war die Aufgabe für den Göttlichsten der Götter: Das Feste lockerte sich, das Harte gab nach. Er trieb die Kühe heraus, spaltete mit dem Zauberwort den Vala, er beseitigte das Dunkel, ließ die Sonne scheinen.
- 4. An dem Brunnen mit dem Steinmund, mit dem süßen Strom, den Brahmanaspati mit Gewalt aufgeschlossen hat, an dem haben alle getrunken, die die Sonne sehen. Sie schöpften allesamt reichlich von dem wasserspendenden Quell.
- 5. "Diese Geschöpfe müssen teilweise alt sein; durch Monate und Jahre waren euch die Tore verschlossen". Ohne Eifersucht gehen beide je eine andere (Richtung) nach den Richtungen, die Brahmanaspati bestimmt hat.
- 6. Sie, die bei ihrer Ankunft den im Versteck verborgenen fernsten Schatz der Pani's antrafen, die kundig die Täuschungen entdeckt hatten, sind wieder

2, 24

Jagatī, nur die den Zusammenhang durchbrechende Str. 12 Triatubh.

1a. Zu yá řiise vgl. 2, 36, 1.

1c. Brhaspati's Freund Indra wird wie in Str. 12 in das Lob mit eingeschlossen.

- Übergang zum Valamythos, zunächst allgemein von dem Wegräumen der verbarrikadierten Tore der Burgen oder der Felshöhle.
- śámbarāņi (Kurzform) hier allgemein für Bergfesten wie die des Śambara.
- 2d. Entweder ist ca die Konjunktion (cap) und a-vi-vii gehören zusammen. Oder die Konstruktion ist wie in 2,23,16c¹. dviiat ist dann betont, weil es sein Objekt mit einem zweiten Verbum teilt.

8d: 2, 40, 2.

- 4. Die Höhle mit den Milchtieren unter dem Bild eines Brunnens, von den Komm. auf die Wolke gedeutet. 4c. Vgl. 1, 72, 8.
- 4d. Vgl. steam sic (ausgießen, schöpfen) 1.85, 11; avatám sic 8, 72, 10; 10, 101, 5—7; 102, 11; 8, 49, 6.
- 5ab. Betrachtung über das Alter der Tiere, die jahrelang in der Felshöhle eingesperrt waren. Wohl als Rede der Angiras' zu denken.
- Scd. Als Subjekt denken Ludwig und Oldenberg Sonne und Mond, vgl. 1, 102, 2; 10, 85, 18. Der Gedankengang wäre dann: Während des großen Dunkels gab es keine Zeiteinteilung (vgl. 6, 21, 3); man konnte also nicht wissen. wie alt da die Geschöpfe geworden sind. Jetzt ist das anders, seitdem Sonne und Mond wieder aufgehn. 5cd ist dann die Fortsetzung von 3d, vgl. 9d. anyddanyat sc. vayunam (s. zu 1, 92, 2). vayuna ist dann auch hier die Zeit. Eher aber sind die beiden Parteien\* die der Götter und der Väter, die ohne Streit über die Herde auseinandergingen. dyatanta kann schwerlich von ná yatante desselben Mythos 7, 76, 5 b getrennt werden. yat (s. 20 1,85,8) hat den Nebensinn der Rivalität. 7, 76, 5 steht sám jānate neben ná yatante. Das Aktiv wie 6, 67, 10d. Vgl. noch 1, 131.3 Nach Say, sollen Himmel und Erde Subjekt sein.
- 6—7. Episode aus dem Zug gegen die Pani's.

  'Als die Rinderherde von den Asura's, den
  Pani's, geraubt war, erfuhr Brhaspati durch
  die Götterhündin Saramā den Aufenthalt der
  Pani's und entsandte die Angiras'. Diese
  kamen an den Ort, sahen die Rinderherde und

Oder ist zu of ein anderes Verbum zu ergänzen, etwa of nach 5, 32, 1 oder blid nach 1, 85, 10? Vgl. auch 8, 64, 5c; 10, 39, 13 a
 Die fdna ublidge 2, 24, 10

dahin ausgezogen, von woher sie gekommen waren, um (in den Berg) einzudringen.

- 7. Die wahrhaftigen Seher, die die Täuschungen entdeckt hatten, machten sich wieder von da auf die großen Wege. Sie (fanden) das mit den Armen angefachte Feuer im Fels: "Es ist ja kein fremdes", denn sie hatten es zurückgelassen.
- 8. Mit seinem schnellschießenden Bogen, dessen Senne die Wahrheit ist, trifft Brahmanaspati dahin, wohin er will. Vortrefflich sind seine Pfeile, mit denen er, der das Herrenauge hat, schießt; sie sind anzuschauen, als ob sie aus dem Ohre entsprungen seien.
- 9. Er ist der Bevollmächtigte', der (die Kämpfer) zusammenbringt und auseinanderbringt, der Vielgepriesene, der Herr des Gebets im Kampfe. Wenn der ...... durch Einsicht den Sieg, die Gewinne davonträgt, dann brennt nach Lust die brennende Sonne.
- 10. Ausreichend, reichlich, an erster Stelle ist (die Gabe) des gern schenkenden; des Brhaspati (Gewinne) sind leicht zu erlangen, dankenswert, diese Gewinne des schauwürdigen Siegers, von dem beiderlei Geschlechter, (alle) Stämme Nutzen haben.
  - 11. Der du bei dem diesseitigen Opferbund zu allen Dingen tüchtig, groß

die von den Pani's veranstalteten Zaubereien, zundeten den Wohnort der Asura's mit eigenhandig angelegtem Feuer an und kehrten zurück. Dies wird in den beiden Str. besprochen.' Säy. Es ist nicht recht klar, wie die im RV. angedeuteten Vorgänge sich in den Gesamtmythos einfügen lassen. Handelt es sich um eine nochmalige Expedition? Die ånrta in 6c sind jedenfalls die von Säy. erwähnten Blendwerke oder Täuschungen der Pani's. Vgl. 10, 67, 4b.

66. 1, 130, 3 a.

6c. Es fragt sich, ob psinah hier und in 7a zu praticaksya gehört, wofür die Zäsur spricht, oder zu d, was den Sinn bessern würde. 6d. ävitam vgl. 2d und 3, 31, 5d.

7b. Die großen (weiten) Wege sind die "ans Ende der Welt zu den Pani's (10, 108, 1).
Vgl. panthanam a-stha Äp. Sr. 10, 1, 5;
Mbhāş. 1, 400, 11.

7d. Sie fanden das Feuer wieder, das sie bei ihrem ersten Zuge am Vala zurückgelassen hatten. Insofern war es ihnen nicht fremd.

 Hieran schließt sich die allgemeine Preisung des Brhaspati, die nur noch gelegentlich auf der Vala Bezug nimmt.

8d. kdrnayonayak nach 6, 75, 8 zu verstehen. Zugleich wird damit angedeutet, daß die Pfeile des B. die Worte sind, die für das Ohr bestimmt sind.

9. Brhaspati's Rolle im Kampf, vgl. 13d.

9a. samnayah nämlich zum Kampf oder den Kampf, vgl. AV. 4, 24, 7.

9c. Str. 13b; 1,64,13c; 2,26,3b; cākemāk? Kann von cake oder keam Intens. kommen. Sāy.: alles sehend oder alles ertragend.

9d. Ob Metapher (vgl. sūryasya sātāu) oder vom Kampf gegen die Dämonen (vgl. 3d)? 10a. Ob mehdnā dialektische Nebenform von mamhānā (vgl. jeh und jambh)?

10c. satani, oder: Geschenke. Es sind die erbeuteten Kühe gemeint.

10d. Vgl. 1, 72, 8d. Götter und Menschen sind gemeint. yéna, ob bihaspátina oder constructio ad sensum zu satáni?

11. Bṛḥaspati ist als Genius des Opfergebets irdischen Ursprungs, aber über die ursprüngliche Sphäre weit hinausgewachsen und den Göttern gleich geworden.

11a. višvátka vibkúh (Alliteration wie oft in dem Liede) auch 1,141,9.

115. makém sollte nach 6, 29, 1 dem rands koordiniert sein, also wohl Fehler für makés (Bartholomae in KZ. 29, 566) unter dem the fluß jener Stelle. Doch können dergleichen Parallelen leicht täuschen oder die Formel

Der Purchita der Götter.

und erfreulich an Macht gewachsen bist — der Gott hat sich den (anderen) Göttern gleichkommend weit ausgedehnt: alle diese (Welten) umspannt Brhaspati.

- 12. Euch beiden geht alles in Erfüllung, ihr Gabenreiche. Auch die Gewässer übertreten nicht euer Gebot. Kommt, Indra und Brahmanaspati, zu unserem Opfer wie zwei siegreiche Verbündete zum Mahle!
- 13. Auch die schnellsten Zugtiere gehorchen ihm. Als Wortführer in der Versammlung beliebt trägt er durch Einsicht die Gewinne davon. In der Feindschaft zäh, nach Wunsch die Schuld einziehend, ist Brahmanaspati im Kampfe Sieger.
- 14. Des Brahmanaspati Eifer ging ganz nach Wunsch in Erfüllung, wenn er ein großes Werk vollbringen wollte, der die Kühe heraustrieb, und er teilte (sie) der Himmelswelt aus. Müchtig wie ein großer Strom lief (die Herde) auseinander.
- 15. O Brahmanaspati, wir wollen allezeit die Lenker eines leicht zu regierenden, lebenskräftigen Besitzes sein. Häufe du uns Söhne auf Söhne, wenn du, durch das Zauberwort mächtig, meinem Rufe nachkommst!

16 = 2, 23, 19

# 2, 25 (216). An Brahmanaspati.

- 1. Wer das (Opfer)feuer entzündet, wird die Neider überwinden. Wer (der Göttern) Erbauung schafft und Opfer spendet, wird die Übermacht haben. Der überdauert den Sohn von seinem Sohne, wen immer Brahmanaspati zu seinem Verbündeten macht.
- 2. Mit seinen Söhnen wird die Söhne des Neiders überwinden, mit Kühen seinen Reichtum ausbreiten er merkt es (an sich) selbst, sein Same und Kindeskind nimmt zu wen immer usw.
- 3. Wild wie die Stromflut, übermag er an Kraft die Drohenden wie der Bulle die (verschnittenen) Ochsen; wie der Andrang des Feuers ist er nicht aufzuhalten, wen immer usw.
- 4. Für ihn strömen die himmlischen (Gewässer) unversieglich; als Erster gelangt er mit seinen Kriegern zu Rindern, mit ungeschwächter Kraft schlägt er mächtig, wen immer usw.
- 5. Ihm rauschen alle Ströme und vervielfältigten ihren lückenlosen Schirm; glücklich gedeiht in der Götter Gunst, wen immer usw.

leicht verändert sein. Der Gen. pl. maham (sc. der Götter) könnte von ranvah oder savasa abhängen.

11d. tá sc. bhúvanání vgl. 3, 3 10 cd.

12a: 1, 1, 6; 98, 3; 4, 54, 4; 8, 93, 5.

12d. Say.: 'wie zwei an den Wagen gespannte Rennpferde zum Futter'. Wohl möglich.

18c: 2, 23, 11 cd. 17c.

14c. dive: 'der Himmelswelt, den dort wohnenden Göttern', Säy. Vgl. 3, 31, 10; 10, 108, 8c. Doch könnte nochmals ád ajat zu ergänzen sein: Er (trieb) sie zu Tage und verteilte sie. 15b = 5, 54, 13b. Zum Bild vgl. 1, 73, 10c. vdyasvatak wird durch c erklärt.

15d: 3, 18, 3c.

2, 25.

Jagati. Brhaspati wird hier mittelbar durch den Segen, den er dem Frommen bringt, gepriesen. 1a: 2, 25, 2a; 26, 1a; 9, 77, 4a.

1b: 1, 54, 7ab. 1c. So auch Say.

2b: bidhati tmanā: 2, 32, 4; 5, 10, 4. tmanā steht im Gegensatz zum folgenden tokam, vgl. 1, 41, 6b. &c: 6, 6, 5c.

4b: 1, 83, 1; 4, 38, 4b; 5, 45, 9d; 9, 86, 12b. Die Rinder als die Hauptbeute der Kriegssüge. 5b: 3, 15, 5; 19, 4a. Säy. faßt dadhire passivisch und ergänzt tasmat: ihm wird vielfacher lückenloser Schutz gewährt.

# 2, 26 (217). An Brahmanaspati.

- 1. Wer aufrichtig redet, wird die Neider überwinden, der Gottergebene wird mehr gelten als der Gottlose. Wer gut zuredet, wird in den Kämpfen den schwer zu überbietenden (Feind) überwinden. Der Opfernde wird des Opferlosen Wohlstand aufteilen.
- 2. Opfere, o Mann, rede den sinnenden (Priestern) zu, fasse den löblichen Vorsatz zur Feindebesiegung; bereite das Opfer, auf daß du glücklich werdest. Wir erbitten (dazu) die Gunst des Brahmanaspati.
- 3. Der trägt mit seinem Volke, der mit seinem Stamme, der mit seinem Geschlecht, der mit seinen Söhnen den Sieg, mit seinen Mannen die Beute davon, wer gläubigen Sinnes den Vater der Götter, den Brahmanaspati mit Opfer zu gewinnen sucht.
- 4. Wer ihm mit schmalzreichen Opferspenden aufgewartet hat, den bringt Brahmanaspati vorwärts. Er befreit ihn aus Bedrängnis, bewahrt ihn vor Schaden. Selbst aus Not schafft ihm der Wunderbare Befreiung.

# 4. Gruppe. Lieder an die Aditya's, 2, 27-29.

# 2, 27 (218). An die Aditya's.

- 1. Diese salbungsvollen Lobreden opfere ich den Aditya's mit der Zunge (als Löffel), den Königen von alters her. Es sollen uns Mitra, Aryaman, Bhaga, Varuna von starker Art, Daksa, Amsa erhören.
- 2. An diesem Loblied von mir sollen heute einmütig Mitra, Aryaman, Varuna Gefallen finden, die reinen Aditya's, die lauter wie die (Soma)güsse, die ohne Falsch, ohne Makel, ohne Schaden sind.
- 3. Die Äditya's, in die Weite und Tiefe reichend, (selbst) unbetört, während sie zu betören suchen, mit vielen Augen durchschauen sie das Böse und Gute im Innern. Alles, auch die fernsten Dinge sind den Königen nahe.

2, 26,

Jagati.

1. Der Gedanke ähnlich dem in 2, 25, 1.

1a rjusansa 1 den Göttern und Priestern gegenüber.

1c. suprāvih wird erklärt durch prā vihi in Str. 2. 1d: 7, 32, 7c.

Der Opferherr, ein Machthaber (Str. 3), wird angeredet. Säy. hält es für Selbstaufforderung des Rsi.
 2b = 8, 19, 20a.

86: 1, 64, 18c; 2, 24, 9c.

2, 27. Triştubh. Dichter nach Anukr. Kürma, Sohn des Grtsamada oder Grtsamada selbst.

 ghrtdsnuh wörtlich: Schmalz auf dem Rucken tragend (wie die begleitende Opfergabe).

 juhod doppelsinnig: mit Zunge und mit Opferlöffel, letztes wegen ghrtd und juhomi.

- 2c. Wie die Somaströme, die aus der Seihe abfließen, oder: blank wie eine Klinge. So Ludwig und Hillebrandt, der auf 7,3,9 verweist.
- 3b. dipsantah, nämlich die heimlichen Sünder. Ein Hinweis auf Str. 16 macht Hillebrandt's Verbesserung ddipsantah unnötig. 3d: 3, 30, 2a.

 $^1$  Das Wort ist zerlegt wie nárā ca śámsum, śúnaś cic chépam, dróghāya cid vácase 6,62,9 d.

- 4. Die Aditya's, die erhalten was geht und steht, die Götter sind die Hüter der ganzen Welt, weitdenkend, ihre Asurawürde wahrend, das Recht schützend, Buße fordernd.
- 5. Ich möchte, ihr Aditya's, diese Gunst von euch erfahren, die besonders in Gefahr tröstlich ist, o Aryaman. Unter eurer Führung, Mitra und Varuna, möchte ich die Abwege wie (ein Wagenfahrer) die Spalten vermeiden.
- 6. Denn euer Weg¹ ist gut zu gehen, Aryaman, Mitra, ist dornenlos, recht, o Varuna. Auf diesem⁴ verteidigt uns, o Aditya's, gewähret uns euren schwer zu verdrängenden Schild!
- 7. Aditi, die Mutter der Könige, und Aryaman sollen uns auf guten Wegen über die Anfeindungen hinwegbringen! Unter dem großen Schirm des Mitra und Varuna möchten wir, viele Männer zählend, unverletzt stehen.
- 8. Sie erhalten die drei Erden und die drei Himmel; die drei Gebote sind in ihrem Wissensbereich. Durch die Wahrheit ist eure Hoheit groß, ihr Aditya's, ist sie lieb, Aryaman, Varuna, Mitra.
- 9. Sie erhalten die drei himmlischen Lichträume, sie die goldigen, reinen, wie (Soma)güsse lauteren. Nicht bedürfen sie des Schlafes, noch schließen sie die Augen, nicht sind sie zu betören, deren Wort für den rechtschaffenen Sterblichen weithin reicht.
- 10. Du, Varuna, bist König über alle, über die Götter, o Asura, und die Sterblichen. Gewähre uns hundert Herbste zu schauen! Wir möchten die früheren wohlgesetzten Lebensalter erreichen.
- 11. Ich unterscheide weder rechts noch links, weder vorn noch hinten. o Aditya's. Sei es in Einfalt, ihr Guten, sei es in Klugheit, von euch geführt möchte ich zum ungefährdeten Licht gelangen.
- 12. Wer den rechten Führern, den Königen (Opfer) gespendet hat, und wem sie Gedeihen geben und dauernder Wohlstand (zuteil wird), der fährt als Reicher voran zu Wagen, als Schätzespender in weisen Reden gepriesen.
  - 13. Der Reine wohnt unbeirrt an weidereichen Gewässern, er erreicht ein

<sup>45: 1, 164, 21</sup> c.

<sup>8</sup>b. D. h. sie kennen die drei Gebote. Vgl. tribhir vratdik (des Savit;) 4, 53, 5 neben den drei Himmeln und Erden, tridhätu vratam 7, 5, 4. Es sind also wohl die dreifachen Gebote für die doppelte Dreiheit der Welt (in a) gemeint. Ferner sind zu der Vershälfte zu vergleichen die drei viddihani 6, 51, 2; 7, 66, 10 und antar mahe viddihe 5, 59, 2. 8c. riéna, oder: durch das (ewige) Gesetz. Beide Begriffe stehen in engster Beziehung zu den Äditya's. 9a: 5, 29, 1b; 69, 1a.

<sup>10</sup>a = 10, 132, 4b. 10d. D. h. wie unsere Vorfahren, also das Patriarchenalter. Zu südhitāni vgl. devāhitam āyub 1, 98, 8.

<sup>11</sup>ab. 'Vom Feinde vertrieben und infolge dieser Vertreibung verwirrten Sinnes weiß ich nichts bestimmt. Ich kenne keinen klaren Unterschied mehr: dies ist rechts, dies links, dies vorn, dies rückwärts.' Säy. zu TS. 2, 1, 11, 5 11d: Str. 14c. Das Licht des Lebens und Heils wie lux, vgl. 4, 25, 3b.

<sup>12</sup>a. rtanibhyak wie senanibhyak VS 16, 26.
12b. Zu erwarten wäre tan vardhayanti. Statt dessen ist der Satz in die Relativkonstruktion mit einbezogen. Oder ist pus. ca nity. ein Satz für sich mit Ellipse des Verbs?

<sup>12</sup>d. Vgl. 7, 84, 3ab.

<sup>18</sup>a. suci wohl s. v. a. redlich oder unbescholten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Weg des Gesetzes.

D. h. wenn wir auf diesem wandeln.

hohes Alter, hat treffliche Söhne. Nicht töten sie ihn aus der Nähe oder Ferne, wer unter Führung der Aditya's steht.

- 14. Aditi, Mitra und Varuna, seid gnädig, wenn wir gegen euch irgend welche Sünde begangen haben. Ich möchte, o Indra, zum weiten, ungefährdeten Lichte gelangen; nicht soll das lange Dunkel' über uns kommen.
- 15. Für ihn quellen vereint beide (Welten) des Himmels Regen. Ein Glücklicher heißend, gedeihend, beide Wohnplätze erobernd zieht er in die Schlacht. Beide Parteien werden ihm gefügig.
- 16. Die Listen, die ihr gegen den Heimtückischen habt, ihr Verehrungswürdige, die Schlingen, die ihr dem Schelm stellt, ihr Äditya's, an denen möchte ich wie ein Rosselenker mit dem Wagen vorbeifahren. Unversehrt möchten wir unter eurem breiten Schirm sein.
- 17. Nicht möchte ich, o Varuna, eines lieben Gönners, eines freigebigen Freundes entraten, noch möchte ich des leicht zu regierenden Besitztums ermangeln, o Künig. Wir möchten das große Wort führen als Meister in der weisen Rede.

# 2, 28 (219). An Varuna.

- 1. Dies (Lied) auf den weisen, selbstherrlichen Aditisohn soll alle vorhandenen an Größe übertreffen, der als Gott überaus angenehm zu verehren ist. Ich bitte um guten Ruhm vor dem reichen Varuna.
- 2. In deinem Gebote wollen wir glücklich sein, da wir (dich), Varuna, in guter Absicht gepriesen haben, bei dem Nahen der rinderreichen Morgenröten tagtäglich wie die Opferfeuer früh erwachend.
- 3. Wir wollen unter deinem Schutze, des Heldenreichen, stehen, dessen Worte weithin reichen, du Führer Varuna. Ihr unbetörten Söhne der Aditi, ihr Götter, laßt euch zu einem Freundesbunde herbei!
- 4. Der Sohn der Aditi ließ sie laufen und verteilte sie: Die Ströme gehen den regelrechten Weg des Varuna; sie werden nicht müde und spannen nicht aus. Rasch wie Vögel fliegen sie in ihrem Kreislauf.
  - 5. Löse die Sünde von mir wie einen Gurt! Wir möchten dir den Born

14c: Str. 11d.

15. Fortsetzung des Gedankens in 13, wie schon Säy. richtig gesehen hat.

15a. Vgl. 7, 65, 2.

15b. Sāy. macht divo vrşim von pûşyan abhängig. Für obige Konstruktion spricht 5, 37, 4 d.

15c. Als Schiedsrichter oder in der Rolle des späteren madhyama, der im Kampfe zweier Könige der tertius gaudens ist (Käm. Niti. 8, 18). Vgl. 5, 87, 5b; 10, 97, 12d.

16a. abhidráhe, nach Säy. 'für den Nachsteller's. 16c. Vgl. das Bild in 5d.

#### 2. 28.

Tristubh. Dichter wie 2, 27.

1a. idám: 'Opfer oder Loblied' Say.

18: 8, 100. 4b.

1d. várunasya bhúreh auch 1,184, 3. In beiden Fällen mag bhúreh Hypallage sein, also hier dem Sinn nach: reichlicher Ruhm vor Varuna.

2b: 1, 16, 9c.

4a. vidhartá, vgl. 2, 18, 7 b.

56—d. Drei verschiedene Bilder für die religiöse Dichtung.

5d. mátra könnte auch den Stoff, das Baumaterial bezeichnen. Vor der Zeit: bevor das

Des Todes. Nach Ludwig, Infin.: sum Betören.

der Wahrheit recht machen. Der Faden soll nicht reißen, während ich meine Dichtung webe, noch soll der Maßstab des Werkmeisters vor der Zeit brechen.

- 6. Halte fein die Furcht von mir fern, o Varuna, nimm dich meiner an, du wahrhaftiger Allkönig! Löse von mir die Angst, wie den Strick vom Kalbe, denn fern von dir vermag ich auch nicht einen Augenblick (zu sein).
- 7. (Triff) uns nicht, o Varuna, mit deinen Waffen, die bei deiner Suche nach dem Sündigen, o Asura, (diesen) versehren. Nicht möchten wir vom Lichte Abschied nehmen. Erspar (uns) fein die Unbilden, auf daß wir leben.
- 8. Unsere Ehrfurcht (haben wir) dir früher (ausgesprochen), o Varuna, und wollen sie jetzt und in Zukunft aussprechen, du Starkgearteter. Auf dich sind wie auf einen Fels unerschütterlich die Gesetze gegründet, du Untrügbarer.
- 9. Verbann darum meine eigenen Verschuldungen, laß mich nicht von anderen getane büßen, o König! Viele Morgen sind noch nicht aufgegangen; mach uns Aussicht, daß wir an diesen leben werden!
- 10. Wenn ein Verbündeter oder Freund im Traume mir dem Furchtsamen Furcht einredet, o König, oder ein Dieb oder Wolf uns nachstellt, so behüte du uns vor dem, o Varuna!

11 = 2, 27, 17.

### 2, 29 (220). An alle Götter.

- 1. Ihr eifrigen Aditya's, die ihr die Gebote aufrecht haltet, beseitigt meine Sünde wie die heimlich Gebärende (ihr Kind). Varuna und Mitra, ihr Götter, euch, die Erhörenden, rufe ich zur Gunst an, der ich die glückbringende kenne.
- 2. Ihr Götter seid die Vorsehung, ihr die Stärke. Haltet die Anfeindungen weit ab! Als Austeiler (?) habt Nachsicht und erbarmet euch unser heute und in Zukunft!
- 3. Was sollen wir wohl mit eurer künftigen, was mit eurer alten Freundschaft, ihr Guten? Schaffet ihr uns, Mitra und Varuna, Aditi, Indra und die Marut, Heil!
- 4. Ei, ihr Götter, ihr seid doch die Freunde, darum erbarmet euch meiner, des Schutzbedürftigen! Nicht soll euer Wagen auf der Wahrheits(bahn) in der mittleren Reihe fahren. Nicht wollen wir der Freunde, wie ihr seid, müde werden.

Gedicht zu Ende kommt (Sāy.), oder denkt der Dichter an frühzeitigen Tod?

6c: 7, 86, 5 d.

6d: AV. 4, 16, 5; RV. 2, 38, 8.

7ab. Oder ist gemeint: Mit den Waffen derer, die — sind dann Varuna's Späher und Häscher Subjekt zu denken? Dann sind zu ist du die späso värunasya smädistäk 7,87,3 zu vergleichen.

7d: 8, 44, 30.

 Vgl. den ähnlichen Schluß des Varunaliedes 5, 85, 7—8. 2, 29.

Tristubh. Dichter wie 2, 27.

2a: 1, 31, 10a. 2b: 10, 100, 9b.

2c. abhikşattárah ist ganz unsicher, abhi-kşad sonst unbelegt. Man könnte mit Roth an abhikşantárah (Nachsicht übend) denken.

8ab. Nämlich, wenn ihr jetzt nicht helft.

4c. Der Sinn ist: Euer Wagen soll im rtd voran sein. Säy.: soll, wenn es sich um unser Opfer handelt, nicht im mittleren, langsamen Gang fahren, d. h. er soll euch schnell fahren. Vgl. auch 6, 67, 8b. 4d: 8, 4, 7.

- 5. Ich allein habe viele Sunde gegen euch gefehlt, daß ihr mich gezüchtigt habt wie der Vater (den Sohn), der dem Spiele frönt. Fern sollen eure Schlingen, fern die Übel sein, ihr Götter. Fasset mich nicht im Sohn wie einen Vogel (über seiner Brut)!
- 6. Seid heute geneigt, ihr Verehrungswürdige! In euer Herz möchte ich mich einschleichen, da ich mich bange. Behütet uns, ihr Götter, vor dem Verschlingen (?) des Wolfes, behütet uns vor dem Fall in die Grube, ihr Verehrungswürdige!

7 = 2, 27, 17.

5. Gruppe. Lieder an verschiedene Gottheiten, 2, 30-43.

### 2, 30 (221). An Indra und andere Götter.

- 1. Dem Gott Savitr, der (ihnen) den rechteu Weg bereitet, dem Drachentöter Indra zuliebe stehen die Gewässer nie still. Tag für Tag geht das Farbenspiel der Gewässer. Wie lange ist ihr erster Erguß her?
- 2. Wer dem Vrtra dafür heimzahlen werde, den sagte seine Mutter dem Kundigen voraus. Ihre Bahnen ihm zu Gefallen furchend gehen die Rauschenden Tag für Tag nach ihrem Ziele.
- 3. Denn aufrecht stand er im Luftraum und schleuderte auf Vrtra seine Waffe, denn in Nebel sich hüllend hatte (Vrtra) ihn angelaufen. Mit seiner scharfen Waffe besiegte Indra den Gegner.
- 4. Brhaspati! Triff mit deinem Feuerbrand wie mit dem Schleuderstein die Mannen des Asura Vrkadvaras¹. Wie du schon früher mutig erschlagen hast, so erschlag unseren Feind, o Indra!
- 5. Wirf hoch vom Himmel den Stein herab, mit dem du (soma)trunken den Feind vertilgen sollst! Wenn es gilt, reichlichen leiblichen Samen zu gewinnen, wenn Kühe, so mach mit uns halbpart, o Indra!

5. Der Dichter bittet, daß seine Sünden, wie er sie allein begangen hat, auch an ihm allein und nicht an seinem Sohne heimgesucht werden.
5a áyah ist Akk des Resultats.

6b hardi a-vye -- se insuare. Derselbe Tropus Sat. 11, 5, 1, 10; vgl. RV. 7, 86, 2b. Sāy.: abhimukhyena prāpnuyām; Mah. zu VS. 33, 51: mano bhimukham sanpādayeyam. 6c. nijūrah, möglicherweise zu ni-jūroati, das dann nicht verbrennen, sondern überhaupt vertilgen, verzehren bedeuten würde. Sāy.: nihananāt. Uv. 'hungrig'.

2, 80. Triştubh, 11 Jagati. Ein Lied zum bevorstehenden Kampf. Den Anlaß deuten die Str. 4 und 8 an.

- Indirektes Lob des Indra durch Erwähnung der Flüsse. Die Dative werden durch 2c erklärt.
- 1a. Vgl. 3, 33, 6, wo das Zusammenwirken von Savitr und Indra klar ausgesprochen ist.

1c. aktih s. 1, 143, 3.

- 2a. Nämlich Indra. sina etwa, Vergeltung-Entgelt, Lohn.
- 25. Ob dem Vater Tvaştr? Oder Indra selbst ist der Wissende, wie Say. meint.

86: 1, 61, 12. 8c: 1, 32, 18b.

4a: 7. 104, 5. 4b: 7, 99, 5d. 5a: 7, 104, 4; 1, 33, 7. 5a: 6, 44, 18.

<sup>1</sup> Wie ein Wolf anfallend?

- 6. Denn dem nehmet ihr beide die Besonnenheit, auf den ihr es abgesehen habt. Ihr seid Ermutiger des opfernden Schwachen. Indra und Soma, stehet uns bei, schaffet freie Bahn in dieser gefahrvollen Lage!
- 7. Nicht soll es mich erschöpfen noch ermüden, noch mich verdrießen. Nicht wollen wir sagen: Presset (ihm) keinen Soma, der mir spenden, der geben, der (uns) bedenken wird, der zu mir, wenn ich Soma bereite, mit Kühen kommen wird.
- 8. Sarasvatī, steh du uns bei, mit den Marut verbündet besiege mutig die Feinde! Auch den vermessenen Anführer der Śaṇḍika's, der seine Stärke zeigen will, erschlägt Indra.
- 9. Wenn uns ein Unbekannter (nachstellt), oder töten will, den nimm aufs Korn und triff ihn mit der scharfen (Waffe)! Brhaspati, besieg die Feinde mit Waffen, liefere den Schädiger der Tücke aus, o König!
- 10. Mit unseren tapferen Soldaten, du Tapferer, vollbring die Heldentaten, die du zu tun vorhast! Schon lange sind sie ausgeräuchert worden. Erschlag sie und bring uns ihre Schätze!
- 11. Dieser Marutschar rede ich gunstheischend für euch mit Lobrede zu, unter Verbeugung dem göttlichen Volke, auf daß wir einen Schatz an lauter Mannen erlangen, einen kinderreichen, Tag für Tag rühmlichen.

### 2,31 (222). An alle Götter.

Das Lied ist eine Allegorie, deren Erklärung die Schlußstrophe gibt. Der Sängerwettstreit um die Gunst der Götter wird mit dem Wettrennen verglichen, der Wagen ist das Loblied. Der Dichter neigt stark zur Ellipse.

- 1. Unseren Wagen bevorzuget, Mitra und Varuna, im Bunde mit den Aditya's, den Rudra's, den Vasu's, wenn sie davonfiiegen wie Vögel aus dem Neste, ruhmbegierig, kampffroh, im Holze' sitzend.
- 2. Dann bringet, ihr einmütigen Götter, unseren nach dem Siegerpreis strebenden Wagen über (andere) zu Ehren bei den Clanen, wann die Rennpferde mit den Tritten die Strecke zurücklegend, mit den Hufen auf dem Rücken der Erde stampfen!
- 3. Auch dieser Indra, der allen Völkern bekannte, klugsinnige, soll samt der marutischen Heerschar des Himmels mit seinen gefahrabwendenden Hilfen

6a. Vgl. Ind. Spr. 3304: "Wen die Götter zu schädigen wünschen, den berauben sie des Verstandes'. Umgekehrt Gr.: Ihr fördert die Kraft dessen, den ihr liebt. van ist allerdings eine vox media. Aber pra-vrh bedeutet nicht 'fördern'.

7a. Sāy. macht Indra zum Subjekt. 9a: 6, 5, 4. Darnach auch das Verb zu ergänzen. 10cd. Vgl. 1, 33, 15 c. anudhāpitāsah wohl vom Festungskrieg genommen. Vgl. später dhapita 'gequält'. Oder: benebelt? Säy. dhapāyamānahrdayāh. 11d: 1, 117, 28.

#### 2. 81.

Jagati, 7 Tristubh. 1b = 8, 35, 1b. 1cd. Die Wagenkämpfer, ohne Bild die Sänger, die um die Gunst der Götter streiten. 1c: 2, 19, 2c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Windisch im Festgruß an R. v. Roth, S. 139. Das Bild des Wagens wird in Str. 1—4 durchaus festgehalten. Von 5 an fällt der Dichter wiederholt aus dem Bilde. Windisch glaubt im einzelnen vielfach Anspielungen auf das Opfer zu finden, geht darin aber su weit.
Kämpfenden im Wagen, die Vögel auf dem Baum.

unserem Wagen zur Seite stehen zu großem Gewinne, zur Erringung des Siegerpreises.

- 4. Auch dieser Gott Tvaşţr, der Bezwinger der Welt, möge mit den Götter-frauen vereint den Wagen beschleunigen (und) Ila, Bhaga, Brhaddiva und die beiden Welten, Puşan, Purandhi und die Aśvin, die Gatten'.
- 5. Auch jene beiden beliebten Göttinnen, Morgen und Nacht, die verschieden aussehenden, die die Wesen treiben. (Und auch ihr), wenn ich euch beide, Erde (und Himmel) mit der neuesten Rede preise und die dreifache Kraft des Stehenden zur Unterlage (mache).
- 6. Und wir wünschen euch ein Lob wie das der Usij. Ahi budhnya und der einfüßige Ungeborene, Trita, Rbhuksan, Savitr, Apam napat, der die Renner zum Lauf treibt, fand Gefallen an der Dichtung und dem Opferdienst.
- 7. Ich wünsche, daß euch, ihr Opferwürdige, diese dargebrachten (Worte gefallen). Die Äyu's haben sie zu neuem (Preise) zusammengefügt. Ruhm heischend, den Siegerpreis begehrend möchten sie wie das Gespann am Wagen ihre Absicht erreichen.

### 2, 32 (223). An verschiedene Götter.

Das Lied besteht aus zwei Teilen, deren Zusammenhang nicht ersichtlich ist. Der erste 1st an Himmel und Erde (1) und an einen ungenannten Gott (2—3) gerichtet und enthält die verblumte Bitte um volle Bezahlung der Daksinā. Der zweite wendet sich an die weiblichen Gottheiten, bes. an die Geburtsgöttinen mit der Bitte um Kindersegen.

1. Himmel und Erde, seid Gönnerinnen dieser Rede von mir, der ich recht wandelnd Gewinn wünsche! Euch beide, deren Leben lange währt, die gepriesenen, stelle ich dabei voran, Schätze begehrend, und halte (euch) hoch (?).

4a Für sakşani bieten sich drei Ableitungen: von sah, sac und sakş (auffordern). Sicher ist nur die erste.

4bc 10,64,10ab. Welche bekannte Göttin mit brhaddivá gemeint sei, ist ungewiß. Ob Sarasvatī nach 5,42,12 (vgl. 5,43,11)? Doch könnte das Beiwort zu ródasi gehören und dies wie auch sonst Fehler für rodasi, die Geliebte der Marut, sein.

5a. mithadria s. zu 1, 29, 3. Sāy.: sich gegenseitig schauend. Vgl. virāpe 1, 113, 3 und die Schilderung in 1, 122, 2.

 Sāy. macht apijúvā sc. bhavatah zum Prādikat.

5d. sthätik (im Gegensatz zu jägatäm in b) bezeichnet die Vegetation wie später sthävaram. Die dreifache Kraft ist s. v. a. die Quintessenz der Pflanzen, d. i. der Soma. Diesen macht der Dichter zur Unterlage seiner Rede, d. h. er trinkt ihn selbst oder opfert ihn vorher den Göttern. Zu upastire ist

das passende Verb, nach 9, 71; 1 kywoé zu ergänzen. upastire wird ähnlich 4, 33, 1 von dem die Rede begleitenden Opfertrank gebraucht. Vgl. noch upastyntsåni 6, 44, 6. 6ab: 10, 92, 12.

6a. Zu śmasi vgl. vaśmi in 7a.

7a. sidyatā sc. vācāmsi nach 8, 101, 7 (vgl. 9, 103, 1; 10, 50, 6). So auch Sāy. Zu vaimi ist wie in 6a der passende Infin. zu ergänzen.

7d. asyāh Sg. vom Vergleich attrahiert. Im Vergleich ist vājam su ergānzen. dhitim as heißt: seine Absicht erreichen und das Gedicht richtig treffen (6, 15, 11).

2, 82.

Jagati, 6-8 Anuştubh.

 Himmel und Erde im Eingang des Liedes angerufen wie in 1, 112, 1; 10, 12, 1; 5, 59, 1; 7, 43, 1; 53, 1. 2.

1a. rtāyatāh bildet den Gegensatz zu den gahya ripah in 2.

1d. purch - dadhe vgl. 7, 58, 1; 6, 70, 4; 7,

<sup>1</sup> Der Süryā (so Sāy.).

Die Nacht treibt die Wesen heim, der Morgen hinaus.

- 2. Nicht sollen uns heimliche Kniffe eines Äyu an dem (entscheidenden) Tage überlisten. Überantworte uns nicht solchen Unbilden! Nicht soll sich unsere Freundschaft lösen. Sei dieses (Wortes) von uns eingedenk wohlwollenden Sinnes! Darum ersuchen wir dich.
- 3. Bring uns gnädigen Sinnes Erhörung, die milchgebende, strotzende, unversiegliche Kuh! (Wie) ein siegesstarkes Rennpferd mit den Fersen und mit Wort sporne ich dich an, du allezeit Vielgerufener.
- 4. Ich rufe die leicht zu errufende Rāka mit schönem Loblied; die Holde soll uns erhören, soll es von selbst merken. Sie soll ihr Werk mit unzerbrechlicher Nadel nähen; sie soll einen vollwertigen, lobeswürdigen Sohn schenken.
- 5. Deine ausgezeichneten Gnaden, o Rākā, mit denen du dem Opferspendenden Schätze schenkst, mit diesen komm heute wohlwollend zu uns, indem du, Holde, Wohlstand für Tausend spendest!
- 6. Sinivali mit breitem Zopfe, die du Schwester der Götter bist, genieße die geopferte Spende, teil uns Nachkommenschaft zu, o Göttin!
- 7. Sinīvālī mit schönen Armen, schönen Fingern, die leicht gebärende, viel gebärende, dieser Stammesfürstin opfert die Spende!
- 8. Die Gungu, die Sinīvālī, die Rākā, die Sarasvatī, die Indrānī habe ich zur Gnade gerufen, die Varunānī zum Heile.

### 2, 33 (224). An Rudra.

- 1. Deine Huld soll kommen, du Vater der Marut, verwehr uns nicht den Anblick der Sonne! Es möge unser Kriegsmann zu Roß verschont bleiben. Wir möchten uns durch Kinder fortpflanzen, o Rudra.
  - 2. Durch deine heilsamsten Arzeneien, die du gibst, o Rudra, möchte ich

35, 5. mahdh ist unsicher. Ob indekl. Adj. oder mit Abfall der Endung 1? Oder ist mahdh nach Gr. enger mit dadhe zu verbinden? Jedenfalls bestand neben dem Subst. mahas ein Adj. mahas z. B. maha(h) Sat. Br. 14, 7, 2, 23 = mahan Brh. Up. 4, 4, 20. Ein Adv. mahdh in dem von Roth angenommenen Umfang ist unwahrscheinlich.

2—3. Die Gottheit wird nicht genannt; nach der Anukr. ist Indra oder Tvaşt; gemeint puruhuta in 3 spräche für Indra.

2a: 7, 32, 12. dhan wohl von dem Opfertag, vgl 1, 132, 1; 10, 61, 1.

2c: 4, 16, 20; 8, 86, 1d (s. d.). Sāy. richtig: sa-khitvāni .... tvayā viyuktāni mā kārşīḥ. Zu tāsya ergānzt Sāy. "Freundschaft", also mit Übergang des Pl. in den Sg. Man könnte auch an vācasaḥ denken, oder einfach "dessen", "dieser Tatsache", vgl. 3, 39, 1d; 8, 48, 8b; 10, 27, 4a; 85, 21d.

85 Über die Kuh, die Indra's Freigebigkeit

versinnbildlicht s. bes. 8, 14, 3.

46: 2, 25, 2b.

4c. ápah karma putrotpādanalaksaņam Sāy
 4d. šatādāya elgentlich, den Wert von hundert (Kühen) habend, s. Roth in ZDMG 41, 673.
 5b: 3, 24, 5.
 6d = 2, 41, 17 d.

### 2, 88.

Tristubh.

1c. Zweifelhaft. Das Wahrscheinlichste ist aber doch, daß vird drvati sich verhalten wie aspazca paiti virasca Yasht 10, 101, daß also vird der Kriegsmann, nicht Rudra ist. Dann müßte allerdings kşameta passivisch gefaßt werden. Säy: 'Unser Sohn usw. soll dem Feind überlegen sein. Oder: du, der Held, sollst uns verzeihen, wenn wir einen Fehler begangen haben'. Dagegen zu TBr. 2, 8, 6, 9: 'Unser Mann, d. h. Sohn, soll auf dem Rücken des Rosses auf jede Weise tauglich sein'. 2c: 6, 44, 16 d.

<sup>1</sup> Sāy. mahatā sc. stotreņa.

hundert Winter erleben. Jage die Anfeindung, die Not weit weg von uns, treib die Krankheiten auseinander!

- 3. Du bist an Herrlichkeit der Herrlichste (alles) Geborenen, der Stärkste der Starken, du Keulenträger Rudra. Führ uns heil an das Ende der Not, wehre alle Anfälle von Gebreste ab!
- 4. Nicht wollen wir dich, Rudra, mit unseren Verbeugungen erzurnen, nicht durch schlechtes Lobgedicht, du Bulle, nicht durch Mitanrufung (anderer Götter). Richte unsere Mannen auf mit deinen Arzeneien! Ich höre, daß du der beste Arzt der Ärzte bist.
- 5. Wer mit Anrufungen, mit Opfergaben (ihn) ruft, (indem er denkt:) ich müchte den Rudra mit Lobliedern abfinden solchem Verdacht möge uns der mildherzige (?), leicht zu errufende, rotbraune (Rudra) mit der schönen Lippe nicht preisgeben.
- 6. Begeistert hat mich der Bulle [Anführer] mit der Marutschar durch seine starke Kraft, mich den Schutzbedürftigen. Ohne Gebreste möchte ich (sie) wie den Schatten in der Sonnenglut erreichen: des Rudra Gnade möchte ich zu gewinnen suchen.
- 7. Wo ist, Rudra, diese deine mildtätige Hand, die heilend, kühlend ist, die das von Göttern kommende Gebreste fortnimmt? Du solltest doch mit mir Nachsicht haben, du Bulle!
- 8. Auf den rotbraunen, weiß angetanen Bullen, den hohen, hebe ich ein hohes Loblied an. Verneige dich vor dem Strahlenden (?) mit Verbeugungen! Wir preisen den furchtgebietenden Namen des Rudra.
- 9. Mit festen Gliedern, vielfarbig hat sich der Rotbraune, Gewaltige mit leuchtendem Goldschmuck geschmückt. Von dem Herrscher dieser großen Welt, von Rudra trennt sich fürwahr nie die Asurawürde.
- 10. Mit Fug und Recht trägst du Pfeile und Bogen, mit Fug und Recht den ehrwürdigen allfarbigen Goldschmuck. Mit Fug und Recht verfügst du über all diese Gewalt; nicht gibt es ja etwas Stärkeres als du bist, Rudra.
- 11. Preise den berühmten, auf dem Hochsitz thronenden Jüngling, der wie ein wildes Tier aufspießt, den Gewaltigen! Gepriesen habe mit dem Sänger

D. h. Rudra soll ein Loblied für sich allein erhalten.

<sup>5</sup>b. ava-dū, nir-ava-day ist das Verb für die Abfindung bes. des Rudra durch Opfer, vgl. VS. 3, 58; TS. 1, 8, 6, 2; 5, 4, 3, 3; Kāth. 1 p. 110, 1; MS. 1 p. 121, 18 und ferner RV. 7, 40, 5. Dagegen Sāy.: "Welcher Rudra mit Opfern . . . angerufen wird, den versöhne ich. Der Rudra soll uns nicht dieser Absicht "ich will töten" überantworten". Eher dürfte der Dichter sich dagegen verwahren, daß sein Loblied nur eine Abfindung für Rudra sel. 6c: 6, 16, 38.

<sup>7</sup>b. bheşajó jálaşah sonst als Kompos. jálaşabheşaja erscheinend. 7c: 10,59,8.

<sup>9</sup>c: 7, 95, 2c; 1, 61, 15b; 8, 32, 14c.

<sup>11</sup>a. Auf dem Wagensitz oder dem Sitz des Schützen. gårta hat ungefähr den Sinn des engl. scaffold.

<sup>11</sup>b. upahatnú zweifelhaft. Wir wissen nicht, welches Tier gemeint ist. Ob wilder Büffel, Elefant oder Löwe? Im letzten Fall 'zuschlagend'. Säy.: Löwe.

<sup>11</sup>d. Ob sénāh hier mit Roth die Wurfwaffen?
Dafür spräche VS. 16, 52, wo hetdyah statt
sénāh. Vgl. ferner asenyā — anişavyāh
10, 108, 6, äyudhāni — sénāh 5, 30, 9, die
benachbarten Vergleiche in 1, 66, 7; 143, 5
und senājā 1, 116, 1 und das N. pr. retisena.
Die Geschosse spielen bei Rudra die Haupt-

Erbarmen, o Rudra! Einen anderen als uns sollen deine Heerscharen niederwerfen!

- 12. Wie der Knabe gegen den lobenden Vater, so habe ich mich (gegen dich), Rudra, verneigt, wenn du nahst. Den Geber von vielem, den rechtmäßigen Herrn feiere ich. Gepriesen gewähre du uns deine Arzeneien!
- 13. Eure lauteren Arzeneien, ihr Marut, die heilsamsten, ihr Bullen, die wohltuenden, die sich unser Vater Manu erbat, diese und Heil und Segen wünsche ich von Rudra.
- 14. Das Geschoß des Rudra soll uns verschonen, die große Ungnade des Furchtgebietenden soll uns umgehen. Entspanne die straffen (Bogen) unsern Gönnern zuliebe; sei gegen (unseren) leiblichen Samen barmherzig, du Belohner!
- 15. So (sei es), du rotbrauner, staunenerregender Bulle, daß du weder zürnest noch tötest, o Gott. Sei uns hier, o Rudra, ein Ruferhörer! Wir möchten das große Wort führen als die Meister in der weisen Rede.

### 2, 34 (225). An die Marut.

- 1. Die strömenden Marut von kühner Kraft, an Stärke furchtbar wie wilde Tiere, singend, wie Feuer flammend, den Trestersoma trinkend, Sturm (?) blasend, deckten die Kühe auf.
- 2. Wie die Himmel durch die Sterne fallen die Spangenträger ins Auge; sie blitzen wie die Gewitterregen, wenn euch, Marut, mit dem Goldschmuck auf der Brust, der Bulle Rudra erzeugt hat im hellen Euter der Préni.
- 3. Sie benetzen ihre Rosse wie die Rennpferde im Wettlauf; sie überholen sich (gegenseitig) mit den raschen Ohren des Hengstes (?). Ihr Marut mit

rolle. Andererseits heißt er senäni VS. 16, 17, hat seine satvanah ib. 16, 8. 20.

12a. Zum Vergleich s. TS. 4, 2, 5, 4 und Yasna 10, 8. ctd des RV. = tva in TS. vándamāna nach Sāy. lobende, segnende Worte sprechend.

12b. nanama ist 3. Pers., vom Vergleich attrahiert.

18c: 1, 114, 2c. 14a: 6, 28, 7d.

14c. Sāy. ergānzt dhanunşi zu sthird, ebenso die Komment. zu VS. 16, 50. Vgl. 4, 4, 5; 8, 19, 20; 10, 116, 5; 134, 2; 120, 4. Das Bild ist jedenfalls vom Bogen entnommen. Es fragt sich nur, ob zu sthird direkt dhanvēni zu supplieren oder ob es hier substantivisch gebraucht sei. Für das letzte spräche sthiréva dhanvanah 10, 116, 6.

14d: 1, 114, 6d.

15a. Sāy. zu TBr. 2, 8, 6, 9 ergänzt: 'so rufe ich dich'.

2. 24

Jagatī, 15 Triştubh. Im einzelnen erhebliche Schwierigkeiten. 1b. arcin wohl im Sinne von arkin 1, 38, 15 Die Marut wie oft als Barden.

1c: 6, 66, 2a; 5, 87, 6e; 1, 169, 3c. rfistnah: Sāy.: \*rfisa ist der kraftlose Soma. Dessen teilhaft. Denn im dritten Savana in der Litanei für Agni und die Marut werden die Marut gepriesen, und dabei pressen sie den in den zwei Savana's gepreßten kraftlosen Soma zu'.

1cd jedenfalls der Paņimythos, vgl. 5,54,5.6.

bhfmi soll nach Sāy.'s zweiter Erklärung
eine bestimmte Laute und dhamantah =
spielend sein. Eher ein Blasinstrument. Vgl.
3, 30, 10. Sonst ist bhfmi Adj. zu dem Subst.
bhfmi und bedeutet 'ungeduldig'.

1d: Str. 12.

2a: 2, 2, 5d; 1, 87, 1d; 166, 11b; Khil. 1, 11, 6.
 2d: 6, 66, 1; 4, 8, 10; TS. 2, 2, 11, 4 (\*Ans der Milch der Préni sind nämlich die Marut geboren\*).

3a: 5, 59, 1c. Zur Sache s. zu 1, 30, 1.

8bc. Die Worte naddsya karnaih sind gans unsicher. Ob das engl. by a head im Rennen goldenen Zahnreihen fahret kräftig, schüttelnd, mit euren gefleckten (Antilopen), ihr Einmütige!

- 4. Sie sind herangewachsen, um alle diese Welten zu stärken, oder zu dauernder Freundschaft, die Gabenraschen. Ihre Rosse sind gefleckt, ihre Gaben unentreißbar; sie sind gleich Adlern zu bestimmter Zeit (ausfliegend), wenn sie auf der Deichsel sitzen.
- 5. Mit den flammenden (?) Kühen, deren Euter übervoll sind, kommt, ihr Speerglänzende, auf staublosen Wegen zum Rausche des Süßtranks wie die Gänse zu den Weideplätzen, ihr einmütigen Marut!
- 6. Kommt, ihr einmütigen Marut, zu unseren Segensworten, zu den Somaspenden ebenso wie das Lob der Herren! Machet es ergiebig wie eine milchgebende Stute am Euter, macht das Lied für den Sänger lohngeschmückt!
- 7. Schenket uns, ihr Marut, den Siegeshelden zu Wagen, erfolgreiches Segenswort, das Tag für Tag Eindruck macht, Speisesegen den Sängern, dem Dichter in dem (Opfer)bund Lohn, die Gabe des Geistes, unverletzliche, unüberwindbare Stärke!
- 8. Wenn die Marut mit dem Goldschmuck auf der Brust ihre Rosse an die Wagen schirren, die im Glück freigebigen, dann schwellen sie für den opferspendenden Mann große Labung wie die Milchkuh auf der Weide für ihr Junges.
  - 9. Wenn uns, ihr Marut, ein böser Sterblicher unter Wölfe fallen ließ, ihr

gemeint ist? aśubhih könnte Hypallage sein und eigentlich zu naddsya gehören, falls dies wirklich den Hengst bezeichnet. Man könnte dann mit Oldenberg an das Vorspannoder Beipferd der Marut denken (1, 39, 6; 8, 7, 28; 5, 56, 7; 1, 85, 5). Das Ohr des Pferdes wird bei der Wettfahrt in 5,31,9 erwähnt. Oldenberg: durch die Ohren des Hengstes (sie lenkend 1) eilen sie mit ihren raschen Rossen vorwärts. Pischel (Ved. St. 1, 191): mit der schnell machenden Spitze der Rohr(peitsche) treiben sie (die Rosse) an. Graßmann vermutet parnaih (1, 88, 1b; 6, 47, 31c). ddvidhvatah ohne Objekt wie 4.45, 6. Say. ergünzt hier die Bäume usw. Eher sipre (aus hiranyasiprah im gleichen Stollen) nach 10, 96, 9,

8d. prksdm Adv. wie dmavat 5, 58, 1; vgl. prksdva 10, 28, 8d; djasa 5, 59, 7; śdvasa 7, 30, 1.

4a: 1,85,1c; 168,1c; 7,56,17b.

4b. mitráya vä sádam á: vgl. sákhöyam vö sádam 1, 185, 8; 5, 85, 7; sádam ít sákhöyam 10, 7, 3. á gehört zu mitráya. 4c = 3, 26, 6c

4d. rfipyd hier Subst. wie avest. orosifya der Adler, vgl. rfipydm syendm 4, 38, 2; 27, 4; s auch 1, 165, 2; 10, 77, 5.

5a. Die Gewitterwolken.

65. D. h. das Lob der Opferherren (vgl. 7,84,3), oder: wie Narāśamsa?

6c. dhíyam vorauszudenken. pi, pinv werden oft mit dhí verbunden. dhenúm mit dévām als ein Begriff zu denken, vgl. aspa daenu Vend. 7, 42. So vielleicht auch RV. 3, 7, 2. 6d: 10, 42, 7 d.

7a. Oder: das Siegesroß am Wagen. Säy. ergänzt putram zu tam.

7b. Zu apandm vgl. Sat. 11, 2, 3, 6: yadaiva te brahmanapuh, und av. apanötema.

 Weniger wahrscheinlich: wie Bhaga (bhdgab gegen Pp. und d nach 10, 11, 6a).

Sc. Zu svdsareşu pinvate vgl. 5, 62, 2; 9, 94, 2.
 Zur Zeit des svdsara, der Frühweide, haben die Kühe die meiste Milch und verlangen nach den Kälbern, 2, 2, 2; 8, 88, 1; 2, 16, 8.
 sb. rdkgata riede (Alliteration) ist Satsparenthese, und c ist der Nachsatz zu yde — dadhe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach 5, 56, 7 wurde dies Beipferd besonders zur Eile angetrieben. Dies spricht für Oldenberg's Erklärung.

Guten, so schützet uns vor Schaden — überfahret den mit glühendem Rade, schleudert, Rudrasöhne, eure Waffe nach dem Verwünschten!

- 10. Diese eure wunderbare Fahrt, ihr Marut, ist denkwürdig, ob die Freunde dabei das Euter der Prini melken, oder ob ihr untrüglichen Rudrasöhne dem Trita (helfet), um den Tadel des Lobsängers, um das Alter der Alternden (auf sich zu nehmen).
- 11. Die großen, eilig gehenden Marut laden wir zu eurer Darbringung für den raschen Visnu ein. Die goldfarbigen, überragenden bitten wir um ihre preisliche Gabe, unter Segensworten den Opferlöffel bereit haltend.
- 12. Die Dasagva's haben zuerst das Opfer ausgeführt. Die sollen uns bei dem Aufgang der Morgenröte anspornen: Wie die Morgenröte mit ihren rötlichen (Farben) die Nächte aufdeckt, (so deckten sie die Kuhhöhle auf) mit dem herrlichen, glühenden, rinderwogenden Lichte.
- 13. Die Rudrasöhne sind mit ihren Scharen wie (die Uşas') mit ihren rötlichen Farben an den Sitzen der Weltordnung groß geworden. In Roßgestalt herabharnend nahmen sie ihre leuchtende, schöne Farbe an.
- 14. Diese bittet er um ihren großen Schutz zum Beistand, (sie) preisen wir mit dieser Huldigung, die er, um die Oberhand zu bekommen, wie Trita die fünf Opferpriester, mit ihrem Rade näher heranlenken möchte zur Hilfe.
  - 15. (Die Hilfe), durch die ihr dem Schwachen über die Not helfet, mit der

9d. Nach Sāy.: eines solchen Rakṣas' Mordwaffe wehret von uns ab.

10. Vgl. Pischel, GGA. 1894 S. 428. Die Fahrt der Marut ist immer ein wunderbares Ereignis, ob sie nun Regen bringen (b) oder ob sie dem Sterblichen einen anderen Dienst erweisen (cd). Als Beispiel wird angeführt, wie sie das Bestreben des Trita in diesem Sinn unterstützen.

10b. Eben die Marut. api-duh auch MS. 4 p. 98, 14.

10cd. Auf Trita wird alles Übel, bes. das Alter abgeladen 8, 47, 13; TS. 1, 8, 10, 2. Dieser Gedanke wird auch hier ausgesprochen. c wird durch 15b erklärt. návamānasya ist Gen. obj. Etwas anderes ist der brüllende Trita in 5, 54, 2.

10d. Zu tritám ist ein passendes Verb zu ergänzen. 11a: 1, 169, 1a.

11b: 7, 40, 5. Vgl. vimare marútvate 5, 87, 1. Vișnu und die Marut heißen evayd, evaydvan und beide kakuhd (8, 54, 14; 2, 84, 11). eşd, dreimal Beiwort des Vișnu!, ob Adj. zu dem Subst. éşa, vgl. av. aðia?

12c. arnute Attraktion an den Vergleich. Vgl. Str. 1d. 12d. góarnasā s. 1, 112, 18.

18ab Die Usas wie die Marut sind im Sitze der ewigen Ordnung, d h. im unsichtbaren Himmel groß geworden, bevor sie am sichtbaren Himmel in die Erscheinung treten. Dasselbe von den Äditya's 7,60,5.

18cd. Der Regen ist der Harn der Marut, ebenso wie der Soma (9, 74, 4); sie harnen ihn durch ihr Roß herab (1, 64, 6) oder selbst in Roßgestalt (2, 34, 13). Dasselbe wird 8, 4, 10 von Indra gesagt. Über pājas s. ZDMG. 71, 338. Atyena pājasā ist aufgelöstes Kompositum.

14ab. Anakoluthie, resp. iyāndh der Sprecher, gruimasi die Sängerschaft.

14c. Nochmals Trita (Str. 10), hier im Vergleich. Bezieht sich vielleicht auf das merkwürdige Somaopfer des Trita im Brunnen. kötr bezeichnet hier mit Verallgemeinerung den Opferpriester, vgl. 5, 42, 1c, die fünf Adhvaryu's 3, 7, 7 und Weber, Ind. St. 10, 139. Zu abhistaye ävavariat ist bes. 8, 101, 1 abhistaye ävavariat ist bes. 8, 101, 1 abhistaye äcakre zu vergleichen. Im Tritalied 1, 105, 19 heißt es abhi syama orjane. Zu diesem abhi syama ist abhistaye der Infin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auch 8, 20, 3 steht Visuu in Beziehung zu den Marut. Zwischen evayavan und est scheint Begriffsverwandtschaft zu bestehen.

ihr den Lobredner vom Tadel befreit, diese eure Hilfe sei uns zugewandt, ihr Marut. Eure Huld soll fein wie die brüllende (Milchkuh) kommen!

# 2, 85 (226). An Apām Napāt.

- 1. Nach dem Siegerpreis strebend habe ich meine Beredsamkeit ergossen. Der Flußentstammte möge an meiner Lobrede Gefallen finden. Gewiß wird Apam Napat, der Rossetreiber, sie zieren, denn er soll seine Freude daran haben.
- 2. Wir möchten ihm dies von Herzen (kommende) wohlgesetzte Dichterwort gut vortragen; gewiß wird er es verstehen. Apam Napat, der Herr, hat kraft seiner Asuramacht alle Wesen erzeugt.
- 3. Während die einen sich vereinigen, münden andere (ins Meer); die Flüsse füllen den gemeinsamen Ozean. Diesen reinen, leuchtenden Apam Napat umgeben die reinen Gewässer.
- 4. Ohne (verschämt) zu lächeln, umkreisen (ihn) die Jungfrauen, die Gewässer, den Jugendlichen putzend. Mit seinen hellen, geübten (Gliedern') leuchtet er reichlich bei uns, ohne Brennholz (leuchtet er) in den Gewässern, dessen Festgewand das Schmalz ist.
- 5. Ihm wünschen die drei Weiber Nahrung zu bringen, auf daß er nicht hinfällig werde, dem Gott die Göttinnen. Er hat sich in den Gewässern wie nach den . . . . . . ausgestreckt; er saugt ihre erste Milch, die zum ersten Male geboren haben.
- 6. Dort ist der Geburtsort des Rosses und dieser Sonne. Behüte die Lohnherren, daß sie nicht Tücke und Schaden treffe! In den rohen Burgen er-

2, 85.

Triştubh. 1—9 Apām Napāt als Wasser-gottheit und Urform des Agni, 10—15 als gegen-wärtiges Opferfeuer.

1a Vgl. 6, 16, 37. upa-srj nach 8. 35, 20 a zu erklären. Zugleich das Bild der Kuh, die am Morgen zum Kalbe gelassen wird, und das Bild des Rennpferds, das zum Laufe losgelassen wird. Letzteres stimmt zu vajayük in a.

1c. Zu āśuhémā s. 1, 186, 5d.

1d. supéiasah doppelsinnig: schön in der Form und sugleich reichbelohnt, vgl. 2, 34, 6d; 10, 42, 7d. 2b: 8, 96, 10d. 12d.

2c. VS. 8, 24 b. 2d: 2, 40, 5a.

8ab. D. h. während die einen Flüsse sich vorher vereinigen, fließen andere unmittelbar ins Meer. Die Flüsse aber sind nach 1b der Aufenthalt des Apām Napāt.

Sie sind zugleich seine Frauen und Ammen.
 Fortsetzung von 3cd. Die Gewässer in Ge-

stalt von jungen Frauen nähren den Ap. N., die Urform des Agni.

4a. dsmerāķ vgl. smdyamānāsaķ 4,58,8. Sāy. sieht darin das Lächeln des Hochmuts (vgl. den späteren smdya), eher aber ist das schüchterne, verschämte Lächeln gemeint.

45: 8,39,10c. marmejydmänäh, Säy. atyartham alamkurvänäh.

4cd. Identität mit dem Opferfeuer.

4d: RV. 10, 30, 4.

Sab. Seine Mütter als Ammen. Schwerlich dieselben wie in 4ab, denn dort sind die apak gemeint, hier aber heißt es in c apak. Säy. denkt an die drei bekannten Göttinnen Ilä, Sarasyati, Bhärati.
5c. k#tä tva?

5d. parvasānam. Sāy. dagegen: der suerst (aus dem Brahman) Geborenen. Obige Deutung paßt aber besser su piyāņam.

6a. dtra im Wasser. Vgl. 1, 163, 1. 4. svår indekl. wie VS. 22, 32.

6c. Roh, d. h. nicht wie die gewöhnlichen Burgen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Flammen.

<sup>21</sup> 

reichen ihn weder Missgunst noch Täuschungen, den man auch in der Ferne nicht vergessen soll.

- 7. In dessen eigenem Hause die gutmelke Kuh steht, die schwellt seine Lebenskraft; er ißt die gutbekömmliche Nahrung. Apam Napat, der in den Gewässern kräftige Nahrung hat, erstrahlt, um dem Verehrer seine Schätze zu spenden.
- 8. Der im Wasser mit reinem göttlichem (Glanze) weithin erstrahlt, wahrhaft, unverlöschlich, als dessen Zweige pflanzen sich die andern Wesen und die Gewächse mit ihrem Nachwuchs fort.
- 9. Denn Apam Napat hat ihren Schoß bestiegen, aufrecht stehend, während sie quer liegen, in Blitz sich kleidend. Seine höchste Hoheit tragend umkreisen ihn die goldfarbigen Jugendlichen.
- 10. Goldähnlich, wie Gold aussehend ist der Apam Napat, derselbe auch goldfarbig, nachdem er sich niedergelassen hat aus goldenem Schoße (kommend). Die Goldgeber geben ihm Nahrung.
- 11. Dieses sein Antlitz und der teure Name des Apam Napat wird heimlich groß, den die Jungfrauen hier entzunden. Goldfarbiges Schmalz ist seine Speise.
- 12. Ihm als dem untersten [nächsten] Freunde der vielen wollen wir mit Anbetung, mit Verbeugung, mit Opferspenden aufwarten. Ich reibe den Rücken (der Feuerstätte), suche (ihn) mit Spänen aufzufangen, versehe ihn mit Nahrung, schmeichele ihm mit Versen.
- 13. Er erzeugte als der Bulle in ihnen die Leibesfrucht. Als Kind saugt er an ihnen; sie lecken ihn. Apam Napat von unverwelklicher Farbe wirkt hier gleichsam mit dem Körper eines anderen.

aus gebrannten Ziegelsteinen gemacht. parah: parastād vartamānam Sāy.

76: 1, 144, 2. 7cd wie 4cd.

8c: 1, 59, 1. 8d: 1, 67, 9.

96. Vgl. 1,95,5. Dort von den Hölzern, hier von den Gewässern (Säy.), oder absichtlich doppelsinnig 1.

9cd. Die Gewässer, vgl. Str. 3. 4. 14; 3, 1, 4.

10. Von hier ab (oder schon in 9) tritt die irdische Form des Apam Napat, das Opferfeuer, in den Vordergrund.

10c begründet ab. Ob an den Hiranyagarbha zu denken (vgl. 10, 121, 7) oder nur Spielerei mit dem Gold? Vgl. auch 9, 64, 20.

10d. Die Opferherren, die Gold als Daksina schenken (Sāy.), vgl. 10, 107, 2.

11. Das entzündete Opferfeuer immer wieder mit Beziehung auf seine Urform, den A. N.

11ab. A. N. ist die geheime Form des Agni und als solche im Geheimen groß geworden. Zu cáru námápicyám vgl. 9, 96, 16b.

11c. Die Finger, während in Str. 4 die Gewässer

yuvatdyah heißen. Analog das Verhältnis zwischen 2, 35, 9 und 1, 95, 5.

12a. bahunam, oder 'unter den vielen'. Mit Say. wohl 'Götter' zu erganzen.

12b = 4, 50, 6b.

12cd. sám gehört auch zu dídhisami und dádhami. Derselbe Fall 10,68,2c, bei vi 1, 128, 6f; 6, 8, 3b; 8, 20, 4a; 86, 1d; á 3, 54, 4d; 10, 35, 10b; úpa 6, 48, 11c; ánu 3, 32, 11d; ní 1, 37, 7. sánu von der Feuerstatte wie in 3, 5, 3; 6, 48, 5; 2, 3, 7.

18. A. N. ist zugleich Vater und Sohn, er hat sich selbst in den Wassern erzeugt (ab); das Opferfeuer ist nur eine andere Form von

ihm (cd).

18a. täsu, nach Säy. in den Wassern. Oder sollten die Pflanzen gemeint sein? Dazu will aber b nicht passen.

18b. Das Bild von Kalb und Kühen, vgl. bd. 18cd. Hier wird klar ausgesprochen, was vorher angedeutet wird: die Identität des Opferfeuers mit Apām Napāt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als Übergang zum zweiten Teile des Liedes.

- 14. Ihn, der an diesem fernsten Orte seinen Stand hat, der allezeit mit fleckenlosen (Flammen) leuchtet und sich selbst mit Gewändern (bekleidet), umschweben die jungsten Gewässer, indem sie dem (Apam) Napat ihr Schmalz als Speise bringen.
- 15. Ich habe, o Agni, dem Volke gute Wohnung gewährt, ich habe den Lohnherren ein gutes Lied gewährt. Alles das ist löblich, was die Götter begunstigen. - Wir möchten das große Wort führen als die Meister in weiser Rede.

### 2, 36 (227). Götterturnus.

- 1. Für dich zur Eile getrieben hat er sich in Kuh(milch), in Wasser eingehüllt; die Männer haben ihn mit Steinen durch die Schaf(haare) gemolken. Trink, Indra — svāhā! — den geopferten und mit Vasatruf gesegneten Soma aus dem Becher des Hotr, der du als erster das Anrecht darauf hast.
- 2. Mit den Opfern, den scheckigen Antilopen und den Speeren eng verwachsen, auf der Fahrt fein geputzt und Freunde von Zieraten, setzet euch auf das Barhis, ihr Söhne des Bharata, trinket, ihr Mannen des Himmels, den Soma aus dem Becher des Potr!
- 3. So kommet denn zu uns wie nach Hause, ihr leicht zu Errufende; setzet euch auf das Barhis, seid fröhlich! Und berausche du dich gern am Trank, o Tvastr, mit dem lieben Gefolge der Götter und ihrer Frauen.
- 4. Fahr die Götter hierher, du Redekundiger, und opfere ihnen! Nimm willig Platz, o Hotr, auf den drei Sitzen! Nimm die vorgesetzte somische Süßigkeit entgegen; trink aus dem Becher des Agnidh, erlabe dich an deinem Anteil!
- 5. Dieser (Soma) ist der Mutmehrer deines Leibes. Als Kraft und Stärke ist er schon vor alters in deine Arme gelegt. Für dich, du Gabenreicher, ist
- 14. Nochmals A. N. in den Gewässern, anknupfend an Str. 3. 4. 9. Doch könnte die Str auch auf das Opferfeuer bezogen werden, vgl. AV. 7, 82, 6, wo Say. die naptyah als die Wasser deutet.

14a: 1, 72, 4d.

14c. apám ist hinter ápak durch Worthaplologie ausgelassen.

14d. sváyam átkaih auch 4, 18, 5. Darnach hier zu ergänzen. Die Erklärung gibt 1,95,7cd. Sāy. faßt atka im weiteren Sinn: svakiyai rupaih.

15. Der eigentliche Zweck des Liedes. Hier wird Agni, in dessen Lob das Lied ausmündet, selbst angerufen.

16a. janaya Gegensatz zu maghavadbhyah, vgl. 5, 58, 4 (Gegensatz rājānam). Vielleicht 'für unsereins', wie später avam janah'.

15cd = 2, 23.19cd.

Jagatī. Über den Götterturnus (rtavah) s. Die rituelle Verwendung s. bei Say. zu 1, 15 1. Indra angeredet.

1a. Der Soma. hotrát, Say., 2, 37, 1 hotrkartrkad yagāt, aber vgl. potrāt 1, 15, 2 = potrnāmakasya rtvijah pātrāt (Sāy.) und ib. 9 nestrát = nestrsambandhipātrāt (Säy.).

16. ddhuksan — dvibhih ist Zengma. Gemeint ist: durch die Seihe geläutert.

1d: 2, 24, 1a. 2. Die Marut. 2a: 1, 37, 2. 2c. Die Marut als Stammesgottheit der Bhärata's. 8. Tvastr und die begleitenden Götter.

8d: 6, 50, 13c; 10, 64, 10b.

43: 1, 15, 4. 4a: 5, 26, 1c u. ä. 4c. prati-oi vgl. zu 8, 101, 10. Nach Say .: trage Verlangen nach.

50. hitch auf Soma bezogen anstatt auf scha

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So vielleicht schon 5, 65, 6; 10, 26, 2; pl. 8, 74, 6.

er gepreßt, für dich aufgetragen. Trink du dich daran satt aus dem Becher des Brahman!

6. Genießet beide das Opfer, achtet auf meinen Ruf! Der Hotr hat sich niedergesetzt nach den vorausgehenden Einladungsworten. An die beiden Könige wendet sich die Huldigung. Trinket die somische Süßigkeit aus dem Becher des Prasastr!

# 2, 37 (228). Götterturnus.

- 1. Berausche dich nach Lust an dem Trank aus dem Becher des Hotr! Adhvaryu's! Er wünscht voll eingeschenkt. Ihm bringet diesen! Er verlangt darnach, er pflegt zu schenken. Trink, o Dravinodas, den Soma aus dem Becher des Hotr zu (mit) den Zeiten!
- 2. Ich rufe jetzt den, den ich früher rief. Er ist anzurufen, der den Namen Geber besitzt. Die somische Süßigkeit ist von den Adhvaryu's vorgesetzt; trinke, o Dravinodas, den Soma aus dem Becher des Potr zu (mit) den Zeiten!
- 3. Deine Zugtiere sollen feist werden, mit denen du fährst. Sei dauerhaft, ohne Unfall, o Baum! (Ihn¹) an dich ziehend, lobend, du Mutiger, trinke, o Dravinodas, den Soma aus dem Becher des Neşţr zu (mit) den Zeiten!
- 4. Er hat aus dem Becher des Hotr getrunken und aus dem Becher des Potr gezecht und aus dem Becher des Nestr das vorgesetzte Labsal gekostet. Den vierten Becher, den ungeschmälerten, unsterblichen, soll Dravinodas trinken, der Sohn (?) des Dravinodas.
- 5. Schirret beide heute den eilenden, männerführenden Wagen an, daß er die Richtung zu uns nehme! Hier ist euer Ausspann. Durchtränket die Opfergaben mit Süßigkeit, kommt darum her und trinket den Soma, ihr Gewinnreiche!
  - 6. Laß dir, Agni, das Brennholz, laß dir die Opferspende gefallen, laß dir

ojak, wie es der Sinn verlangt, vgl. 5,57,6.
 Die Worte würden auch auf den Vajra passen.
 5c: 10, 116, 7c.

6. Mitra und Varuna. 6a = 8.35.4a.

65. Vgl. 8, 41, 2a und zu 1, 89, 3.

6c. Zum Infin. avftam vgl. 3, 42, 3.

#### 9 97

Jagati. Fortsetzung von 2, 36, vgl. 1, 15, 7—12.
1—4. Der Dravinodas (Reichtumspender) genannte Gott.

16: 7, 16, 11 b. 1c: 2, 14, 2c.

1d. rtibhih, dem Sinn nach: nach der Reihe.

Die einheimischen Erklärer machen daraus
die Monate. rti ist aber wohl in einem
weiteren Sinn zu nehmen wie 1,162,19. Doch
ist oben rti persönlich als rituelle Gottheit
gedacht.

26: 3, 5, 6a; 10, 28, 12 d.

85. Der Wagen ist angeredet, vgl. 6, 47, 26.

8c. ayûya, vgl. 9,77,2c; Say.: agatya. abhi-gûrya, nach Say. 'erhebend', von der nach Dhatup. von den Komm. angenommenen Wz. gur = udyamana, vgl. Bhask. zu TS. 2, 6, 10,2

4c. turiyam wie 1, 15, 10. dmrktam (s. v. a. unberührt) und dmartyam gehen eigentlich auf den Inhalt der Schale, auf den Soma.

5. Die Asvin.

5a. arváncam proleptisch: yatharvág bhavati tathá yunjáthám Sáy.

 Agni. jányam, Sãy. janebkyo kitam, vgl. 8, 58, 12 oitoámitrasya rakşati brákmedám bháratam jánam.

6c. Ludwig verbindet viśvelkih mit rtina, Say. erganzt devaih saka. Vielleicht ist nochmals rtibkih zu erganzen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Soma.

den für das Volk gesprochenen Segen, laß dir das Preislied gefallen! Mit allen (Göttern) gib allen großen Göttern zu ihrer Zeit gern den verlangenden die Opfergabe zu trinken, du Guter!

# 2, 38 (229). An Savity.

Savit; ist der Gott, der alles am Morgen belebt und anweist und am Abend wieder zur Ruhe bringt. Hier wird vorzugsweise sein Wirken am Abend geschildert, vgl. 1, 35. Götter und Menschen erhalten von ihm täglich ihren Anteil (1) und die ganze Natur gehorcht ihm (2). Er hat jetzt Feierabend geboten und alles stellt die Tätigkeit ein (3—6). Savit; hat den Tieren ihre Reiche zugewiesen, und diese suchen jetzt ihre Nachtquartiere auf (7—8). Auch die Götter ordnen sich ihm unter (9). Daran schließt sich die verblümte Bitte um gute Belohnung für das Lied (10—11).

- 1. Dieser Gott Savitr hat sich zum vielten Male aufgemacht, um die Weisung zu geben, der Wagenfahrer, dessen Werk dies ist, denn jetzt verteilt er den Göttern sein Kleinod, und dem Opfereifrigen gewährte er Anteil am Glück.
- 2. Denn der Gott mit der breiten Hand streckt aufgerichtet die beiden Arme aus, auf daß alles ihm gehorche. Auch die Gewässer fügen sieh seinem Gebote, selbst der Wind rastet in seinem Umlauf.
- 3. Auch wer mit schnellen Rossen fährt, soll jetzt ausspannen; auch dem Wanderer gebot er Rast von seinem Marsche. Auch der Freßgier der Schlangenspießer hat er Einhalt getan: Auf des Savit; Gebot ist die Nacht gekommen.
- 4. Die Webende hat das ausgebreitete (Gewebe) wieder zugedeckt; mitten in der Arbeit hat der Kunstler sein Werk niedergelegt. Er¹ rührt sich und hat sich erhoben; er hat die Zeiten geschieden. Rasch entschlossen ist Gott Savitr gekommen.
- 5. Wer ins Haus gehört, (begibt sich) in die verschiedenen Wohnungen, jedes Alter; die entstehende Glut des Feuers breitet sich aus. Das beste Teil

2, 88,

Tristubh.

1a: 8, 27, 12; 6, 71, 1. 4; 7, 88, 1; AV. 7, 14, 4.

1b. vdhnih = vdhamano dévaih 7,45,1 oder allgemein: als Lenker.

1c. Die Unsterblichkeit nach 4, 54, 2 oder die Opferspende, vgl. 10, 85, 19.

2c: 8, 56, 4c.
2d: 4, 22, 4; AV. 7, 14, 4d.
8a. Von Säy. auf Savit; bezogen. Es ist aber die Fortsetzung der in 2 beginnenden Schilderung von Savit; abendlichem Wirken.

8c. Wohl bestimmte Raubvögel wie die Schlangenadler.

4. Der Abend. Fortsetsung des Gedankens in 3d. 4a. Die Webende — von Durga su Nir. 4, 11, Säy. und Oldenberg auf die Nacht bezogen, die mit einer webenden Frau verglichen werde — ist doch wohl die menschliche Weberin, da sâm avyat am Abend nur auf diese paßt. Dann laufen α und b gans parallel. Doch vgl. 2, 17, 4; 1, 115, 4d.

45: 1, 115, 4b. Der menschliche Künstler (ähnlich Säy.), nach Durga und Hillebrandt aber der Sonnengott.

4d. ardmati nach Dur. = paryāptamati, nach Sāy. aber = anuparati (Sāy. serlegt also a-rdmati, was aber gegen den Aksent).

5ab. Unsicher, ob ein Satz oder zwei. Vermutlich ist a elliptisch. Zu offvam ayub vgl. 2, 41, 17.

5b. prabhavdh idkah ist Hendiadyoin für prabhdvas idkah. Oder prabhavdh ist Adj. = prabhatah, so Say.

5d. D. h. nach dem Appetit, den er mitbringt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Savitr. <sup>2</sup> Wenn man nicht nach Oldenberg übersetzen will 'Wiederum hat die webende (Nacht) ihr Gewebe (der Welt) umgelegt'. Doch wahrscheinlicher ist gemeint, daß die Webende ihr Gewebe des Nachts sudeckt.

hat die Mutter dem Sohne hingesetzt, nach seinem von Savitr geweckten Verlangen.

- 6. Wer auf Gewinn ausgezogen war, kehrt heim; aller Wanderer Wunsch ging heimwärts. Jeder ließ die Arbeit halbgetan liegen und ist heimgekehrt nach dem Gebot des göttlichen Savitr.
- 7. Ihren von dir bestimmten, im Wasser liegenden Anteil (suchen die Fischer) im Wasser; die Wildjäger zerstreuten sich über das trockene Land. Die Bäume sind für die Vögel: Nicht verfehlen sie diese seine Gebote, des Gottes Savitr.
- 8. Varuna geht, sobald es möglich ist, in seine Wasserheimat, der rastlos im Augenzwinkern<sup>1</sup> hin und her zuckt. Jeder Vogel ging (in sein Nest), das Vieh in den Pferch. Je nach ihrem Standort hat Savitr die Arten gesondert.
- 9. Des Gebote weder Indra, noch Varuna, Mitra, Aryaman, noch Rudra verfehlen, noch die Unholde, diesen Gott Savitr rufe ich jetzt unter Verbeugungen zum Heil.
- 10. Indem wir Bhaga, die Dhi, die Purandhi aneifern Narasamsa, der Herr der Götterfrauen, möge uns dabei helfen —, möchten wir die Lieblinge des Gottes Savitr sein, wann Gut einkommt und Reichtümer sich ansammeln.
- 11. Uns soll vom Himmel, vom Wasser, von der Erde als dein Geschenk diese erwünschte Ehrengabe zukommen, die den Sängern Glück bringen soll und deinem Freunde, dem Lobredner, dessen Worte weithin dringen, o Savitr.

# 2, 39 (230). An die Aśvin.

Geistloses Lied, dessen ganze Kunst in gesuchten Vergleichen besteht (vgl. 8, 35, 7—9; 10, 106). Der Dual der Vergleiche ist nicht immer in deren Natur begründet, sondern durch die Zweiheit der Aévin bedingt.

7—8. Der Sinn von 7 und 8 wird durch 8d bestimmt, bez. dort zusammengefaßt (s. oben die Einleitung).

7ab. Hier wird der Sinn indirekt ausgedrückt. Die verschiedenen Jäger suchen die Tiere an den besonderen, ihnen zugewiesenen Orten. ab mrgayds kann, wie schon Bergaigne (Revue critique 1875, S. 387), annimmt, nur den Jäger der mrga, nicht diese selbst (Säy.) bezeichnen. Entsprechend ist das Subjekt in a zu ergänzen.

8. Wegen der vielen seltenen Wörter ganz unsicher. Nach AV. 4, 16, 5; RV. 2, 28, 6 zählt, bes. regiert Varuna jedes Augenzwinkern der Menschen. Nach obiger Stelle zuckt er selbst in jedem Augenswinkern. Sobald die Nacht kommt und die Menschheit schläft und die Augen zumacht, darf er sich in sein eigenes Haus, in das Wasser zurückziehen. Dies ist

vielleicht der dunkle Gedanke von ab. Nach Säy. wäre nimigi s. v. a. bei Sonnenuntergang. Vielleicht aber repräsentiert Varuna hier die gesamte Tierwelt des Wassers, wie er später yādasām patih ("Herr der Wassertiere") heißt.

Sc. Bei dem Vogel ist aus a nochmals yonim zu denken.

9c. árátayah : asurah Siy.

10a. Die Genien des Glückes (bhága), der Wunscherfüllung (pɨramdhɨ) und des Nachdenkens oder der Dichtung (dhɨ), also alle die, welche dem Dichter sum vollen Erfolg nötig sind. Vgl. 7, 36, 8; 10, 65, 18. 14; 8, 62, 11; 6, 49, 14; 7, 35, 2.

11c = 7, 8, 6c. Der Freund oder Vertraute (apt) ist der Sprecher selbst.

2, 29.

Tristubh.

<sup>1</sup> Oder; im Augenblick.

- 1. Ihr seid früh wach, wie zwei Preßsteine an dasselbe Geschäft (gehend), zu dem, der aufgetischt hat, wie zwei Geier zum Baume (kommend). An Weisheit wie zwei Hohepriester, die das Lobgedicht vortragen, seid ihr vielerorts einzuladen wie zwei Abgesandte (und) Brautwerber.
- 2. In der Frühe ausziehend wie zwei wagenfahrende Männer, wie Zwillingsböcke geht ihr nach eigener Wahl miteinander, wie Frauen mit ihrem Leibe prunkend, wie Ehegatten unter den Leuten Rat wissend.
- 3. Wie die Hörner (des Tieres) gehet voran zu uns her, in Eile wie die trabenden Hufe. Am Morgen wie Cakravakavögel, ihr Morgendliche, kommt heran wie Wagenfahrer, ihr Mächtige!
- 4. Wie zwei Schiffe bringet uns hinüber, wie die Joche, uns wie die Nabenstücke, wie die Radspeichen, wie die Radkränze! Wie Hunde keine Beschädigung unserer Leiber duldend, wie ein Panzer behütet uns vor (Glieder)-bruch!
- 5. Wie der Wind nie altersschwach, (rasch) wie die Flußströmung, wie die Augen mit dem Blick, kommet herwärts! Wie die Hände für den Leib am dienlichsten, wie die Füße führet uns zum Glück!
- 6. Wie zwei Lippen Honig zum Munde redend, wie zwei Brüste schwellet für uns zum Leben. Wie die Nase (seid) die Schützer unseres Leibes, wie die Ohren höret gut auf uns!
- 7. Wie zwei Hände für uns eure Kraft vereinigend, treibt uns (Reichtümer) auf wie Erde und Himmel den Staub (?). Diese Lobreden, die euch gelten, o Aśvin, macht schneidig wie ein Beil mit dem Schleifstein!
- 8. Diese Erbauungen, Segenswort und Lobgesang haben euch, Asvin, die Grtsamada's bereitet. Freuet euch an ihnen, ihr Herren, und kommet herbei!

   Wir möchten das große Wort führen als die Meister in der Weisheit!

<sup>1</sup>a Es liegt nahe, nach 9, 1, 5 an die Verbesserung carethe für jarethe zu denken, obwohl das Med. bei dem einfachen car Schwierigkeiten macht. Behält man jarethe ('ihr seid wach') bei, so ist in beiden Vershälften ydntā (kommend) zu ergänzen. Vgl. auch tadtdarthah 8, 2, 16 und tåd id arthayethe 10, 106, 1.

<sup>1</sup>d. datā jānyā wohl nach 2, 6, 7 zu verstehen. Sāy.: "Wie unter den Völkerschaften zwei vom König entsandte Boten von vielen Leuten anzurufen". purutrā jedenfalls zu kānyā nach 7, 69, 6; 2, 18, 7; 8, 5, 16.

<sup>2</sup>d. kratuoida, vgl. 1,42, 7c und zu kr. janesu 2,28,15b.

<sup>8</sup>a. Wie die Hörner den Tieren vorangehen.8b: 5, 88, 5b.

<sup>3</sup>c: 4, 45, 5b; 6, 62, 1c; 7, 74, 1b. Roth (ZDMG. 48, 678) vermutet uerd(3) 'des Morgens'.

<sup>4</sup>a. Wohl mit Oldenberg náveva für návéva zu verbessern.

<sup>4</sup>b upadhi nach Sāy. zu AV. 6, 70, 3 der innere Teil des Radkranzes, in dem die Speichen befestigt sind. pradhi s. zu 10, 102, 7a.

<sup>4</sup>d khṛgaleva: nach den Komm. Panzer. In AV. 3, 9, 3 wird nach Kaus. 43, 1 das Amulett so genannt. vierdeah, vgl. 8, 48, 5 (vom Beinbruch) und allgemein vom Zerfall des Leibes Ait. Br. 8, 20, 7.

<sup>5</sup>a. ritth nach Sāy. sighram gantārau. nadyā — rītth ist loses Kompos. Oder steht nadyēva für nadyās iva?

<sup>6</sup>a. Graßmann vermutet vakanta (bringend) für vadanta.
6c. Durch den Geruch.

<sup>7</sup>a šaktím, Sāy. wohl richtig sāmarthyam. Möglich wäre auch 'Speer'.

<sup>75.</sup> Nicht klar. 7d: 6, 47, 10b. 8ab: 6, 23, 6a.

# 2,40 (231). An Soma und Pūşan.

- Soma und Puşan, (euch) Schöpfer der Reichtümer, Schöpfer des Himmels und der Erde, die geborenen Hirten der ganzen Welt, machten die Götter zum Nabel¹ der Unsterblichkeit.
- 2. Über die Geburt dieser beiden Götter freuten sich (alle Götter); sie beseitigten die unerfreuliche Finsternis. Mit beiden, mit Soma und Püşan erzeugte Indra die gekochte (Milch) in den rohen Kühen.
- 3. Soma und Püşan, den den Raum durchmessenden Wagen mit sieben Rädern, der nicht jeden befördert, der nach verschiedenen Richtungen fährt, mit dem (bloßen) Gedanken geschirrt wird, den treibet ihr, Bullen, an, der fünf Zügel hat.
- 4. Der eine nahm seinen Sitz hoch im Himmel, der andere auf der Erde, in der Luft. Die beiden sollen uns vielbegehrten viehreichen Besitzzuwachs (geben); sie sollen unseren Nabel (von Nachkommenschaft) entbinden.
- 5. Der eine hat alle Wesen erschaffen, der andere wandelt alles beschauend. Soma und Püşan, begünstiget mein Gedicht! Mit euch wollen wir alle Kämpfe siegreich bestehen.
- 6. Püşan soll die Dichtung beleben, der Allbewegende; Soma, der Herr des Reichtums, soll Reichtum bringen. Die Göttin Aditi, die Unvergleichliche, soll günstig sein. Wir möchten das große Wort führen als Meister der Rede.

# 2,41 (232). An verschiedene Götter.

- 1. Vayu! Du hast tausendfache Wagen, mit denen komm, mit dem Niyut-gespann fahrend, zum Somatrunk!
- 2. Mit dem Niyutgespann fahrend komm, o Vāyu! Dieser klare (Soma) ist dir gereicht. Du pflegst in das Haus des Somabereiters zu kommen.

2, 40.

Tristubh.

1b: 8, 36, 4. 1d = 3, 17, 4d.

2c: 6, 72, 4; 1, 62, 9.

S. Der Wagen soll nach Säy. der Wagen des Jahres sein<sup>a</sup>. Eher ist es der Wagen des Lobliedes, Opfers oder Wunsches, der die Götter bringt. Vgl. 2, 31 und den rätselhaften Wagen in 10, 135.

Sa. rájaso vimánam, oder: nicht an das Maß des Raumes gebunden.

8b. dvitvaminvam, d. h. nur die Götter und befugten Priester fahrend. Ähnlich Ludwig. Pp. seltsamer Weise dvitva — minvam.

 vişüvftam vgl. rátham vişvañcam 9,75,1 vom Sonnenwagen.

4a. Püşan.

45. Soma.

4cd. ví syatām ist Zeugma.

4d: 2, 3, 9c.

5a. Soma. Vgl. 2, 35, 2d.

 5b. Püşan, der hier und in 4 dem Sonnengott nahe gerückt ist. Vgl. 1, 164, 44; 10, 85, 18.
 5c: 6, 52, 16 a.

6a. Püşan ist der dhiyamjinvá 1, 89, 5; 6, 58, 2.

6c: 7, 40, 4 c.

2, 41.

Meist Gāyatrī. Die Gottheiten sind die des Praugasastra 1, 2 und 8, am Schluß Himmel und Erde.

1a. sahaerinah ist allerdings in 4,48,5 Gen. sg. zu väyöh und so könnte man gegen Säyauch hier konstruieren.

25: 4, 47, 1; 8, 101, 9; vgl. su 1, 5, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. Mittelpunkt.

<sup>2</sup> Bez. der Sonnenwagen nach Säy. zu TBr. 2, 8, 1, 5. Zu Säy.'s
Erklärung vgl. 1, 164, 3. 12.

- 3. Von dem klaren, von dem mit Milch gemischten (Soma), der mit dem Nivutgespann fährt, kommt heut und trinkt, ihr Herren Indra und Vayu!
- 4. Dieser Soma ist für euch, Mitra und Varuna, gepreßt, ihr Wahrheitsmehrer. Höret hier auf meinen Ruf!
- 5. Die beiden Könige, frei von Trug, sitzen am dauernden höchsten Sitz, der tausend Säulen hat.
- 6. Die beiden Allkönige, die den Schmalzaufguß bekommen, die Aditi-Söhne, die Herren der (Himmels)gabe¹, geleiten den, der nicht krumme Wege geht.
- Ihr Nasatya Aświn! Fahret fein eure Rinder und Rosse bringende. männerschützende Umfahrt, ihr Rudra's.
- 8. Der kein Fremder noch Nahestehender Trotz bieten kann, kein übelredender, feindseliger Sterblicher, ihr Schatzreiche (?)!
- 9. Bringet, ihr Asvin, uns Reichtum mit, wie rotes (Gold) aussehenden, ihr ..., Behaglichkeit schaffenden!
- Indra allein entfernt drohende große Gefahr, denn er ist der Standfeste, vor allen Völkern sich Hervortuende.
- 11. Wenn sich Indra unser erbarmen sollte, dann erreicht uns von hinten kein Übel, von vorn wird uns Glück zuteil.
- 12. Indra möge uns von allen Seiten Gefahrlosigkeit schaffen, der vor allen Völkern sich hervortuende Besieger der Feinde.
- Ihr Götter alle, kommet, erhöret diesen Ruf von mir, setzet euch auf dieses Barhis nieder!
- 14. Für euch ist dieser scharfe, der süße berauschende (Soma) bei den Sunahotra's: trinket diesen erwünschten!
- 15. Ihr Götter mit Indra als Oberstem, mit den Marut als Gefolge und Püşan als Gönner, erhöret alle meinen Ruf!
- 16. Beste Mutter, bester Fluß, beste Göttin Sarasvati, wir fühlen uns ungeehrt; schaff uns Ehre, o Mütterchen!
- 17. Auf dir, Sarasvatī, der Göttin, ruhen alle Lebensalter. Ergötze dich bei den Sunahotra's, teil uns Nachkommenschaft zu, o Göttin!

8ab: 1, 137, 1. 86. niyûtvatah, mit éukrásya zu konstruieren, ist eine durch das Metrum entschuldbare Hypallage für nightvanta (4, 47, 8). Säy.: mit Vertauschung für niyutvantau. Oder ist es doch Beiwort des Soma, wie es 9,89,6 Von diesem heißt: deat ta útso greaté niyútván? 8c. å yātam ist Satzparenthese wie 1,187,1.2.

4b = 1, 47, 1b.

5. Auf dem garta, threm Herrschersits oder

Thron, der 5, 62, 7-8 beschrieben wird. 6b = 1, 136, 3e.6a = 1, 136, 1d.

6c. So nach Say. Oder: sie gehen unentwegt miteinander. Vgl. 2, 89, 2.

7a: 8, 22, 17. 8a: 6, 63, 2 cd. 8c: 8, 18, 14b. 86: organoasa?

9c: dhippyd? 100. abhi sát imminens.

18a = 1, 3, 7b.18 = 6, 52, 7.15 = 1, 23, 8.16c: 1, 29, 1 b.

17að. vítvá — águmpi vgl. 2, 88, 5a.

17d = 2, 32, 6d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Regens.

- 18. An diesen Segensworten erfreue dich, o Sarasvatı, an Belohnungen reiche. an den Gebeten, die dir, du Wahrhaftige, die Grtsamada's als Opfer bringen. wie sie den Göttern lieb sind.
- 19. Beide sollen vorgehen, die dem Opfer Glück bringen. Euch beide erwählen wir und den das Opfer fahrenden Agni.
- 20. Himmel und Erde sollen heute dies unser gelungenes, den Himmel erreichendes Opfer den Göttern anbieten.
- 21. In euer beider Schoß, ihr Truglosen, sollen die opferwürdigen Götter heute hier zum Somatrunk sich setzen!

### 2, 42 (233). An den Weissagevogel.

- 1. Schreiend, seine Herkunft kund tuend stößt er die Stimme hinaus wie der Fährmann das Schiff. Wenn du, o Vogel, von guter Vorbedeutung sein solltest, so soll dich kein böser Blick jeglicher Art (?) treffen.
- 2. Nicht soll dich der Adler, nicht der Greif aufspießen, nicht soll dich der Schütze, der pfeilbewehrte Mann treffen. In der Richtung der Väter schreiend rede hier, von guter Vorbedeutung, Glück verheißend!
- 3. Schrei rechts vom Hause, von guter Vorbedeutung, Glück verheißend, o Vogel! Nicht soll ein Dieb über uns Macht haben, noch ein Übelredender. - Wir möchten das große Wort führen als Meister in der Weisheit.

# 2,48 (234). An den Weissagevogel.

- 1. Die Weissagevögel antworten (wie) die Sänger nach rechts gewandt zur rechten Zeit ihre Stimme erhebend. Beide Reden redet er wie der Samasanger, die Gayatri- und die Tristubhweise beherrscht er.
- 2. Du singst, o Vogel, wie der Udgatr seine Weise; du redest feierlich wie der Sohn des Brahman bei den Somaopfern. Wie ein brünstiger Bulle (brüllt),
- 19-21. Nach Anukr. sind die beiden Havir- 1d: AV. 1, 20, 1; 5, 3, 6. abkibhá böser Blick dhana-Wagen oder Himmel und Erde die Gottheit. Vgl. die Auseinandersetzung in Ait, Br. 1, 29, 4 und Brh. Dev. 4, 92.

19a, Zum Gedanken s. zu 1, 112, 1a.

20b = 1, 142, 8d; vgl. 5, 13, 2b.

20c: 1, 162, 16d; 9,44, 5c; 10,14,14c. An diesen Stellen ā-yam, hier bloß yam.

#### 2, 42,

Tristubh. Nach der Anukr. pries mit 2,42 und 43 der Rşi unterwegs einen schreienden Vogel. Nach Brh. Dev. 4, 98 ließ sich Indra in Gestalt eines Haselhuhnes preisen. natürlich spätere Erfindung.

1a. "Wie seine Stimme, so ist sein Name" Yāska 9, 4.

1b = 9, 95, 2b.

oder übler Anblick. víšvyā? = sarvataķ Yāska a. a. O.

2c. D. h. rechts oder in südlicher Richtung, vgl. 2, 48, 1a. 8c: 6, 28, 7c.

### 2, 48.

Jagati.

16. Die sakuntayah sind wie der sakuni die oscines.

1d. D. h. die auf der Gäyatri- wie die auf der Tristubhstrophe gesungene Weise. Vgl. ubhdyam vácah 8,61,1.

26. brahmaputráh besagt wohl nur, das die Wissenschaft vom Vater auf den Sohn sich vererbt hat, vgl. Sat. 11, 4, 1, 2; 10, 6, 1, 8. Nach Säy, aber wäre der Brähmanäcchamsin genannte Priester gemeint.

- 5. Gruppe. Lieder an verschiedene Gottheiten, 2, 30-43. [-2, 48
- wenn er zu den Mutterkühen kommt, so verkünde du uns von allen Seiten Glück, o Vogel, von überall her verkünde uns Gutes, o Vogel!

831

3. Wenn du dich ankundigst, so kunde uns Glück, o Vogel; wenn du schweigend sitzest, dann sinne Wohlwollen für uns; wenn du auffliegend wie eine Laute erklingst — Wir möchten das große Wort führen als die Meister in der Weisheit.

Ende des zweiten Liederkreises.

<sup>2</sup>c Nach Say. sind Hengste und Stuten gemeint
Zu vājí vgl reabhásya váje AV 6, 38, 3 und
6, 72, 3.

3b. 5, 1, 10c; 1, 3, 11 b
3c Der Satz knüpft an a an, oder es fehlt der
Nachsatz

# Dritter Liederkreis.

# Das Buch der Visvamitra's.

Die Anukramani schreibt die Mehrzahl der Lieder dem Viśvāmitra, dem Sohne des Gāthin und Enkel des Kuśika, selbst zu. In den Liedern wird mit Ausnahme von 3, 23 kein besonderer Dichter namhaft gemacht. Aber die Zugehörigkeit zum Geschlecht des Viśvāmitra wird wiederholt betont: Die Viśvāmitra's 3, 1, 21; 18, 4; die Kuśika's 3, 26, 1. 3; 29, 15; 30, 20; 42, 9. In 3, 62, 18 nennt sich Jamadagni als Dichter. Über das Verhältnis von Jamadagni zu Viśvāmitra s. bes. das Familienlied 3, 53, 15. 16.

# 1. Gruppe. Lieder an Agni, 3, 1—29.

# 3, 1 (235). An Agni.

Das Thema des Liedes gibt Str. 20 an. Der Dichter singt von Agni's alten und neueren Geburten. Im ersten, mehr mystisch gehaltenen Teil wird der überirdische Ursprung des Feuers im Wasser und in der Wolke behandelt, wobei aber das irdische Opferfeuer mehrfach hineinspielt. Von 15 an wendet sich das Lied ausschließlich dem Opferfeuer zu. das die gegenwärtige Somaspende den Göttern bringen soll. Den Schluß bilden die persönlichen Wünsche der Sänger, bes. der nach guter Daksinä. Das Lied zeigt gewisse Ähnlichkeit mit 2, 35.

- 1. (Da) du wünschest, daß ich den starken (Trank) des Soma (opfere), o Agni, so hast du (mich) zum Leiter bei dem Opfer gemacht, um den Weihspruch zu sprechen. Bis zu den Göttern leuchtend -- während ich den Preßstein in Gebrauch nehme (und) den Dienst versehe, o Agni -- finde du an dir selbst Wohlgefallen!
- 2. Wir haben das Opfer vorgeführt¹, das Lied soll wachsen. Mit Brennhölzern und Verneigung bevorzugten sie den Agni. Des Himmels (Seher)

8, 1.

Tristubh.

1a. odksi (als abhängiger Satz gedacht) von vai (so auch Säy.), vgl. 7,98,2. Dazu ist aus b ydjadhyai vorwegzunehmen. Dies ergibt Akk. c. inf. bei vai, wie in 1,91,6; 129,4; 5,74,8; 10,74,6. Zu somasya tavdsam ist ein Subst., etwa bhaksam zu ergänzen. Vgl. somasya ma tavdsah Khil. 1,4,8. Anderenfalls müßte man tavdsam mit ma verbinden und somasya als Gen. part. verstehen (wie 3,58,2 somasya tva — yaksi) oder mit Oldenberg von tavdsam abhängig machen ("des Soma stark"). Aber tavds wird sonst nur von Göttern gebraucht

und im Gegensatz dazu der Sterbliche als dtavyām bezeichnet (5, 33, 1; 7, 100, 5).

1c: 8, 15, 5 (dort auch von Agni).

1d. śamāyė gehört zu śamnişoa Kāth. 1 p. 8,4 = śamişoa TS. 1, 1, 5, 2. tanoàm juşasoa vgl. 10, 8, 3d; 7, 6d.

2b: Str. 13d.

2c. Der Päda läßt verschiedene Konstruktion su. Vgl. 4, 2, 12a. Subjekt sind die Götter oder die alten Rai's. Zu diedh ist vielleicht ein kavdyah zu ergänzen. Säy.: 'vom Himmel kommend lehrten die Götter die Kenntnisse oder die Loblieder der Sänger'. Die kavinam sind die gegenwärtigen Sänger. Vgl. 2, 34, 12b.

haben die weisen Reden der Seher angeleitet. Sie suchten für ihn, der schon selbst erfahren und stark ist, einen Weg.

- 3. Freude schuf der Weise von lauterem Wollen, durch seine Geburt der nahe Verwandte von Himmel und Erde. Sie fanden den sichtbaren im Wasser, die Götter den Agni in der Tätigkeit der Schwestern.
- 4. Die sieben jüngsten (Ströme) zogen den Holden groß, den weiß und rötlich in voller Größe geborenen. Sie kamen zu ihm wie Stuten zum (neu-) geborenen Füllen, die Götter staunten bei seiner Geburt den Agni an.
- 5. Mit seinen lichten Gliedern den Raum durchdringend, seinen Geist klärend durch die Klärungsmittel der Seher, in Glut sich kleidend und in der Wasser Lebenskraft, entfaltet er seine hohe, vollkommene Schönheit.
- 6. Er ging in sie ein, die nicht essen und nicht Schaden leiden, in die jüngsten Töchter des Himmels, die sich nicht kleiden und auch nicht nackt sind. Dort haben die Alten, die (immer) jugendlich sind, die einen gemeinsamen Schoß haben, den einen Keim empfangen, die sieben Stimmen.
- 7. Ausgebreitet sind seine zusammengefalteten (Glieder?), die bunten im Schoße des Schmalzes, im Strome der Süßigkeiten. Dort standen die milchstrotzenden Kühe. Die Mütter des Meisters sind das große Paar (Himmel und Erde).
- 8. Ausgetragen bist du Sohn der Kraft aufgeleuchtet, lichte, grelle Farbenpracht annehmend. Es triefen die Güsse des süßen Schmalzes dort, wo der Bulle an Seherweisheit groß geworden ist.
  - 9. Er fand gleich bei seiner Geburt des Vaters Euter; er entfesselte dessen

<sup>8</sup>b. 6, 58, 4 a.

<sup>8</sup>c. 3, 9, 4. daršatám trotz seines Verstecks, vgl. 10, 51, 2. 3.

Sd. Der Flüsse. Ludwig vermutet updsi "im Schoße". Vgl. Str. 11. Die Arbeit der Schwestern ist das Fließen der Flüsse. Da die Schwestern zugleich die Finger sein können, so wird wohl auch auf die Geburt des Agni durch die Reibhölzer angespielt.

<sup>4.</sup> Vgl. 2, 35. 4a. Die Ströme.

<sup>4</sup>cd. Ähnlich AV. 11, 5, 8d. 5a: 4, 45, 2d. 6b.
5b. Den Geist (krdiu) klären (ebenso 8, 12, 11;
13, 1; 58, 6) heißt ihn klar (für das Denken)
machen. In pavitraih wird das Bild festgehalten. kavibhih pavitraih auch 3, 31, 16.
kavibhih ist entweder Adj.: durch geistige
(innerliche) Klärungsmittel, oder es ist asyndetische Koordination für kavinden pav. (so
auch Ludwig). Nur daß unter kavinden die
Sänger zu verstehen sind. Dann ist der Gedanke wie in den Somaliedern, s. Band 3, S. 1
dieser Rig-Veda-Übersetzung. 5c. Zu
dyur apden vgl. bes. 2, 35, 7. 8 und VS. 18, 55.

<sup>6.</sup> Agni als Leibesfrucht der Gewässer.

<sup>6</sup>d. Die sieben Stimmen sind nach Säy. die Flüsse.

Agni in den Gewässern. Doch sind a—c wieder zweideutig gehalten und können auf das irdische Feuer bezogen werden.

<sup>7</sup>a. samhát von sam-han. das vom Zusammenklappen der Flügel und anderer Glieder wie der Augen gebraucht wird. Diese vorher susammengelegten Glieder hat er jetzt, mit Schmals begossen, entfaltet. Säy. erklärt samhátah als die gehäuften Strahlen.

<sup>7</sup>cd. Dort stehen die Milchkühe als Agni's Ammen, seine eigentlichen Eltern sind aber Himmel und Erde.

Sa. Zu babkrandh ist aus 6 gdrbkah su ergänsen, vgl. 5, 47, 5. Auch diese Str. ist wieder doppelsinnig gehalten.

Ein Paradoxon. Der Vater ist der Himmel, das Euter die Wolke (vgl. üdhar divydui 1, 64, 5). Agni hier der Blitz.

<sup>9</sup>b. asya des Euters. dhárāh und dhénāh nach Sāy. Wasserstrahlen und die Stimmen des mittleren Gebietes. Also: Regengüsse und

<sup>1</sup> Wenn updet überhaupt 'im Schoße' und nicht vielmehr 'an der Seite' bedeutet.

Strahlen, dessen Stimmen. Ihn, der vor seinen guten Freunden sich verborgen hielt — vor den jungsten Töchtern des Himmels war er nicht verborgen.

- 10. Er trug die Leibesfrucht des Vaters und Erzeugers; er als einziger saugte an vielen Milchstrotzenden. Die beiden Verwandten (Himmel und Erde) sind dem reinen Bullen seine gemeinsamen Frauen. Gib acht auf seine beiden menschlichen (Frauen)!
- 11. Der Große ist im weiten unbeengten Raum aufgewachsen; die Wasser (zogen) den Agni (groß), denn ein Geehrter hat viele (Frauen) beisammen. Im Schoße der Wahrheit ruhte der Hausgebieter, Agni inmitten der Tätigkeit der verwandten Schwestern.
- 12. Wie ein tragender Elefant (?) im Zusammenfluß der Hochwasser, ein begehrter Anblick für den Sohn, glanzverschönt, er der als Erzeuger die Kühe hervorgebracht hat, das Kind der Gewässer, der mannhafteste, der jungste Agni.
- 13. Das gerngesehene Kind der Wasser, der Pflanzen hat in veränderter Gestalt das holde Reibholz geboren. Auch die Götter waren ja damit einverstanden; sie bevorzugten den hochgeschätzten, starken, als er geboren war.
- 14. Hohe Strahlen begleiten den glanzverschönten Agni wie die hellen Blitze (den Regen). Ihm, der gleichsam heimlich in seiner Heimat groß geworden war im unermeßlichen Ozean, (stehen) die den Göttertrank milchenden (Kühe zur Seite).
- 15. Und ich rufe dich als Opfernder mit Spenden an; ich rufe (deine) Freundschaft und Huld aus Zuneigung an. Mit den Göttern erweise dem Sänger Gnade und behüte uns mit deinen häuslichen Erscheinungsformen!
- 16. Als deine Hausgenossen, du guter Führer Agni, alle Glücksgüter empfangend, durch den Ruhm eines guten Samens uns fortpflanzend wollen wir die feindseligen Gottlosen bestehen.

Donner. dhénah auch hier 'die Stimmen'. Zu ví dhárů asriat vgl. 5, 32, 1 d. zu asriad ví dhénah 1, 101, 10b und visretadhena 7, 24, 2; Kāth. 3 p. 57, 9; Āp. Sr. 14, 28, 4.

9c geht auf die bekannte Flucht des Agni. Der Satz ist Ellipse (sie fanden) oder Anakoluthie. guhā mit Instr. auch wohl 9, 10, 9; vgl. 3, 5, 10. 9d. Den Gewässern.

10a. Wohl Agni selbst als Subjekt zu denken, also die mystische Idee von dem agni tananapat, dem Kind seiner selbst, der zugleich Vater, Mutter und Kind ist. Ähnliche Gedanken 3, 27, 9; 6, 16, 35; 1, 69, 2.

10c. sapátni vgl. 3, 6, 4.

10d. Die Reibhölzer. Selbstanrede des Dichters. 11a: 5, 42, 17.

11b: 10, 46, 10d; 4, 17, 11b. Die letzten Worte sind unsicher. Zu parvih ist wie auch sonst ein passendes Subst. zu ergänzen.

11c. Im unsichtbaren Himmel.

11d. Hier würde Ludwigs Emendation updsi 12. Schwierig. (s. Str. 3) bes. gut passen. 12a. akrd s. zu 1, 143, 7. samithé makinam

nach Say, und Dur. zu Nir. 6, 17: im Zu-Dann würde der sammenstoß der Heere. Elefant erst recht passen. Vgl. samgathé nadinam 8, 6, 28 in anderem Zusammenhang. 12b. Der Sohn ist nach Say. der Opfernde, also

wie 5, 3, 9b; vgl. 5, 4, 2.

12c. Die Kühe der Uşas, vgl. 7, 81, 2; 36, 1.

Darnach könnte úd usríyāh Ellipse sein, sc. 18a = 1,164,52b.sasrje.

186. Ein Fem. vánā (vgl. avest. vanā-) = araņi (Say.) ist nur hier belegt.

14. Say. macht aus der Str. einen Satz mit den bhandvah als Subjekt. Besser ergänst man in d nochmals sacanta. Vgl. 7c.

15d. Die häuslichen Formen des Agni bilden den Gegensatz zu den vorher geschilderten, vgl. 8, 54, 1c.

- 17. Du Agni wardst zum Feldzeichen der Götter, du der Wohlredende, der alle Weisheiten kennt. Du gabst als Hausherr allen Sterblichen Wohnung; du suchst als Wagenfahrer die Götter erfolgreich auf.
- 18. In der Sterblichen Haus hat sich der Unsterbliche als König niedergelassen und läßt die Opfer gelingen. Das Schmalzgesicht ist weithin aufgeleuchtet, Agni, der alle Weisheiten kennt.
- 19. Komm zu uns mit deinen gütigen Freundschaftsdiensten, du der Große mit deinen großen Hilfen, dich beeilend! Schaff uns reichlichen, (über die Not) helfenden Besitz und einen ehrenvollen Anteil, von dem man gut spricht.
- 20. So habe ich deine alten Geburten, o Agni, deine jungsten dir, dem Allerersten verkundet. Diese großen Trankopfer sind für den Bullen bereitet. Von Geschlecht zu Geschlecht wird der Jatavedas eingesetzt<sup>1</sup>.
- 21. Von Geschlecht zu Geschlecht eingesetzt wird der nie ermattende Jatavedas von den Visvamitra's entflammt. An dieses Opferwürdigen Gunst, an seinem glückbringenden Wohlwollen möchten wir teilhaben.
- 22. Dieses Opfer bring, du Machtvoller, für uns gern gebend zu den Göttern, du Wohlgesinnter! Gewähre uns, o Hotr, große Labsale; erbitt für uns großes Gut. o Agni!
- 23. Erziel, o Agni, Segen, den vielwirkenden Lohn einer Kuh für den am häufigsten rufenden (Sänger)! Ein leiblicher Sohn, der das Geschlecht fortpflanzt, soll uns werden. Agni, diese Gnade von dir soll uns zuteil werden!

# 3, 2 (236). An Agni Vaisvānara.

- 1. Für Agni Vaisvanara, den Mehrer der Wahrheit, schaffen wir ein Werk?, abgeklärt wie Schmalz. Abermals bringen ihn, der der Hotr auch des Manu war, die Priester mit Kunst zustande wie das Beil' den Wagen.
- 2. Er erleuchtete gleich bei seiner Geburt beide Welten; der Sohn ward von beiden Muttern' zu berufen. Agni ist der Opferfahrer, nicht alternd, beliebt, der schwer zu hintergehende Gast der Clane, der Glanzreiche.
- 3. Mit der Klugheit des Verstandes, um ihre Macht auszubreiten, mit Überlegung erzeugten die Götter den Agni. Dem im Glanze, im Lichte erstrahlenden Großen rede ich zu wie dem Rennpferd der, der den Siegerpreis gewinnen will.
  - 4. Um ihn zu erringen suchen wir uns den ausgesuchten, nicht bescheidenen,

17c. damunas der dominus.

19ab = 3, 31, 18cd.195: 4, 82, 1c.

19d: 10, 39, 2c.

20a. purvydya mitanini wie ndvyam sdnyase 3, 31, 19.

20c: 3, 80, 2. Der Bulle ist darnach Indra. 20d: 3, 26, 3b.

21cd = 3,59,4cd; 6,47,18ab; 10,131,7ab; vgl.

10, 14, 6cd. 22d = 10, 80, 7d.

8, 2.

Jagatī.

1a. dhişdnā (s. zu 9, 59, 2) ist hier der stoma. 1b. Zum Vergleich s. 8, 12, 4b.

1c. Vgl. 2, 4, 2b; 8, 71, 11c; 84, 2bc.

1d: 3, 11, 2c.

26. Zu idyah könnte man hóta supplieren nach 1, 12, 8; 4, 7, 1; 5, 22, 1; 8, 84, 8.

Sa. taruso vidharmani: die Konstruktion wie 1, 164, 86b. Zum Gedanken s. 10, 88, 1.

3d. Vgl. 3, 22, 1; 9, 90, 1b.

40. Der vaja (Gewinn) ist Agni selbst.

4c = TS. 4, 2, 7, 3. Zu ratim s. 1, 60, 1d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als Opferfeuer.

preislichen Gewinn des wohlredenden (Agni) aus, die Gabe der Bhrgu's, den Usij, der Sehergabe besitzt, den Agni, der mit himmlischer Glut (der Onfer) waltet.

- 5. Den Agni haben die Menschen, um seine Gunst (zu gewinnen), hier an die Spitze gestellt, den siegesberühmten, indem sie das Barhis herumlegen. mit bereit gehaltenem Opferlöffel, den schön leuchtenden, allen Göttern bekannten, den Rudra der Opfer, der das Opfer der werktätigen (Priester) erfolgreich macht.
- 6. Reinflammender Hotr! Um deine Wohnstatt sitzen ja erwartend bei den Opfern die Männer auf dem herumgelegten Barhis, indem sie (deine) Zuneigung. (deine) Freundschaft suchen, o Agni. Denen bring Reichtum!
- 7. Er füllte beide Welten an, er die große Sonne, als die Werktätigen\* den Neugeborenen festhielten. Der Weise wird für den Gottesdienst herumgeführt wie ein Renner zur Preisgewinnung, der Beliebte.
- 8. Verneigt euch vor dem Opferausteiler, der den Gottesdienst gut versieht; bevorzuget den häuslichen Jatavedas! Er ward der ausgezeichnete Lenker der hohen Opferordnung, Agni der Bevollmächtigte der Götter.
- 9. Die unsterblichen Usij' weihten drei Brennhölzer für den umwandelnden jungsten Agni. Während sie das eine von diesen zum Nutz für den Sterblichen bestimmten, gelangten die zwei (anderen) in die verschwisterte Welt.
- 10. Den weisen Herrn der Clane haben die menschlichen Labsale' scharf zu machen vermocht wie eine Axt. Er geht arbeitend auf und abwärts. In diese Wesen legt er seinen Keim.
  - 11. In bunten Leibern sich fortpflanzend regt sich der Stier wie ein Löwe

4d: 1, 45, 4. Darnach ist adhvaranam (vgl. 1, 1, 8) zu rájantam zu ergänzen.

ba = 10,140,6b. sumnáya = sumnám istáye 6, 70, 4.

5d. Vgl. rudrám yajnasádham 1, 114, 4 und 4,3,1b rájánam adhvarásya rudrám. Man könnte zu yajfánám ein sádhanam ergänzen, vgl. 1, 44, 11; 3, 27, 2. Oder yajaánām ist von sādhadistim abhangig zu machen. In sädhadisti kann isti (von wai) oder isti (von is, also wunscherfüllend) stecken. 6a: 8, 11, 7c.

7a: 3, 6, 2; 7, 13, 2; 10, 45, 6; 8, 8, 10.

7c. Das Paryagnikarana, vgl. Str. 12d und 4, 15, 1. 8d: 10, 150, 4; 110, 11b. 8c: 4, 10, 2c.

9a. parijman ebenfalls vom Herumtragen des

Feuers, vgl. Str. 7.

9cd. Wie das irdische Feuer als Material das Brennholz hat, so wird ein solches mystisches auch für die beiden anderen Formen des Agni, für Blitz und Sonne vorausgesetzt. Vgl. 1, 164, 25,

9c. bhijam Gegenstand des Genusses oder Nutzens. Agni heißt 10, 20, 2 bhujām yávistham.

9d. Die verschwisterte Welt ist der Himmel, denn Himmel und Erde sind jami (1, 159,4;

10ab. D. h. die Schmalzgüsse haben ihn entflammt. 10a: 5, 4, 8; 6, 1, 8.

10c: 10, 142, 4. 10b: 4, 6, 8d.

10d. Vgl. 10, 21, 8,

11ab. Fortsetzung des Gedankens in 10d. In alle Wesen oder Dinge legt er seinen Feuerkeim (10d), indem er sich aus ihnen gebären last, d. h. sie verbrennt.

11a. Nämlich der gárðha in 10d. prajajhisán von jan wie Mbh. 1, 8, 6. Wenn akt., so ist aus 10 garbham su ergänsen. Säy. jätab. 11b. citrésu<sup>5</sup> : nanaprakāresu Bāy.

Die Priester. 1 Oder der Götter. <sup>2</sup> Oder: zum Bevollmächtigten gemacht. Lieblingswort des Dichters, nicht überall <sup>4</sup> Die Schmalzgüsse, die die Flammen entfachen. gleich zu übersetzen.

brüllend, der Vaisvanara in breiter Gestalt, der Unsterbliche, der die Gifter, die Schätze dem Opferspender austeilt.

- 12. Vaisvanara hat in alter Weise das Firmament erstiegen, zum Rücken des Himmels, von den Sinnreichen' benedeit. Wie früher dem Menschen Reichtum schaffend zieht er wachsam im Kreise die gleiche Bahn.
- 13. Den wahrhaften, opfergewaltigen, redefertigen, preislichen, den Matariévan an sich nahm, da er im Himmel wohnte, ihn, dessen Ausfahrt prächtig ist, den goldhaarigen, schön leuchtenden Agni gehen wir zu erneuter Wohlfahrt an.
- 14. Emsig wie die helle (Sonne) auf der Fahrt, sonnenaugig, des Himmels Banner, im Glanze weilend, am frühen Morgen wach, das unbestrittene Oberhaupt des Himmels, den sieggewinnenden Agni gehen wir mit hoher Verbeugung an.
- 15. Den wohlredenden Hotr, den lauteren, aufrichtigen, preislichen Hausgebieter, bei allen Leuten bekannt, prächtig wie ein Wagen, zum Anstaunen schön, von Manu eingesetzt, ihn gehen wir immerdar um Reichtümer an.

# 3,3 (237). An Agni Vaiśvānara.

- 1. Dem Vaisvanara von breiter Gestalt weihen sie die Redeperlen, um auf sicherem Grunde zu wandeln, denn der unsterbliche Agni bevorzugt die Götter, und er entweiht von jeher nicht die Satzungen.
- 2. Als Bote verkehrt der Meister zwischen beiden Welten, zum Hotr eingesetzt, als Bevollmächtigter des Menschen. Mit jedem neuen Tag nimmt Agni seinen hohen Wohnsitz ein, von den Göttern geheißen, der Gedankenreiche.
- 3. Das Banner der Opfer, den Erwirker von Weisheit\*, den Agni verherrlichen die Redekundigen nach ihrer Einsicht, auf den sie ihre Werke, ihre Lobesworte vereinigt haben; von ihm bittet sich der Opfernde Gunstbeweise aus.
- 4. Der Vater der Opfer, der Gebieter der Redekundigen ist Agni, der Maßstab und die Richte der Priester. Er zog in die beiden vielgestaltigen Welten ein, der vielliebe Seher wird um seiner Eigenschaften willen gelobt.

11c: 3, 3, 1. 11d: 1, 84, 7.

12ab. Als Opferfeuer. Doch läßt sich die Str. auch auf die Sonne (Str. 7a) deuten.

auth auf die Sonne (Str. 72) deuten.

12d. Wieder das Paryagnikarana, vgl. 10, 122,6d.

dimam pary eti erklätt parijman in Str. 9.

13b. divi kedyam ist unfertiges Bahuvrihikompositum, vgl. 10, 63,5; 8,64,4 und 8,15,9.

14d. brhat wohl für brhatd, vgl. 1, 136, 1; 5,
78, 10; 6,75, 15; 7, 94, 4.

15c: 1, 141, 1; 10, 75, 7d.

2. 2.

1ab. ofpo raine ist unfertiges Kompos., Vor-

läufer des späteren Typus kanyäratnam. Daß die Dichtung der Höhepunkt der Opferfeier ist, wird in diesem Liede mehrfach betont. Säy. macht vipah sum Subjekt im Sinn von stotärah.

1b. dharwesu gdtave: In 6, 44, 6; 67, 2 wird die Dichtung als Teppich für den Gott beseichnet, hier als das eigentliche Fundament, auf dem die Priester oder Agni sicher gehen können. dharwesu und dharmesi stehen begrifflich nahe, wie sehon Ludwig hervorhebt.

2c. Die Feuerstätte, vgl. 10, 8, 2d; 3, 2, 6.

8d: 10, 40, 7d.

4c: 3, 7, 4; 10, 80, 2. 4d: 8, 87, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den Sängern. <sup>2</sup> Oder: den Ausrichter des Opfers.

TH.O.S. 831

- 5. Den schimmernden Agni mit schimmerndem Wagen, dessen Werk golden ist, den Vaisvanara, der im Wasser wohnt, der das Sonnenlicht findet, den untertauchenden, zielerreichenden, von Stärken umgebenen, ungeduldigen, herrlichen haben die Götter hierhergesetzt.
- 6. Agni, der das durch die Dichtung reich verzierte Opfer (wie ein Gewebe) aufzieht, von den Göttern und den Nachkommen Manu's, die das Opfer vollstrecken, (aufgefordert), er verkehrt zwischen (beiden) als Wagenlenker, der flinke Gebieter, der üble Nachrede entfernt.
- 7. Agni! Wache während eines kindergesegneten Lebens, schwill von Kraft, bring uns Labsal mit deinem Lichte! Errege Kräfte und zwar große, du Wachsamer! Du bist der Fürbitter (?) bei den Göttern, der gute Berater der Reden.
- 8. Den Stammesfürsten, den jüngsten Gast, den Lenker der Gedanken und den Fürbitter (?) der Priester, das Wahrzeichen des Opfers, den Jatavedas preisen immerdar die Männer unter Verneigung mit Aufmunterungen, daß (das Opfer) gedeihlich werde.
- 9. Der strahlende erfreuliche Gott Agni umfängt schützend die Wohnsitze mit seiner Macht auf schönem Wagen. Wir wollen seiner Dienste, des Viellabenden im Hause mit Lobesliedern warten.
- 10. Vaisvanara! Deine Eigenschaften wünsche ich mir, durch die du Hellsehender der Finder des Himmelslichtes wardst. (Eben) geboren hast du die Welten, Himmel und Erde erfüllt. Agni! Alle diese (Welten) umspannst du in eigner Person.
- 11. Aus den Meisterkräften des Vaisvanara ließ der einzige Seher mit schöner Schöpferkraft den hehren (Samen?) fließen. Beide Eltern, die samenreichen Himmel und Erde, erhöhend wurde Agni geboren.

 Die Götter haben den Agni aus seiner überirdischen Heimat auf die Erde gebracht. a paßt am besten auf die Sonne.

5a. hárivratam, oder: den Hari's gebietend?
Ap. Śr. 5, 10, 4 liest haritvacam.

6a. Zu den Instr., zu denen auch sädhadiştibhih in c (vgl. 3, 2, 5) zu ziehen ist, ist ein Partic., etwa işitâh (in Str. 2) zu ergänzen. 7b: 3, 54, 22a; 5, 4, 2c; 1, 36, 11c.

7c. brhatch zu vdyamet, mask. statt der neutralen Form wie dhanani — sasvatah 10,

48, 1. brhát ist beliebtes Beiwort von váyas.
7d. devánám Gen. obj. oder partit. Der ursprüngliche Sinn von utij ist noch zu ermitteln. Zu sukrátur vípám vgl. asyá yajádsya sukrátum 1, 12, 1.

8d. vrdhé, oder: zu ihrem Gedeihen. Vgl. 3, 6, 10; 10, 35, 11 b.

10d: 2, 24, 11.

11ab Unsicher. Der einzige kavi ist nach Say. Agni, nach Say. zu TS. 1, 5, 11, 1 der Opfernde. Zu brhát ist vielleicht rélah zu ergänzen, das zu drinat passen würde. Es scheinen sich zwei Möglichkeiten zu ergeben. Entweder das Paradoxon, daß Agni zugleich Vater und Sohn ist (1, 69, 2). In 1, 96, 4 heißt er der Erzeuger von Himmel und Erde, 3, 25, 1 aber deren Sohn. ab ware dann eine leichte Anakoluthie. 'Aus den außerordentlichen Kräften des Vaisvanara entließ Agni den hohen' (Samen) wäre s. v. a. Agni V. entließ aus seinen außerordentlichen K. den Samen. Ähnliche Redefigur 10, 8, 2 cd; 3, 4, 1b; 5, 3, 10c; 7, 39, 1a. Das zu supplierende rétah wird durch das folgende bhūriretasā nahegelegt. Oder der Sänger ist Subjekt. Dann ist gemeint: der einzige Seher ergoß für die d. des V. einen hohen (Erguß = Lied).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. vdsvah in 3, 4, 1b; māyinām 3, 20, 8.

# 3, 4 (288). Aprilled.

- 1. Mit jedem Brennscheit sei uns freundlich gesinnt, mit jeder Flamme gewähre uns die Gnade des Gottes! Fahre, o Gott, die Götter zur Verehrung her; als Freund verehre die Freunde wohlgeneigt, o Agni!
- 2. Den die Götter, Varuna, Mitra, Agni, dreimal am Tag alltäglich erbitten, mache du dieses Opfer von uns süß, o Tanunapat, (mach), daß der Verehrer auf Schmalz gebettet ist!
- 3. Die Andacht, von allen begehrt, schickt sich an, den Opferpriester der Schmalzspende zuerst zu verehren, den Bullen unter Verbeugungen herzuschmeicheln. Als bester Opferer aufgefordert möge er die Götter verehren.
- 4. Aufwärts ist bei dem Opfer euer beider Weg bereitet, aufwärts haben sich die Flammen in die Lüfte erhoben. Oder im Nabel des Himmels hat der Hotr sich niedergelassen. Wir breiteten das Barhis weit aus, das für die Götter Platz hat.
- 5. Die sieben Priesterämter im Geiste sich ausbittend, alles in Bewegung setzend sollen (die Götter) in rechter Ordnung¹ wiederkehren. Sie ziehen zu diesem Opfer ein durch die vielen (Tore), die Männerfigur³ haben und bei den Opfern den Vorrang bekommen.
- 6. Morgen (und Nacht) die gelobten, nachbarlichen (setzen sich) her und sie lächeln (uns zu), beide an Körper verschiedenartig, so wie Mitra, Varuna Wohlgefallen an uns haben mögen oder auch Indra mit den Marut in ihrer Herrlichkeit.
- 7. Die beiden ersten göttlichen Opferpriester nötige ich (zum Kommen). Die sieben Lebenskräftigen ergötzen sich nach eigenem Ermessen. Die Wahr-

8,4. Tristubh Vgl 1,13

1a samit-samit scheint nach dem Parallelismus in b für samidhä-samidhä mit Abfall der Endung zu stehen; vgl. samidham 7, 2, 1; 10, 70, 1. Nach Säy. aber wäre es Abkürzung für samiddhah-samiddhah. sdmiddhah steht 1,142,1; 188,1; 2, 3,1; 9, 5,1; 10,110,1-1b sumatim ndsnah auch 7, 39, 1a. Dieselbe

1b sumatim vdsvah auch 7, 39, 1a. Dieselbe Redeweise wie 3, 3, 11a (s. d.).

 Agni wird hier ausdrücklich von Tanünapät unterschieden.

2d. Oder mit c einen Satz bildend: 'Mache das in Schmalz ruhende (Opfer) genügend'. vidhdntam s. zu 8, 61, 9a.

8ab: 1, 142, 4cd. Der Opferpriester (Hotr) ist
 Agni. Zu pra ... jigati vgl. 1, 150, 2c.
 8d: 10 110 21

8d: 10, 110, 8d; 7, 89, 1d; 6, 11, 1a.

4a. Nach Sāy. sind die beiden: Agni und das Barhis. Das Barhis wird in die Höhe geschichtet, so wie die Flamme des Opferfeuers emporsteigt.

45c bezieht sich auf Agni.

- 4c wird durch 1, 13, 5c; 188, 4c; 2, 3, 4cd erklärt. Der Himmel ist auch hier s.v. a. die Götterwelt.
- Subjekt des Satzes sind die Götter, wie Say. richtig bemerkt.
- 5b. Vgl. 10, 110, 5b. Dort aber visvaminväle von den Toren selbst, hier von den durch sie einziehenden Göttern.
- 5d. parvih, die Tore wie bahvih 1,188,5;
  vgl. 7, 2, 5c.
- 6a: 1, 142, 7. d sc. sidatām nach 1, 188, 6; 10, 110, 6.
- 6cd. So sollen auch sie an uns Wohlgefallen haben. Sāy.: daß dafür sollen beide sorgen. 7 = 3, 7, 8.
- 7b. Die sieben prksdsah sind wohl dieselben wie die sieben Rsi's, die als 'unsere Väter' zuerst das Opfer darbrachten (10, 130, 6.7), oder die sieben viprah 3, 31, 5; 4, 2, 15, 'unsere Vorfahren, die Navagva's, die sieben viprah' 6, 22, 2, die sieben Rsi's 4, 42, 8, die sieben Dichter (kardvah) 4, 16, 3, die sieben

Oder auf dem rechten Wege. So Säy. Oder: deren Schmuck die Herren (Götter) sind. 22 \*

heit gelobend sprechen sie nur die Wahrheit, als Hüter des Gesetzes über das (göttliche) Gesetz nachsinnend.

- 8. Die Bharati soll vereint mit den Bharati's, Ila mit den Göttern, Agni mit den Menschen, Sarasvati mit den Sarasvata's näher (kommen). Die drei Göttinnen sollen sich auf dieses Barhis setzen.
- 9. Und du, Gott Tvastr, enthinde uns freigebig den fruchtbaren Samen. aus dem ein tatkräftiger, verständiger Sohn geboren wird, der die Preßsteine in Gebrauch nimmt und die Götter liebt!
- 10. O Baum, entlaß (es') zu den Göttern; Agni, der Zurichter, soll das Opfer schmackhaft machen. Derselbe soll als der echte Hotr unter den beiden\* das Opfer vollziehen, so wie er der Götter Geschlechter kennt.
- 11. Komm entflammt näher, o Agni, mit Indra und den höheren Göttern auf gleichem Wagen! Auf unser Barhis soll sich Aditi, die Mutter guter Söhne setzen. Unter Sväharuf sollen sich die unsterblichen Götter ergötzen!

# 3, 5 (289). An Agni.

- 1. Den Morgenröten entgegen ist Agni prangend erwacht, der beredte Pfadspürer der Seher. Mit breiter Gestalt, von den Gottergebenen entzündet, hat der Wagenlenker (des Opfers) das Tor der Finsternis geöffnet.
- 2. Agni hat sich au den Lobgesängen, an den Lobreden der Sänger erbaut, der mit Lobliedern zu verehren ist, der die vielen Anblicke des rechten Brauchs' gern hat, er ist als der Bote erstrahlt im Schein der Morgenröte.
- 3. Agni ward unter die menschlichen Stämme gesetzt, der Gewässer Kind, der Mitra (Freund), der auf rechtem Wege zum Ziel kommt. Der Begehrte, Verehrungswürdige hat die Erhöhung' bestiegen; der Redekundige ist jetzt in Liedern anzurufen.
  - 4. Agni wird Mitra, wenn er angezündet ist; Mitra ist er als Hotr, Varuna

Freunde 4, 1, 12 (vgl. 13), die sieben Hotr's 10, 35, 10, mit denen Manu opferte (10, 63, 7). Mit ihnen identifizieren sich als ihre Stellvertreter die sieben Priester des solennen Rigvedsopfers 9, 92, 2; 10, 71, 3; 3, 7, 7; 8, 60, 16; 3, 10, 4 und bes. 4, 2, 15. Und so setzen sich auch hier die Priester jenen sieben Priestern der Vorzeit gleich. b stellt sich also su 8, 7, 7. Dem prksåsah entspricht dort vielleicht das Beiwort afuryah. Jene sieben alten Rei's, su denen nach der 1, 13, 8 vorgelegten Erklärung der eine der beiden göttlichen Hotz gehört, werden hier bei dem Opfer gegenwärtig gedacht.

8-11 = 7, 2, 8-11.

Sa. Die bharatt als Plur. nur hier, ebenso die sarasvata in c. Ob die Einwohner oder die Lokalgötter an der S.? manusyebhih, den menschlichen Göttern wie den Angiras', oder überhaupt den Menschen wie 3, 29, 2d.

9ab: 1, 142, 10. turipam — poşayitni wie rétah - posayitnú Khil, 1, 3, 4.

9cd: 2, 3, 9. 10ab: 2, 3, 10.

11b: AV. 18, 3, 48b; RV. 5, 11, 2c; 10, 15, 10b. 11d = 10, 70, 11d.

8, 5,

Tristubh.

1d. Um das Licht in die Welt hereinzulassen. vdhnih, weil Agni sum Himmel fahrt, um die Götter zu holen.

Bc: Str. 7s. 8b. rténa sådhan s. 7, 84, 8. 4ab: 5, 3, 1ab; 8, 18, 5b.

45. Die Identifikation mit Mitra sieht die mit Varuna nach sich; vgl. 10, 88, 2b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Opfertier.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> D. h. göttlichem und menschlichem Hotr.

Des Opfers.

als Jatavedas. Als eifriger Adhvaryu, als Hausgebieter ist er Mitra, Mitra (Freund) der Flüsse und Berge.

- 5. Er hütet den lieben Gipfel' der Erde, die Spur des Vogels; der Jüngste hütet den Weg der Sonne. Agni hütet im Nabel (der Erde?) den Siebenköpfigen; der Aufrechte hütet den Aufmunterer (?) der Götter.
- 6. Er erwarb sich den teuren, anzurufenden Namen Rbhu, der Gott, der alle Mittel und Wege kennt. Den schmalzreichen Schlauch der Speise, die Spur des Vogels, das (alles) hütet Agni unablässig.
- 7. Agni hat den schmalzigen Schoß mit breitem Zugang bestiegen, verlangend den verlangenden. Leuchtend, rein, aufrecht, klar, macht er immer wieder seine beiden Eltern neu.
- 8. Eben geboren ist er durch die Pflanzen groß geworden, wenn ihn die sprossenden mit ihrem Schmalz stärken. Wie die gleißenden Gewässer stromabwärts sucht Agni im Schoße seiner Eltern das Weite.
- 9. Unter Lobpreis ist der Jüngste durch das Brennholz aufgeleuchtet zu des Himmels Höhe im Nabel der Erde. Als Mitra ist Agni anzubeten, der Matarisvan. Als Bote fahre er die Götter zur Verehrung her.

5c. Der 'Siebenköpfige im Nabel' (der Erde als Gegensats zu ripd dgram) ist ein weiteres Rätsel. Der Nabel ist das Opfer oder der Opferplatz (vgl. VS. 23, 62\*). Der Siebenköpfige erinnert an den arkäm saptässgam 8, 51, 4 und an die aktyam saptässgam 10, 67, 1. Doch ist die Mannigfaltigkeit der Zahlenmystik groß. Säy. rät nicht gerade glücklich auf die Marutschar.

5d. Den Soma oder das Opfer (Sāy.). Der Sinn von upamāda ergibt sich aus upa-mad Šat. 1. 4. 2. 1.

6a. Zur Konstruktion vgl. 2, 37, 2b; 10, 28, 12d. 6b: 1, 189, 1b.

6cd. Fortsetzung des Gedankens in Str. 5. sasdsya cárman auch 4, 5, 7. sasd wird an anderen Stellen von den indischen Gelehrten (Naigh. 2, 7) im Gansen wohl richtig durch Speise erklärt. cárman 'Fell' bedeutet dann den Schlauch und der Schlauch der Nahrung ist mystischer Ausdruck für das Euter. Es ist wohl das geheimnisvolle Euter gemeint, von dem 3, 55, 13 spricht, das kein menschliches Auge sieht, bes. das Euter der Prini nach 4, 5, 7, 10. Für diese Erklärung spricht bes. 4, 7, 7 sasdsya ydd olyutā sásminn údhan.

7a. Den Feueraltar, vgl. Str. 8c.

7d. Himmel und Erde (Säy.) oder die beiden Reibhölser? Sa: 7, 8, 2d; 5, 8, 7.

 Oder: die fruchttragenden (reifen Pflansen) susammen mit dem Opferschmals.

'n, "

8d. Der Reibhölser.

95. Als Sonne und Opferfeuer.

<sup>5-6.</sup> Agni's Geheimnisse.

<sup>5, &#</sup>x27;Hütet', nämlich als sein Geheimnis.

<sup>5</sup>ab == 4, 5, 8d, nur daß dort rupo, hier ripo gelesen wird. Die Wegspur (padam) der in der Luft fliegenden Vögel kennt nach 1, 25,7 nur Gott Varuna. So ist auch hier die Spur des Vogels zu verstehen, ebenso in 1,164,7; 3, 7, 7 und 10, 5, 1. Es ist etwas, was das menschliche Auge nicht wahrnimmt, ein göttliches Geheimnis. Ebenso sind ripó agram und in b der Weg der Sonne, die nach 1,24,8 keine Füße hat, als weitere Geheimnisse zu verstehen. Das rupó agram wird auch 4, 5, 7-8 als Geheimnis behandelt. In 4, 5, 7 steht agre rupah neben sasasya carman, während in 8, 5, 6 sasásya cárma ghrtávat neben padám véh steht. Das waren also lauter geläufige Formeln für das göttliche Geheimnis. rip und rip mögen ungefähr die in Naigh. 1, 1 für ripdh angesetzte Bedeutung 'Erde' haben. Der genauere Sinn oder die Metapher ist nicht mehr festzustellen . Das agram, der höchste Punkt der Erde, ist dem Herzen der Erde vergleichbar, das man nach AV. 12, 1, 8 im höchsten Himmel dachte. So war such das dgram rupdh nach BV. 4, 5, 7 ein imaginärer Ort im Himmel.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Den höchsten oder äußersten Punkt.

<sup>2</sup> Nach Bloomfield, Rep. 1, 184 wäre reip s.v.a.

Höhe.

<sup>3</sup> Überhaupt ist VS. 23, 59 fg. mit obiger Stelle zu vergleichen.

10. Durch das Brennholz sich aufrichtend hat Agni das Firmament emporgerichtet, indem er das höchste aller Lichter wird, wenn Matarisvan ihn, der sich vor den Bhrgu's verborgen hielt, als den Opferfahrer entzundet hat.

11 = 3, 1, 23.

## 3, 6 (240). An Agni.

- 1. Mit eurem Denken euch aufschwingend, ihr Dichter, holet gottergeben den für die Götter bestimmten (Schmalzlöffel) her! Von rechts gebracht, gewinnbringend, geht der Schmalzlöffel vorwärts [ostwärts], für Agni die Opferspende bringend.
- 2. Du erfülltest bei deiner Geburt die beiden Welthälften und du Opfersamer (?) ragtest auch noch an Größe sogar über Himmel und Erde hinaus, o Agni. Deine siebenzüngigen Wagenrosse' sollen sich in Galopp setzen!
- 3. Himmel und Erde (und) die opferwürdigen (Götter) setzen dich zum Opferpriester für das Haus ein, wenn die menschlichen Stämme gottergeben, eine Labung bereithaltend, (deine) helle Flamme anrufen.
- 4. Der Große, der dauernd an seinen Platz gesetzt ist, (verkehrt) als Begehrter zwischen Himmel (und Erde), den mächtigen, den verträglichen Frauen des gleichen Gemahls, den alterlosen, unverletzbaren, immermelken Milchkühen des Weitschreitenden.
- 5. Groß bist du und groß ist dein Walten, o Agni. Mit deiner Einsicht hast du beide Welten durchzogen. (Eben) geboren wardst du der Bote, du der Führer der Völker, o Bulle.

10b. Hier wie in 9b (vár;man diví ádhi) zugleich Beziehung auf die Sonne.

10cd. Der mythische Hergang wird wie oft auf die Gegenwart übertragen.

10c. Das Einfachste wäre nach der Parallele 1,60,1d zu übersetzen: Wenn M. für die Bhrgu's den Opferfahrer entzündet hat'. Dann würde aber pari in der Luft hängen. Mit einem Dat. wird pari nie verbunden. Sachlich unmöglich ist 'von den Bh. her', wie in der anderen Parallele 3, 9, 5 devebhyah pári. Die Bhrgu's sind es, die den versteckten Agni suchen (2, 4, 2; 10, 46, 2). Entweder ist darum zu pári ein Verb zu erganzen ("Wenn [ihn] M. für die Bhrgu's [geholt und] den Verborgenen als den Opferfahrer entzündet hat'), oder påri mit Abl. bedeutet hier 'vor', wie 9, 42, 2b; 65, 2b; 10, 135, 4b, und bhfgubhyah pari ist mit gühā santam zu verbinden (vgl. 3, 1, 9c). 10d. Vgl. 1, 141, 8d.

8, 6.

Tristubh.

1a. vacydmānāh, s. bes. AV. 20, 127, 4.

1c. Oder: die Daksinä (für den Hotz Agni) bringend. Säy.: rechts vom Ähavaniyafeuer gebracht.

2a: 7, 13, 2b; 10, 45, 6b; 4, 18, 5d.

20 mit b zu verbinden, vgl. 1, 164, 25 d; 109, 6b; 10, 89, 1 d.

2d. Zu vacyántám vgl. zu 1, 46, 3.

4a: 6, 9, 4c; VS. 18, 53 und dhruvdh sida VS. 27, 45; 14, 14; 15, 64. Darnach ist mit Pp. dhruvdh als Nom. aufzulösen. Möglich indessen auch dhruvé mit Hinblick auf dhruvé sidasi 2, 41, 5.

4b. Zu antar ist iyate zu ergänzen. Dann sind dhruvah in a und dieses iyate ein Paradoxon wie 3, 3, 2. haryamänah, s. su 10, 96, 11 a.

4d. urugāyāsya von Sāy. auf Agni bezogen, während es sonst meist Beiwort des Vişuu ist. Agni ist der gemeinsame Gemahl der Rodasī und zugleich das gemeinsame Kalb dieser beiden Kühe (vgl. 8,1,10; 1,95,1; 96,5).

50: 10, 1, 7; 5, 1, 7c.

- 6. Oder lege lieber mit den Sielen das mähnige, schmalztriefende, rötliche (Rossepaar) an das Joch des rechten Brauches' und fahre, du Gott, die Götter alle her: versieh den Gottesdienst gut, o Jatavedas!
- 7. Bis zum Himmel sogar leuchten deine Leuchten; den vielen erglänzenden Morgenröten glänzest du nach, während deiner gierig in den Hölzern brennenden (?) Tätigkeit, des wohlredenden Hotr, die Götter Beifall spenden, o Agni.
- 8. Seien es die Götter, die im weiten Luftraum schwelgen oder die im Lichtraum des Himmels sind oder welche verehrungswürdigen Helfer (sonst) sich gern rufen lassen, (oder deren) Wagenrosse, o Agni, hergelenkt wurden.
- 9. Mit denen komm heran, o Agni, auf gleichem Wagen oder auf besondrem Wagen, denn du hast ausreichende Rosse. Die dreiunddreißig Götter mit ihren Frauen fahre aus eigener Vollmacht her und ergötze dich!
- 10. Er ist der Hotr, dessen Opfer auch die beiden weiten Welten immer wieder zustimmen, daß es gedeihlich werde. Beide stehen bereit da wie das Opfer, ihren Platz behauptend, die rechtzeitigen, wahrhaftigen (Mütter) des zu rechter Zeit geborenen (Agni).

11 = 3, 1, 23.

Ende des zweiten Astaka.

### 3,7 (241). An Agni.

Augenscheinlich ein Morgenlied (Str. 1, 10), das aber absichtlich dunkel gehalten ist. Wie es scheint, wird in vielen Str. das Urbild des Agni, sei es das Wasserkind (2, 35) oder der Sonnengott dem Opferfeuer gegenübergestellt.

1. (Die Strahlen), die vom Sitze des Weißrückigen ausgegangen sind, sind

6a. rtásya zu dhurí nach 1, 143, 7; 84, 16.

6d: 6, 10, 1d; 7, 17, 3. 4.

7a. Oder nach 1, 55, 1a zu erklären: \*noch weiter als der Himmel'. Say .: vom Himmel, von der Sonne her. 7cd: 3, 34, 6; 6, 12, 5. 7c. apáh (= ápah) entepricht dem kárma in 3, 34, 6. uśddhak, Säy.: kāmayamāno dahamé ca. Also Karmadh., nicht Tatp. (Akzent!) 8a: 6, 52, 13b. 8c: 4, 19, 1 b. 9d = 2.3.11 c.

100: 10, 35, 11 b. ordhé s. auch 3, 3, 8.

10c. Das tert. comp. liegt in práci, vgl. práncam adhvarám 1, 18, 8 und práci dyávaprthivi 2, 2, 7. Der Dual adhvard mit Attraktion an den Vergleich. Oldenberg: ostwärts gewandt stehen die beiden schön aufgerichteten wie bei dem Opfer (die Opfer-

10d. Man kann rtájātasya auch einfach mit yásya verbinden.

8, 7.

Tristubh.

1. Der Morgen.

1a korrespondiert mit 3c. Hier die Sonne, dort das Feuer. Say. erganst wohl richtig rasmayah. Vgl. 10, 89, 11 b.

15. Die sieben Stimmen sind die Flüsse (Say.) wie 3, 1, 6. Die aufgehende Sonne bescheint diese, vgl. 7, 47, 4; 10, 30, 2. Henry (MSL. 10, 95) denkt an die Stimmen der Priester.

1c. Himmel und Erde. Vgl. 10, 65, 8a und 1, 123, 7 (hier sam carete von Tag und Nacht). sam-car drückt die Verbindung von Himmel und Erde aus, also den sandhi (Sat. 10, 5, 4, 2), den Horizont. sandhi bezeichnet aber zugleich die Zeit zwischen Tag und Nacht, die Dammerung. In 8, 7, 1c ist also der Sinn, daß jetzt, am Morgen, der Horisont sichtbar wird, in 1, 123, 7, daß die Morgendämmerung eingetreten ist.

Des Opfers. <sup>2</sup> Wenn Säy. recht hätte, daß *šitiprethā* = nilapretha in 3 ist, with milite auch hier an den irdischen A. gedacht werden. Für später ist *šiti* 'schwarz' jedenfalls bezeugt. In der alten Sprache scheint es jedoch nur 'weiß' zu bedeuten.

in die beiden Eltern eingezogen, zu den sieben Stimmen (gedrungen). Die umgebenden Eltern treffen sich; sie dehnen ihr Leben wunderbar lang aus.

- 2. Des im Himmel wohnenden Stieres Stuten sind die Milchkühe; er hat die göttlichen bestiegen, die das Süße mit sich führen. Um dich, der am Sitz des rechten Brauches¹ weilt, wandelt die eine Kuh ihre Bahn.
- 3. Er bestieg sie, die leicht zu lenken sind, der kundige Herr (Gemahl), der Finder der Reichtumer. Der Dunkelruckige trieb sie aus dem Sitze des dürren Holzes fort, der vielerlei Gesichter hat.
- 4. Die Flüsse führen den alterlosen Sohn des Tvastr mit sich, ihn mächtig stärkend, den sich festhaltenden (?). An seinem Sitze mit den Gliedern' ausstrahlend, ging er in beide Welten ein, als wären sie eine einzige (Gattin).
- 5. Sie kennen den teuren (Namen?) des rötlichen Bullen und sie freuen sich über die Herrschaft des Bradhna, des vom Himmel leuchtenden, die Erleuchteten, Erstrahlenden, zu deren Gefolge die Ila (und) die gewaltige Rede gehört.
- 6. Auch an die beiden großen Eltern richteten sie kundig ihren Ruf, die große Ermunterung, wobei der Stier gegen Schluß der Nacht der eigenen Art des Sängers gemäß erstarkt ist.

1d. prayákse doch wohl zu yaks (in yaksá), nicht zu yaj (Sāy.).

- 2. Der Gegensatz des himmlischen (ab) und des irdischen Agni (cd). Säy. versteht unter den Kühen die Flüsse. Wohl richtig, vgl. 4 b. Es sind dieselben Kühe wie 3, 1, 7; 2, 35, 7. Doch könnten dhendvo dévāh auch einen einzigen Begriff bilden, vgl. zu 2, 34, 6. divdkşasah kann Gen. sg. oder Nom. pl. sein. Für letztes Säy.
- Dieselbe rätselhafte Kuh auch 10, 65, 6.
   Doch wohl der Opferlöffel.
- Nochmals der genannte Gegensatz.
   a setzt 25 fort.
- Scd ist entweder ein Satz. Dann gehört prå aväsayat zu vas, vasati. Oder c ist elliptisch, sc. ära\* (nach 1a), dann gehört aväsayat zu vas, vasts (er kleidete sie). täh als Objekt sind jedenfalls die Flammen.
- purudhápratikah, Sāy. bahudhāvikṣiptāngah ('der seine Glieder vielfach verteilt hat').
- 4. Agni als Kind der Gewässer. Vgl. 2, 35, 7. 4s. Vgl. zu 1, 95, 2.
- 4b. stabhüydmänam, vgl. 10, 46, 6a; Säy.: stambhanam dhäranam icchantam.
- 4d. ékām ioa: yathā pumān ekām striyam

pravišati Sāy.

- 5a. Oder: sie kennen den lieben (Freund) des rötlichen Bullen (den Bradhna?). vfşno aruşdsya (vgl. 6, 8, 1, wo Agni Jātavedas so heißt) und bradhndsya sind entweder der erwähnte Gegensatz von Agni und dem Sonnengott oder bezeichnen die gleiche Person, nämlich Sürya. Für das letzte spricht 1, 6, 1 bradhnam aruşam. bradhna jedenfalls von der Sonne.
- 56. Say. verweist auf 1, 60, 2.
- Scd. Wohl die Sänger gemeint.
- Sc. divortical: Say. als Nom. pl. 'die Erleuchter der Himmelswelt'.
- 6. Besonders dunkel, in a namentlich pravidánu ghóşam. Gehört ánu su ghóşam oder su anayanta? Im letzten Falle stehen ghóşam śūşám in ähnlichem Verhältnis wie stómam śūşám 6, 10, 2, śūşám āhgūşám 1, 62, 1ab (s. d.). ghóşa wie 8, 63, 7°. Die Eltern sind nach Säy. Himmel und Erde, die also gelegentlich mit angerufen werden. Subjekt sind die in 7ab Genannten; vgl. 5c. pári áhánam vielleicht Haplologie für
- 6c. pari dhánam vielleicht Haplologie für pari paridhánam aktóh. Der Stier ist das Opferfeuer.
- 6d. Vgl. 8, 88, 5d.

¹ Des Opfers. º Den Flammen.
fener. º VS. 10, 5 steht ghósa neben sióka.
wie udarká, udfc.

Die Opferspende.

Nümlich das OpferDer Ausdruck wäre dem Ritual entlehnt

- 7. Mit den fünf Adhvaryu's hüten die sieben Redekundigen als ihr liebes (Geheimnis) die hinterlassene Spur des Vogels. Ostwärts gerichtet freuen sich die alterlosen Stiere, denn die Götter kommen den Geboten der Götter nach.
  - 8 = 8, 4, 7.
- 9. Für den großen Hengst geraten die vielen (Stuten) in Brunst; dem wunderbaren Bullen sind die Zügel leicht zu lenken. Göttlicher Hotr! Als der Wohlredendste, Kundige fahre die großen Götter, die beiden Rodass hierher!
- 10. Die lobesamen, schön scheinenden Morgenröten, deren Opfer wirksam sind (?), sind reichlich spendend aufgegangen, o Schatz(spender) und auch du, Agni, soweit die Erde reicht. Vergib auch die getane Stinde zu großem (Glücke?)!

11 = 3, 1, 23.

### 3, 8 (242). An den Opferpfosten.

- 1. Es salben dich, o Baum, die Gottergebenen bei dem Opfer mit göttlicher Süßigkeit. Wenn du aufgerichtet stehen wirst, sollst du uns hier Reichtumer einbringen, oder wenn du im Schoße dieser Mutter (Erde) ruhen wirst.
- 2. Der du vor dem entzundeten (Feuer) angebracht wirst und die hohe Rede, die nie alternde, zu Meistern machende, gewinnst, banne weit von uns die Gedankenarmut, richte dich zu großem Glücke auf!
- 3. Richte dich auf, o Baum; über der Höhe der Erde, gut eingesenkt mögest du dem, der mit dem Opfer fährt, Ansehen verleihen.
  - 4. Jugendlich, schön gekleidet, umgürtet ist er hergekommen. (Neu) ge-

7ab. Fortsetzung des Gedankens in 5. Das Subjekt ist wesentlich das gleiche wie in 5 und 6ab. Die fünf Adhvaryu's und die sieben viprah (vgl. su 8, 4, 7) bezeichnen verschiedene Priestergruppierungen.

76 S. zu 8, 5, 5.

7c. Die Prefeteine wie 1, 109, 8c. Dies wahrscheinlicher als die in a genannten Sänger. präscaß dem Sonnenaufgang entgegen.

Die Preßsteine vergöttlicht wie 1,89,4c.
 deväh stotärah Säy.

9ab. Mehrdeutig. Sonnengott mit den Harit oder Agni mit den Flammen?

10c. Wohl elliptisch und aus esseh in b ein entsprechendes Verb mit Zeugma zu ergänzen.

8. 6.

Tristubh, 8 und 7 Austubh. Das Lied betont den Wettstreit des eigenen Opfers mit dem anderer Opferer. In diesem Wettstreit gibt der Dichter mit seinen Geistesgaben den Ausschlag. 1a. Vgl. 1, 92, 5c. Der Baum wird angeredet, von dem der Yapa oder die Svaru's, d. h. die Pfosten für die Opfertiere abgehauen werden.

- 1b. mádhu dáivyam = ājyam (Opferschmals) Ait. Br. 2, 2, 4.
- 1cd. Ait. Br. a. a. O. löst drdoinehd in drdoinam ihd auf und erklärt kedyah (2. Konj. von ket) durch sayasai, Säy. zu BV. dagegen als Subst. = niodsah. Säy.: "Wenn du aufrecht dastehst oder wenn du auf der Erde liegst".

2a. purdstat nach Säy. räumlich: "ostwärts vom Fener". Oder zeitlich? Vgl. 9c und purd\$ 1, 170, 4.

2b. ajdram suoiram: vgl. 6, 8, 6, wo ajdram suoiryam. Das brdhman gewinnen ist s.v.a. mit seinem br. den vollen Sieg und Erfolg gewinnen. Ebenso stomam van 2, 5, 7c; dhiyam van 2, 11, 12b; ridm van 4, 23, 10a. Dem vergöttlichten Opferpfosten wird inspirierende Kraft sugeschrieben.

2c: 3, 53, 15a. dmatim wird durch b erklärt. &d = 3, 24, 1d.

4a. pdriottak mit einem Seil, vgl. Ap. Sr. 12, 18, 12; TS. 6, 6, 4, 8 und Say. su unserer Se. 4b. Vgl. 5a. Seine neue Geburt ist die Herrichtung sum Opferpfosten.

boren wird er noch schöner. Ihn richten die weisen Seher empor, Gutes sinnend, im Herzen gottverlangend.

- 5. Geboren wird er (nochmals) geboren an dem Glückstag der Tage, im Wettstreit in der Weisheit wachsend. Es heiligen (ihn) die werkkundigen Weisen mit Bedacht. Zu den Göttern sich wendend erhebt der Redekundige die Stimme.
- 6. Ihr, die die gottergebenen Männer eingesenkt haben oder die die Axt behauen hat, o Baum, diese göttlichen Pfosten stehen da und sollen uns kinderreichen Schatz zu gewinnen suchen.
- 7. Die abgehauen auf der Erde (liegen), die eingesenkt sind, denen der Opferlöffel gereicht wird, die sollen uns Wünschenswertes erstreben, die unter den Göttern (den Streit um) den Grundbesitz schlichten.
- 8. Die Aditya's, die Rudra's, die Vasu's, die guten Führer, Himmel und Erde, Land und Luft, die Götter sollen einmütig das Opfer begünstigen und sollen das Banner der Opferhandlung aufpflanzen.
- 9. Wie die Gänse in einer Reihe ziehend, weißgekleidet sind die Pfosten zu uns gekommen. Von den Weisen vorne' aufgerichtet begeben sich die Götter in den Schutz der Götter.
- 10. Wie die Hörner der gehörnten (Tiere) sehen die Pfosten aus, wenn sie mit dem Knauf versehen auf der Erde (stehen). Im Wettruf mit (anderen) Priestern (uns) vielleicht erhörend, sollen sie uns in den Kämpfen ihre Gunst schenken.
- 11. O Baum, sprosse mit hundert Zweigen mit tausend Zweigen möchten auch wir sprossen\* du, den diese geschärfte Axt zu großem Glücke gebracht hat.

# 3, 9 (243). An Agni.

- 1. Wir Freunde haben dich erwählt, den Gott die Sterblichen zum Beistand, das holde Kind der Gewässer, schön leuchtend, tüchtig voranstrebend, fehlerlos.
- 2. Wenn du, der du an den Hölzern deine Freude hast, in deine Mütter, die Gewässer, eingegangen bist, so sollst du, Agni, die Rückkehr nicht vergessen, (und) daß du, der in der Ferne weilende, (früher) hier warst.

8, 9.

Brhati, 9 Tristubh.

1c: 8, 19, 4a. 1d = 1, 40, 4d.

2b. Das lange Ausbleiben des Feuers während des Ausreibens wird hier mit dem Mythos von seiner Flucht ins Wasser in Verbindung gebracht. Darüber vgl. bes. 10, 51.

<sup>5</sup>b. Oder: bei dem Opfer.

<sup>5</sup>d. devayáh mit Hypaliage auf den Priester statt zu vácam bezogen, vgl. 5, 76, 1 und Oldenberg z. d. St. Nach Say. Nom. sg. von devayáj. vipráh nach Say. der Hoty.

<sup>7</sup>b. yatásrucak, wenn sie mit Schmalz gesalbt werden, vgl. Str. 1.

<sup>7</sup>d. Wahrscheinlich wurden die Pfähle auch als Grenzpfähle benutzt. Der Sinn wäre dann, daß sie die Opferdomänen zwischen den einzelnen Göttern scheiden, jedem seinen Opferanteil zuweisen.

<sup>86: 1, 102, 2; 5, 42, 16</sup>a.

<sup>8</sup>d. Eben den Pfosten. 9a: 1, 163, 10c.

 <sup>9</sup>c. purdstät: Str. 2d. Die Pfosten standen am östlichen Rande des Opferplatzes, vgl. SBE. 26, 475.

<sup>9</sup>d: 7, 47, 8. 10c: 1, 36, 18d; 8, 5, 16.

<sup>1</sup> Oder: vor (dem Opfer).

Durch Nachkommenschaft.

- 3. Du bist über das Scharfe hinausgewachsen, nun bist du freundlich. Die einen treten abwechselnd heran, die anderen sitzen herum, in deren Freundschaft du weilst.
- 4. Nachdem er allen Fehlern und Mängeln entronnen war, fanden ihn die Aufmerksamen, nie Getäuschten wieder, der sich im Wasser versteckt hatte wie ein Löwe (im Schlupfwinkel).
- 5. Der gleichsam von selbst weggelaufen war, den Agni, der dort verborgen war, den führte Matarisvan aus der Ferne her, von den Göttern weg, nachdem er (aus dem Holze) gerieben war.
- 6. Dich hielten die Sterblichen fest, der du den Göttern das Opfer zuführst, daß du alle Opfer beaufsichtigest, du Menschenerzeugter, mit deiner Umsicht, o Jüngster.
- 7. Diese Wohltat von dir, deine Meisterkraft leuchtet selbst dem Einfältigen ein, wenn sich um dich, Agni, die Tiere versammeln, sobald du zu Beginn der Nacht entzündet wirst.
- 8. Opfert ihm, der die Opferhandlung gut verrichtet, dem scharfen mit reiner Flamme! Den schnellen, flinken Boten, den uralten, anzurufenden Gott ehret durch Gehorsam!
- 9. Dreihundert dreitausend und neununddreißig Götter ehrten den Agni. Sie beträufelten (ihn) mit Schmalz, legten für ihn das Barhis aus und setzten ihn als ihren Hotr ein.

# 3, 10 (244). An Agni.

- 1. Dich, Agni, zünden die Andächtigen an, den Allherrscher der Völker, den Gott die Sterblichen bei dem Opfer.
- 2. Dich berufen sie als den Priester bei den Opfern, als Hotr, o Agni. Als Hüter der (Opfer)ordnung scheine im eigenen Hause!

3a Das Scharfe oder Giftige (trstam) ist der zuerst entstehende Rauch, der für eine Wirkung des Raksas galt, vgl. 1, 140, 5; 5, 2, 9 und Sat 2, 3, 2, 9, wo Agni in diesem Stadium dem Rudra gleichgesetzt wird.

3cd. Die Priester.

4-6. Das Auffinden des entflohenen Agni.

4a: 1,36,7d. sridh, s. das zu 5,54,7b über Wz. sridh Gesagte.

4b: 1, 42, 7. saścát von einer Wz. sak in saścasi (8, 51, 7), visakta 1, 117, 20; dsakra 6, 63, 8. dsaścusi 9, 86, 18. sak, saśc bedeutet: sich erschöpfen, versiegen, versagen, aussetzen, aufhören. Das Subst. saścát liegt in derzelben Begriffssphäre. Es ist das Trockenstehen der Kuh, wohl auch bildlich, dürre Zeit, Mangel. 4cd: 3, 1, 3.

4d. śritám wie śiśriye 10, 91, 2.

5c: 6, 8, 4d; 1, 128, 2; 141, 3. 4; 3, 5, 10. Die Götter fanden den Agni wieder und Māt. bringt ihn von den Göttern zu den Menschen.

6a: 6, 8, 4a; 7, 4, 3b; 9, 86, 30c.

6b. Nach 10, 118, 5; 150, 1; 119, 13 gehören diese beiden Worte eng zusammen.

7d. apišarvarė: šarvarimukhe Sāy.

8b. Strám pávakásocisam = 8, 43, 31b; 102, 11a; 10, 21, 1d. In 8, 71, 10. 14 steht strásocisam, und so ist dem Sinn nach auch hier su denken. 9 = 10, 52, 6.

8, 10.

Uşnih. 1a: 8, 44, 19a. 2a = 10, 21, 7a. 1b = 10, 184, 1d. 2c: 10, 118, 7c.

Die zusammengehörigen Formen yo mettham asakthah Ait. Br. 6, 33, 4 und yo na ittham asakta Brh. Up. 1, 3, 8 müssen noch erklärt werden. Vielleicht: to stop, zum Schweigen bringen.

- 3. Wer dir, dem Jätavedas, Brennholz reichlich spendet, der erlangt die Meisterschaft, o Agni, der gedeiht.
- 4. Er, das Banner der Opfer, Agni soll mit den Göttern kommen zu dem Opfernden von den sieben Opferpriestern gesalbt.
- 5. Traget dem Hotr, dem Agni, das allererste hohe Wort vor, der wie ein Meister die Glanzlichter der Reden bringt!
- 6. Den Agni sollen unsere Lobreden erbauen, sobald der Preiswürdige geboren wird, der Gerngesehene zu großem Gewinn (und) Reichtum.
- 7. Agni! Opfere als bester Opferer den Göttern bei der Opferhandlung für den Gottergebenen! Als der wohlredende Hotr wirst du Herr über (alle) Unfälle.
- 8. Leuchte, du Klarer, uns glänzende Meisterschaft zu! Sei der Vertraute der Sänger zum Glück!
- 9. Dich zünden (früh) erwacht, laut lobend die Redekundigen an, den unsterblichen Opferfahrer, den Mehrer der Stärke.

# 3, 11 (245). An Agni.

- 1. Agni ist der bevollmächtigte Hotr des Gottesdienstes, der ausgezeichnete. Er kennt das Opfer genau.
- 2. Er ist der Opferfahrer, der Unsterbliche, er der Fürbitter (?), als Bote beliebt. Agni bringt (es)<sup>1</sup> mit Kunst zustande.
- 3. Denn Agni, das erste Banner des Opfers, versteht es mit Kunst, sein Ziel zu erreichen.
- 4. Agni, den altberühmten Sohn der Kraft, den Jatavedas, machten die Götter zu ihrem (Opfer)fahrer.
- 5. Agni ist der nicht zu betörende Führer der menschlichen Stämme, ein das Ziel erreichender, stets neuer Wagen.
- 6. Überwältiger aller Angriffe, der ungebrochene Geist der Götter ist Agni der Hochberthmteste.
- 7. Der opferspendende Sterbliche gelangt zu Genüssen, zu einer Wohnung mit dem Fahrzeug des hellflammenden (Agni).

8b = 7, 14, 1a.
 8c: 4, 36, 6c.
 4b: 1,1,5c.
 5a. pāroyām, nach Sāy. ein von den Früheren gemachtes, ein altes Wort.

6b. ydtab, nach Say.: durch die Reden. Vgl. den Gebrauch von ydtab in 1,128,4; 7,4,2; 7,3d; 1,141,1; 3,13,4c.

7c: 1, 36, 7. Unfälle, nämlich beim Opfer oder auf der Fahrt zu den Göttern. Vgl. 7, 84, 17.

8a: 1, 12, 10a. 85: 3, 13, 7c.

9ab: 1, 22, 21ab.

9c: 8, 10, 2a; 4, 8, 1b; 8, 102, 17c.

8, 11.

Gayatri.

2c wird durch 3, 2, 1d und 3, 11, 3 erklärt. 2b: 9, 2, 10c. 4c = 7, 16, 12b. 3c: 5, 25, 5a.

7. Nach Sāy.: 'Der opfernde Sterbliche erlangt durch den die Opfer befördernden (Agni) Speisen und von dem reinflammenden Agni ein Haus'. pāvakdśocięah ist aber wohl als Gen. mit vdhasā su verbinden. Einen kydya gewinnt auch sonst der Fromme durch die Gunst der Götter 1, 138, 7; 2, 11, 14; 6, 2, 5; 7, 1, 12; 8, 47, 4; 9, 97, 26; 10, 47, 8. Anders würde sich die Auffassung gestalten, wenn man 3, 2, 6 heransieht.

- 8. Alle wohlgeratenen (Gedichte) möchten wir als die Wortführer durch des Agni Jatavedas Gedanken erlangen.
- 9. O Agni, alle begehrenswerten Dinge möchten wir in den Preiskämpfen gewinnen. Zu dir haben die Götter (sie) gebracht.

# 3, 12 (246). An Indra und Agni.

- 1. Indra und Agni! Kommet auf meine Lobreden zu dem ausgepreßten, zu dem vorzüglichen Gewölk. Trinket davon, durch die Dichtkunst angeregt!
- 2. Indra und Agni! (Zu euch) gemeinsam kommt des Sängers beachtenswertes Opfer. Trinket durch diese (Dichtung angeregt) diesen Soma!
- 3. Indra und Agni, die für Seher gelten, erkure ich mit dem Anreiz des Opfers. Die sollen sich hier an Soma satt trinken!
- 4. Die beiden in die Flucht treibenden Feindetöter rufe ich, die zusammen Siegreichen, Unbesiegten, Indra und Agni, die am ehesten den Siegespreis gewinnen.
- 5. Euch besingen die liederreichen Sänger, die den rechten Ton kennen. Indra und Agni! Ich erbitte mir Speisegenüsse.
- 6. Indra und Agni! Ihr schütteltet die neunzig Burgen, die von dem Dasa beherrscht waren, zusammen in einer einzigen Unternehmung.
- 7. Indra und Agni! Von dem (heiligen) Werke ziehen die Gedanken die Pfade der Wahrheit entlang.
- 8. Indra und Agni! Euch sind die Kräfte und das Beisammensein und die Genüsse, euch beiden das Vordringen über die Gewässer bestimmt.
- 9. Indra und Agni! Ihr schließet des Himmels Lichter in euren Siegesgewinnen ein. Diese eure Heldentat ist bekannt.
- 8a. Zu súdhítá ist wohl mánmání zu denken. Sáy. ergänzt auch hier 'Schätze'. Vgl. 1, 140, 11a und 7, 32, 13 mántram súdhítam.

8c = 8, 11, 5c.

- 9 hängt eng mit 8 zusammen, 8 das gute Lied, 9 der Lohn dafür.
- 9c: 6, 5, 2. Darnach hier váryā (vásūmi) zu ergänzen.

#### 8, 12.

Gäyatri.

1b. Zu gsrbhib vgl. 6, 59, 10; 8, 8, 7c. Säy. ergänst dhatau (so su lesen). Der Prefapparat wird öfters dem Weltall gleichgesetst, der abrieselnde Soma ist darin der Regen oder die regnende Wolke, vgl. su 9, 69, 5 od und 9, 74, 4; 83, 5; 97, 21. Auch das beigemischte Wasser heißt schhae 9, 71, 3; 69, 5.

2a. sácă wie in 5, 65, 8b: 4, 50, 11a 1.

- 2c. Zu ayá ist aus 1 nochmals dhiyépitá su denken.
- Sa. kavicchádā nach Sāy.: die Sänger (durch Lohngewährung) zu locken suchend.
- 4ab: 8, 88, 2; vgl. 8, 15, 11b.
- 5b. nthavid etwa == leader (im Gesang und figürlich).
- 8. hitam ist als Prädikat zu allen Substantiven zu ergänzen.
- . 8b. Wenn man aber mit PW. nach AV. 6, 123, 1. 2 hier ein Adj. sadhástha annehmen dürfte, so wäre zu übersetzen: Euer beider Kräfte und Opfergenüsse sind vereint (gemeinsam).
  - Sc. aptüryam, eine Reminiszens an das Vordringen der Arier im Stromland, vgl. su 1, 40, 7. Das Durchschreiten oder Vordringen über die Ströme ist dann überhaupt Ausdruck für das siegreiche Vordringen, in Sääkh. Šr. 8, 16, 1 neben optratürya.

9c: 1, 98, 4a.

<sup>1</sup> Oder edca gehört zu jaritük, vgl. 1, 189, 7g; 5, 74, 2d.

## 3, 18 (247). An Agni.

- 1. Auf euren Gott Agni stimm an, auf ihn das höchste (Loblied)! Er möge mit den Göttern zu uns kommen und als bester Opferer sich auf das Barhis setzen;
- 2. Der Wahrhaftige, dessen Willen beide Welten (und) die Hilfstruppen<sup>1</sup> folgen, ihn rufen sie mit Opfergaben an, ihn die Gewinn Erstrebenden zum Beistand.
- 3. Der Beredte ist der Lenker dieser (Beredten), denn er ist auch (der Lenker) der Opfer. Bevorzuget diesen euren Agni, der Gabe gibt und gewinnt!
- 4. Dieser Agni soll unserer (Götter)ladung seinen heilsamsten Schutz gewähren, daraus er das Gut im Himmel und im Wasser über unsere Lande ausschütten möge.
- 5. Der aufgeleuchtet ist wie nie zuvor mit seinen guten Absichten, den Agni zunden die Sänger an, den Hotr, den Fürsten der Stämme.
- 6. Und du sollst uns bei dem Segenswort, bei den Lobliedern beistehen, der du die Götter am besten rufst. Flamme uns zum Heile, durch die Marut gestärkt, o Agni, als der größte Tausendgewinner.
- 7. Schenk uns nun tausendfachen, kinderreichen, gedeihlichen Schatz, glänzende Meisterschaft, o Agni, höchste, ungeminderte!

## 3, 14 (248). An Agni.

- 1. Der wohlredende Hotr hat die weisen Reden bestiegen; er ist der wahre Opferer, er der weiseste Meister. Der Sohn der Kraft, Agni mit dem blitzenden Wagen, mit Flammenhaaren hat über die Erde seinen Schein verbreitet.
- 2. Sie ist dir dargebracht freue dich der Ergebenheitsrede dir dem Verständigen, du Wahrhaftiger, Übermächtiger. Fahre kundig die kundigen (Götter) her, setze dich mitten auf das Barhis zum Beistand, du Opferwürdiger!
- 3. Morgen (und Nacht) sollen wetteifernd zu dir hereilen, o Agni, heran auf den Pfaden des Windes. Wenn sie ihn als ersten mit (Schmalz-)opfern salben, sind die beiden ins Haus getreten wie (der Wagenlenker) auf den Wagenstand.
  - 4. Mitra und Vuruna, alle Marut singen dir Wohlwollen ein, übermächtiger

8. 18.

Anuştubh. Dichter nach Anukr. Rşabha, Sohn des Viśvāmitra.

1ab. Doppelte Anrede wie 6, 16, 22 (s. d.).

1b. asmai, Sāy. asmin karmani. Er nimmt aber deváya wieder auf. 2b = 1, 134, 2e.

\$d. Ein Hysteron proteron. Agni ist wie ein nobler Fürst, der verschenkt, was er im Kampf gewinnt.

4a. vitáye wohl im Sinne von devávitaye.

4c. Die Beziehung von yátah ist nicht klar.

Vgl. zu 3, 10, 6b. Sāy.: 'von welchem Agni, aus welcher Gnade des A.'.

6c. marúdordhah, vgl. 3, 26, 4 fg.; 16, 2. 7c: 3, 10, 8b.

8, 14,

Tristubh. Dichter wie 8, 18.

 Das Bild vom Wagenlenker. Die Priesterrede ist der Wagen wie in 7c.

1d: 7, 8, 4a.

4b. Zu sumnám arc vgl. sumatím arc 4, 4, 8. Säy. erklärt sumnám durch Loblied. arc

Die Hilfen der Götter persönlich als deren Gefolge gedacht, vgl. 1, 51, 2 und 3, 14, 6.
 Durch die Luft.
 Die Priester.
 Bevor die anderen Götter ihr Opfer bekommen

Agni, daß du, o Sohn der Kraft, mit deiner Flamme aufstehen mögest, über die Länder, sie ausbreitend, die Sonne der Männer.

- 5. Wir haben dir ja heute deinen Wunsch gewährt, indem wir mit ausgestreckten Händen unter Verneigung uns zu dir setzen. Mit opfertätigstem Sinn opfere den Göttern, mit nie fehlgehendem Nachdenken als der Beredte, o Agni.
- 6. Denn von dir, du Sohn der Kraft, gehen die vielen Gnaden des Gottes aus, die Belohnungen. Gib uns tausendfältigen Reichtum, wirklichen mit aufrichtigem Worte, o Agni!
- 7. Für dich ist, du Verständiger, der du Sehergabe besitzest, all das, was wir Sterblichen bei dem Opfer getan haben, o Gott. Achte auf jeden (Opfernden), der einen guten Wagen hat. All das mache hier mundgerecht, o unsterblicher Agni!

### 3, 15 (249). An Agni.

- 1. Mit breitem Scheine erglühend vertreib die Feinde, die Dunkelmänner, die Plagen! Ich möchte im Schutz des Hohen, Wohlschützenden sein, ich unter der Führung des Agni, der leicht zu rufen ist.
- 2. Sei du beim Aufleuchten dieser Morgenröte, du nach Sonnenaufgang unser Hüter! Agni, freue dich am eignen Leibe über mein Loblied wie über die Geburt des leiblichen Sohnes, du Edelgeborener.
- 3. Du mit dem Herrenauge, du Bulle, erstrahle viele (Morgen) lang in den dunklen (Nächten) hellrot, o Agni! Führ uns, du Guter, und bring uns über die Not hinweg; mach uns zu Usij, daß wir Reichtum gewinnen, o Jüngster!
- 4. Leuchte, o Agni, als der unbezwungene Bulle, der du alle Burgen und Glücksgüter erobert hast, als Leiter des Opfers, des ersten Schutzgeistes, o Jätavedas, des hohen, du guter Führer.

wird allerdings oft mit Akk. wie arkam, stomam, vacah verbunden Es fragt sich nur, ob den Wörtern sumna, sumati überhaupt die Bedeutung freundliche Gesinnung und deren Ausdruck, Huldigungslied (= námaakti in Str. 2) zukomme. In 4,4,8 erklärt Säy. arcāmi sumatim: "Ich ehre deine freundliche Gesinnung".

4c. Zu tisthäh vgl. 3, 8, 1c.

4d. süryo nfn anch 1, 146, 4d. Wenn, was das Wahrscheinlichste ist, beide Worte eng zusammengehören, so kann nfn nur gekürzter Gen. pl. = nfnäm sein. Als die Sonne der Männer (vgl. 1, 70, 9) breitet Agni die Länder aus. Denn Licht ist nach vedischer Auffassung Weite, Finsternis ist Enge. Weniger gut wäre: 'als Sonne die Länder ausbreitend für die Männer'.

5a. Oder: nach Wunsch gespendet?

56: 6, 16, 46d; 10, 79, 2d. Vgl. nomanhā ustānasastā Yasna 28, 1. 7a. Man beachte dakşa neben kavikrato wie sonst dakşa (Subst.) neben kratu, also vielleicht abgekürzt für kavidakşa (vgl. 1, 91, 14)?
7c. surathasya knüpft an das Bild in 1a an.
7d. Sāy. ergänzt haviş (Opfergabe) zu sarvam und erklärt svada mit 'genieße'.

#### 8, 15.

Tristubh. Dichter nach Anukr. Utkīla, Sohn des Kata.

- 2c. jánma nítyam tánayam ist Hendiadyoin oder Asyndeton statt Genitivverhältnis.
- 8d. So jedenfalls besser als: 'Verhilf uns Usij zu Reichtum'. \*\*\*\*siff ist Bezeichnung der alten Sänger, die die Rinder zurückeroberten und Agni fanden 4, 1, 15; 16, 6; 7, 90, 4; 10, 46, 2; 2, 4, 5; 3, 2, 9; 9, 86, 30; 10, 104, 4. Die eigentliche Bedeutung von \*\*\*siff ist noch nicht geggenfunden. Zum Gedanken vgl. noch 4, 2, 15.
- 4c. pāyók vielleicht Hypallage oder (nach Oldenberg) Fehler für pāyák.

- 5. Viele lückenlose Schilde (hat), o Sänger<sup>1</sup>, der Weise<sup>2</sup>, der bis zu den Göttern leuchtet. Wie ein gewinnender Wagen fahr uns zum Kampfpreis; o Agni, (bring) du uns die beiden festbegründeten Rodast!
- 6. Laß anschwellen, stärke, du Bulle, die Belohnungen; o Agni, (laß) du für uns die beiden Rodass (wie) gute Milchkühe (anschwellen). (Komm), o Gott, mit den Göttern in schönem Glanze strahlend! Nicht soll uns die böse Absicht eines Sterblichen im Wege stehen!

7 = 3, 1, 23.

### 3, 16 (250). An Agni.

- 1. Dieser Agni verfügt über die Meisterschaft, über großes Glücksgut; er verfügt über einen Schatz an guten Kindern und Kühen, er verfügt über die Niederlage der Feinde.
- 2. Ihr Herren Marut, haltet euch dazu, diesen (Agni) zu stärken, bei dem die glückmehrenden (?) Reichtümer sind, welche in den Kämpfen die Übelgesinnten überwinden (und) allezeit den Feind zu Fall bringen.
- 3. Mach du uns scharf auf Reichtum, auf die Meisterschaft, du belohnender Agni, du Glanzreicher, auf die höchste, die in Kindern besteht, gesund und mutig ist.
- 4. Der alle Wesen wirkt und ihnen überlegen ist als der Bezwinger, er erwirkt Vorliebe bei den Göttern. Er steht bei den Göttern fest, fest in der Meisterschaft, fest auch in dem Lob der Herren.
  - 5. Überantworte uns nicht der Gedankenarmut, o Agni, nicht dem Mangel

5a ist Ellipse. Vgl. 2, 25, 5b. 5b: 3, 1, 1c. 5c: 6, 21, 12d.

5d. Am besten nochmals vakşi zu denken; vgl. 3, 7, 9d, doch auch Str. 6b.

6. Bitte um Daksiņā.

6a. Vgl. 4, 16, 21. Zu prá pipaya – finva vgl. pinvatam – finvatam 1, 118, 2.

6b. prd pipaya in a gilt weiter. sudoghe bleibt im Bilde der Milchkuh.

6c. Wieder Ellipse.

#### 8, 16,

Abwechselnd Brhati und Satobrhati. Dichter wie 8, 15. Bitte um Lohn und Reichtum, bes. an Söhnen.

2a: 7, 18, 25. sac regiert hier den Infin. of-dham. Vgl. marûdordha 3, 13, 6 und 10, 52, 2b; 3, 26, 4fg.; 1, 31, 1; 5, 3, 3; 6, 2, 3; 3, 8; 11, 1; 8, 7, 32; 103, 14a; 10, 122, 5; 1, 19, 1fg.; AV. 3, 3, 1, wo überall Agni mit den Marut in Beziehung gesetzt wird.

2c. yd: die Marut oder die Reichtümer? Säy. für das erste; richtig wohl das letzte nach

- 6, 20, 1. Die Reichtümer werden hier für die Söhne substituiert, aus denen sie bestehen. 2d: 6, 46, 10a. 3a-c: 1, 9, 6; 81, 7e.
- 85. Die Meisterschaft (suvirya) ist auch konkret der Besitz von Meistern, d. h. tüchtigen Söhnen, ebenso in 1.
- Schwierige, offenbar scharf pointierte Str.
   Derselbe Gedanke wie 7, 5, 7c (s. Na.). víśvā bhūvanā sowohl mit cdkrih wie mit abhi zu verbinden. Vgl. cdkrim viśvāni cdkraye 1,9,2 und viśvā bhūvanābhi 2,17.4; 9,110,9 b.

45: 1, 86, 14d (s.d.); 8, 81, 9d; 7, 20, 6c; 4, 8, 6c. Möglich auch: betätigt Eifer für die Götter. Über düvas s. zu 1, 4, 5c.

d. d-yat ist synonym mit prati-sthā, vgl. Šat.
 9, 3, 4, 13; 11, 5, 2, 10 und AV. 17, 1, 30 prāvā māyy ā yatantām mit Chānd. Up. 3, 12, 3 asmin hīme prāvāh pratisthitāh, ferner āyattamāla festgewurzelt Tānd. 20, 16, 1.
 d. Das Lob der Herren wie in 1, 185, 9a su

4d. Das Lob der Herren wie in 1,185,9 a su verstehen; vgl. 1,178,9 b. 10a; 2,84,6 b, anders 6,24,2.

**5**ab: 7,1,19. **5**d = AV. 1, 2, 2 d.

an Söhnen und nicht dem an Kühen, du Sohn der Kraft, nicht dem Tadel! Halte die Anfeindungen ab!

6. Erwirk (uns) kinderreiche hohe Belohnung bei dem Opfer, du holder Agni! Mach uns größeren Reichtums teilhaft, der zur Freude gereicht, Ansehen gibt, du Glanzreicher!

## 8, 17 (251). An Agni.

- 1. Den ersten Bestimmungen gemäß entzundet, wird er mit Salben gesalbt, allbegehrt, flammenhaarig, in Schmalz festlich gekleidet, der lautere, gutopfernde Agni, um den Göttern zu opfern.
- 2. Wie du (früher) das Hotropfer der Erde, wie du das des Himmels kundig vollzogen hast, o Agni Jatavedas, so opfere mit diesem Opfer den Göttern! Wie für Manu fördere heute dieses Opfer!
- 3. Drei Leben hast du, Jatavedas, drei Uşas sind deine Mütter (?), Agni. Mit diesen erbitte kundig der Götter Gunst und sei dem Opfernden zu Heil und Segen.
- 4. Den Agni von schönem Glanze, von schönem Aussehen lobend, verneigen wir uns vor dir, dem zu Berufenden, o Jatavedas. Dich machten die Götter zum Boten, zum Rosselenker, zum Opferfahrer, zum Nabel¹ der Unsterblichkeit.
- 5. Welcher Hotr vor dir am besten geopfert hat, o Agni, abermals seinen Platz einnehmend und aus eigenem Antrieb wohlwollend, nach dessen Muster opfere, du Kundiger, und verrichte für uns die Opferhandlung bei der Götterladung!

# 3, 18 (252). An Agni.

1. Sei uns, Agni, wohlgesinnt, wenn wir an dich herantreten, gut wie ein Freund dem Freunde, wie die Eltern (dem Sohne); denn trugvoll sind die Menschenvölker. Flamme wider die Unholde, wenn sie sich stellen!

6: 2, 2, 12 cd. 6d: 1, 9, 6c.

#### 8, 17,

Triştubh. Dichter nach Anukr. Kata, Sohn des Viávāmitra. 12: 10, 56, 3c.

1b. Die Salben (aktibhih), die ihm die hellen Farben verleihen, sind das Opferschmalz, wie Säy. richtig erklärt. aktik, Pl. in Verbindung mit sam-anj auch 6,69,3c, mit anj 9,50,5, mit vy-anj 7,79,2.

2a wird durch Str. 5a erklärt. hotram Säy.: 'als Hotr die Opferspende weihtest'.

2b: 4, 8, 8d. 2d: 8, 40, 8.

8a. Oder: drei Lebensalter. Vgl. tryayuşa. Nach Sāy. 'dreifache Speisen als Nahrung, nämlich Schmalz, Pfianzen, Soma'.

8b. ajánth ist unsicher, nach Säy. die Mütter oder die nachgeborenen Schwestern, nach Roth die Geburten. Drei Uşas' auch 8,41,3; vielleicht 8,101,6 (ékam putrám tisrnám); TS. 4,3,11,1.

4c: 8, 19, 21; 6, 15, 4d; 7, 10, 3d; 10, 46, 4. 4d == 2, 40, 1d. 5a: 5, 3, 5.

5d. Vgl. adkvardn devdvitaye 6, 68, 10.

#### 8, 18.

Tristubh. Dichter wie 3, 17.

1c. jánānām könnte nach 1, 25, 14 b auch von purudruhah als Gen. obj. abhängen.

1d: 7, 1, 7; AV. 7,108, 2d. praticih, Säy. pratikülatayasmadabhimukhyenagacchatah, zu AV. pratimukham agacchatah. Vgl. bes. RV. 3, 30, 6c. An sich wäre auch möglich: "brenne sie fort, daß sie (wenn sie) den Rücken kehren". praticah = pratyahmanik khän, parahmukhan Säy. zu AV. 6, 32, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. Mittelpunkt.

<sup>28</sup> 

- 2. Verbrenn fein, o Agni, die näherstehenden Feinde, verbrenn das (böse) Wort des geizigen Fremden! Brenn sie, du Guter, der du die Unerkannten erkennst! Es sollen sich deine alterlosen (Flammen) unverzagt ausbreiten.
- 3. Einen Wunsch hegend, o Agni, bringe ich mit Brennholz, mit Schmalz eine Opferspende dar (dir) zur Ausdauer und Kraft. So weit ich es vermag, mit beschwörendem Worte benedeiend, (bringe ich) dieses göttliche Gebet (dar), um Hundert zu gewinnen.
- 4. (Flamm) auf mit deiner Glut, du Sohn der Kraft, besungen; verleih denen, die den Opferdienst versehen, hohe Kraft, reichlich Glück und Heil den Visvamitra's, o Agni! Wir putzen vielmals deinen Leib.
- 5. Bring das Kleinod, du guter Gewinner der Schätze der bist du, Agni, wenn angezündet das reichliche ins Haus des beglückten Sängers! Du besitzest breite Arme, schöne Formen.

## 8, 19 (253). An Agni.

- 1. Den Agni erwähle ich zum Hotr bei dem Opferfest, den klugen Seher, den allwissenden, unbetörten. Er soll für uns beim Gottesdienst opfern, da er am besten opfert; er erwirkt Gaben zum Reichtum, zum Gewinn.
- 2. Ich setze für dich, Agni, den Schmalzlöffel mit der Opferspende, zu (dir) den blinkenden mit der Gabe in Bewegung. Nach rechts gewandt und die Götterschaft herbittend hat er jetzt das Opfer mit den schenkenden Göttern zusammengebracht.
- 3. Der (tut es) mit schärferem Geist, der von dir unterstützt wird. Bemühe auch du dich für den, der sich bemüht, um (Reichtum) an guten Kindern! Agni! Wir möchten in der Fülle des männertüchtigsten Schatzes und als deine Lobsänger (in der Fülle) des Guts sein.
- 4. Denn die opferliebenden Menschen haben deine, des Gottes, Antlitze, o Agni, vervielfältigt. Fahre du Jüngster die Götterschaft her, auf daß du heute der himmlischen Schar opfern kannst!
  - 5. Wenn die Götter dich zum Hotr bei dem Opfermahl salben wollen, in-

Sa. icchamānah: Reichtum begehrend Say.

#### 8, 19,

Triştubh. Dichter nach Anukr. Gāthin, Sohn des Kutika.

1c = 10,58, 1c; vgl. 8, 4, 3d; 4, 6, 1b.

25: 4, 6, 8a.

2c = 4,6,8b. Nach 6,63,4 ist eher der Hot; als Agni Subjekt. Dazu stimmt auch Str. 3a besser.

2d. rattbhir vasubhih? Oder: 'mit den Gaben, mit den Göttern', als Hendiadyoin. Oder Auflösung der Abhängigkeit in ein Asyndeton.

8a ist jedenfalls elliptisch. Säy, ergänst yukto

bhavatt. sa, derselbe wie in 2d, also wohl der Hott.

8d. vdsvah Adj. zu raydh wie 2,2,12, oder diesem parallel. Vgl. noch 10,48,8b.

D. h. sie haben viele Opferfeuer angestindet.
 Vgl. purvanika, purudhapratika 8, 7, 8 und
 2, 25, 5b. tvė ist hier Gen. wie 8, 61, 6c und
 devdsya ist Apposition dasu.

<sup>8</sup>c. bráhmanā ist nach beiden Seiten zu verbinden, vgl. isano bráhmanā 2, 24, 15 und bráhmanā vándamānah 1, 24, 11.

<sup>8</sup>d. Es ist nochmals juhomi hinzuzudenken, vgl. mama — jühvati 2,41,18;8,89,8; girah juhomi 2,27,1.

dem sie dich zum Opfern einsetzen, so sei du, Agni, hier unser Beistand und verleih unseren Personen Ruhm!

# 3, 20 (254). An Agni bez. an alle Götter.

- 1. Der mit den Lobliedern Fahrende¹ ruft am Morgen den Agni, die Uşas, die Aśvin, den Dadhikra an. Die schönleuchtenden Götter sollen uns hören, die einmütig nach dem Opfer verlangen.
- 2. Agni, du hast drei Samen, drei Stätten; drei sind deine Zungen, viele, du rechtzeitig Geborener. Drei gottgenehme Leiber hast du; mit diesen wache unablässig über unsere Reden!
- 3. Agni Jatavedas, eigenmächtiger Gott! Viele sind deine Namen, des Unsterblichen, und viele sind die Zauberkräfte der Zauberkräftigen, du alles Zuwegebringender, die sie in dir vereinigt haben, der du nach deinen Verwandten fragst.
- 4. Agni ist wie Bhaga der Führer der himmlischen Völker, der Gott, der mit den Rtu's trinkt, der sich an den rechten Brauch hält. Er, der seit alters der Vrtratöter, der Allwissende, möge dem Sänger über alle Gefahren hinweghelfen.
- 5. Den Dadhikra, Agni und die Göttin Uşas, den Brhaspati und den Gott Savitr, die Aśvin, Mitra, Varuna und Bhaga, die Vasu's, Rudra's, Aditya's rufe ich hierher.

## 3, 21 (255). An Agni.

- 1. Dieses Opfer von uns bring zu den Unsterblichen, diese Opferspenden laß dir schmecken, o Jatavedas! Agni, nimm Platz und genieße als erster von den Tropfen des Fettes, des Schmalzes, o Hott!
- 2. Die schmalzigen Tropfen des Fettes träufeln für dich ab, du Lauterer. Eigener Bestimmung folgend tu für uns das Beste, das Erwünschte zur Götterladung!
- 3. Für dich sind die schmalztriefenden Tropfen, wahrhafter Agni, für den Redegewandten. Als bester Rsi wirst du entzündet; sei Förderer des Opfers.

8, 20.

Tristubh. Dichter wie 3, 19.

 Die bekannten Frühgottheiten, vgl. Str. 5.
 vdhnir ukthdih auch 1, 184, 1; vgl. ukthdvähas.

2. Spielerei mit der Dreizahl.

2a. Nach Sāy, sind die vājinā die drei Speisen Agni's: Schmalz, Pfianzen, Soma, nach Sāy. zu TS. 3, 2, 11, 1 die Purodāša's. In TS. 2, 3, 3, 4 bedeutet vājinā die männliche Kraft und Fortpfianzungzfähigkeit.

2d: 7, 8, 8.

8c. Die magfedm sind eben die Götter, die in d Subjekt sind, vgl. 3, 3, 11a. 8d. D. h. er kümmert sich um seine Verwandten oder Freunde, die Sänger, Frommen usw. (vgl. 1, 26, 3; 31, 9, 10; 2, 1, 9). Vgl. 3, 54, 16.

4b: 5, 12, 3c; 4, 34, 7c. Gemeint ist: im Turnus mit den Göttern, vgl. 1, 15. Nach Säy. wäre rtupde der Schützer der Jahresseiten.

5a = 10, 101, 1c; vgl. 7, 44, 3.

#### 2. 91.

Verschiedene Metren. Dichter wie 3, 19. Das ganze Lied steht TBr. 3, 6, 7 unter den Stokiyäversen, die im Ritual die fallenden Schmalstropfen begleiten.

1a: 7, 11, 5c. 2d: 10, 24, 2d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Sänger ist der Wagenfahrer, die Lieder sein Gespann.
28.\*

- 4. Für dich träufeln, du reicher (?), machtvoller Agni, die Tropfen des Fettes, des Schmalzes. Von den Dichtern gepriesen bist du mit hohem Glanze gekommen. Laß dir die Opfergaben schmecken, du Weiser!
- 5. Das kräftigste Fett, aus der Mitte herausgenommen, bringen wir dir dar. Es träufeln für dich, du Guter, die Tropfen auf die Haut. Nimm sie für die einzelnen Götter entgegen!

### 3, 22 (256). An Agni.

Das Lied als des Viśvāmitra in TS. 5, 2, 3, 8 bezeichnet, wird im Ritual des Agnicayana verwendet, TS. 4, 2. 4; VS. 12, 47—50, wohl nur aus Mißverständnis der purisydso agnicayah in Str. 4. Es sieht wie ein Fragment aus.

- 1. Dies ist der Agni, durch den Indra den ausgepreßten Soma voll Verlangen in seinem Bauch aufgenommen hat. Wie ein Renngespann, das tausendfältigen Preis gewonnen hat, wirst du als der Gewinner gelobt, o Jatavedas.
- 2. Agni, deine Kraft im Himmel und auf Erden, in den Pflanzen und in den Gewässern, du Opferwürdiger, mit der du die weite Luft durchzogen hast, die ist der funkelnde, wogende Lichtglanz, der Herrscheraugen hat.
- 3. Agni, du gehst zur Flut des Himmels, du hast die Götter geladen, die die Weisen (?) sind, (du gehst) zu den Wassern, die im Lichtraum jenseits der Sonne und die sich unterhalb (dieser) einstellen.
  - 4. Die Agni's der Quellen (?) zusammen mit denen der Ströme sollen ohne

4a. adhrigo?

5a. VS. 21, 43. Nach den Komm. ist die Netzhaut (vapā) des Opfertieres gemeint. 'Aus dem Mittelstück des Tieres' Sāy., 'aus der Mitte des Leibes' Uv. und Mah. zu VS. 21, 43.

5c. tvacf: 'Auf die Haut, auf die vapā oder auf deine Haut, auf den Leib d. h. die Flamme' Säy. (dies wohl richtig); 'die an der Netzhaut hängenden Tropfen' Säy. zu TBr.

5d. práti vihi: pratyekam vibhajasva (\*verteile sie auf jeden einzelnen') Sāy., pratyekam piba (\*trinke sie für jeden einzelnen') Sāy. zu TBr. prati-vi s. zu 8, 101, 10.

#### 8, 22,

Tristubh, 4 Anustubh. Dichter wie 3, 19. 15: 2, 22, 2.

1cd. Vermischung zweier Konstruktionen. Entweder: wie einer, der den Preis gewonnen hat, sein Rennpferd lobt, so lobe ich Agni; oder: wie ein Rennpferd, das den Preis gewonnen hat, gelobt wird . . . Also Anakoluthie<sup>1</sup>. Jedenfalls wird Agni mit dem Rennpferd verglichen, nicht Soma. Das tert. comp. liegt in sasaván san stayase, vgl. 3, 2, 3d. Das Lob des siegreichen Rosses wie in 1,

27, 1; 138, 2; 4, 3, 12; 10, 1; 5, 36, 2; 41, 10. 6, 12, 4; 8, 102, 12; 103, 7. Der YV liest sahasriyam. 'Du wirst von den Opfernden gepriesen als einer, der Speise geschenkt hat, die Tausesde wert ist wie ein Rennpferd' Sāy. zu TS. 4, 2, 4, 2. 'Den Soma, der eine für tausend geeignete Speise ist' Mah zu VS. 12, 47.

2ab: 1, 91, 4; 108, 11. 'Im Himmel als Sonne, auf Erden als Opferfeuer, in den Pflanzen als die reifmachende Zeit, in den Wassern als unterseeisches Feuer, die Luft als Blitz' Säyzu TS. 4, 2, 4, 2. ätatäntha 'ausgebreitet d. h. erhellt hast' ebenda Säy.

2d. nrcakeah nach den Komm.: die Menschen als Beobachter beschauend.

8a. Vgl. 8, 26, 17a.

8c: 1, 23, 17; 10, 27, 21. Die Zeile wird Kaus. Br. 24, 5 zitiert und ib. 4 erklärt, ebenso Sat. 7, 1, 1, 24.

8d. 'Du verwandelst dich in diese Formen' Uv. zu VS. 12, 49.

4a. Über purişyà s. zu 1, 163, 1. Es sind vielleicht die in den Quellen, bez. im himmlischen Urquell (vgl. Str. 3) befindlichen Agni's gemeint Die purişyàso agnáyak spielen im

Falsch an diesem Opfer Gefallen finden und große Genüsse (gewähren), die keine Krankheiten bringen.

5 = 3, 1, 23.

## 3.23 (257). An Agni.

Die Anukr. macht Devasravas und Devavāta zu Rşi's des Lieds. Nach Str. 3 ist nur Devasravas der Sprecher und Devavata sein Gehilfe. Oder ist Devavata der Vater des Sraiava (vgl. 4, 15, 4; 6, 27, 7), also König und Devasravas sein Purchita? Vgl. zu 10, 69.

- 1. Herausgerieben ist der jugendliche Seher an seinem Platze gut aufgehoben, des Opfers Leiter. Unter den gealterten Hölzern nicht alternd hat hier Agni Jatavedas die Götterspeise empfangen.
- 2. Den Agni haben reichlich ausgerieben die beiden Bharatiden Devasravas und Devavata, den wohlverständigen. Agni! Blick her mit deinem großen Reichtum', sei uns Bringer von Labsalen Tag für Tag!
- 3. Die zehn Finger haben als allerersten erzeugt den von den Müttern schöngeborenen Liebling. Preise den Agni des Devavata, o Devasravas, der der Menschen Gebieter sein soll!
- 4. Ich setze dich ein an den besten Platz der Erde, in die Stätte der Ila an dem Glückstag der Tage. An der Drsadvati, an der Apaya unter dem Menschengeschlecht, an der Sarasvati leuchte prangend, o Agni!

5 = 3, 1, 23,

### 3, 24 (258). An Agni.

- 1. Agni, überwältige die feindlichen Heere, treibe die Nachsteller fort! Unüberwindlich, die Unholde überwindend mögest du dem, der mit dem Opfer fährt. Ansehen verleihen.
- 2. Agni! Du wirst mit der Idaspende entflammt, du der opfereifrige Unsterbliche. Freu dich fein an unserem Opferwerk!
- 3. Agni, du Sohn der Kraft, mit deinem Glanze wachsam, (mit Schmalz) begossen, setze dich nieder auf mein Barhis hier!

Agnicayana eine Rolle, wurden aber auch dort, wie Sat. 6, 8, 2, 9; 6, 6, 8, 4 zeigt, schon frühzeitig nicht mehr verstanden. Säy.: 'pur., die mit Sand gemischten Feuer, d. h. Feueraltäre, pravanebkik mit den zum Graben des Lehms dienenden Spaten usw. versehen',

4b. pravaná doch wohl gegen Pp. (pravaná) eine Taddhitabildung von pravand wie vasantá von vasantá.

4d. Auch Say, faßt den Satz als Ellipse und erganzt prayacchantam. Vgl. 9, 49, 1c; 8, 62, 14c; 10, 17, 8d.

Meist Tristubh.

1a: 7, 42, 4c.

 Das Opferschmals ist seine Götterspeise, vgl. 8, 26, 7b.

8a. paroyam, vgl. 3, 14, 3c. Say.: den Uralten. 8c Agni heißt hier nach seinem Erzeuger dasvavatá, wie er bhárata (2, 7, 1; 4, 25, 4; 6, 16, 19, 45 = agnir bharatásya 7, 8, 4) oder dáivodasa (8, 103, 2), vadhryaśva (10, 69, 5 = agnir vadhryaśvásya ib. 1), trásadasyava (8, 19, 32), dnava (8, 74, 4) heißt.

4a: 3, 53, 11d. 4ab: 3, 29, 4ab. 4c. mánuse sc. jáne, vgl. 5, 21, 2 u. i. Die

Āpayā ist wohl die spätere Āpagā, die nach Mbh. 3, 88, 68 ein bekannter Fluß in Kuruksetra war.

8, 24,

1 Anuştubh, 2-5 Gāyatrī. 2a. ijā, vgl. su 1, 128, 746 w 1d = 3, 8, 8d.**3**8 = 8, 19, 25c; 75, 8b. 8c = 8, 17, 1c.

<sup>1</sup> Dem Glanz des Feuers.

- 4. Agni! Halte unsere Lobreden in Ehren mit allen Agni's, mit den Göttern, und die sich sonst bei dem Opfer geehrt fühlen (?).
- 5. Agni! Gib dem Spender Reichtum an Männern, vollzähligen! Eifere uns an, daß wir reich an Söhnen werden.

## 3, 25 (259). An Agni.

- 1. Agni, du bist des Himmels kluger Sohn und der Sproß der Erde, der Allwissende. Opfere hier den Göttern recht, du Kundiger!
- 2. Agni, der Kundige, gewinnt die Kräfte, er gewinnt den Siegerpreis, er der zum (Empfang des) Unsterblichen bereit ist. Fahr du uns die Götter her, du Viehreicher!
- 3. Agni beleuchtet Himmel und Erde, die allen Völkern gehörenden, unsterblichen Göttinnen, er der Unbetörte, mächtig durch seine Siegesgewinne, glanzreich durch die Huldigungen (der Menschen).
- 4. Agni und Indra! Kommet hierher in das Haus des Opferspenders, zum Opfer des Somapressenden, zum Somatrunk nicht fehlend, ihr beiden Götter!
- 5. Agni, (du Sohn) der Gewässer wirst im Hause ständig entzundet, du Sohn der Kraft, Jatavedas, deine Stätten durch deine Gunst verherrlichend.

### 3, 26 (260). An Agni Vaiśvānara.

Drei zusammenhängende Triaden (*trca*). Die erste enthält die Sämidhenīverse. Agni wird aus dem Reibholz durch die Kraft des Dichterwortes hervorgelockt. In der zweiten wird der neuentstandene Agni mit Hilfe der Marut angefacht. Die letzte Triade ist die Antwort Agni's<sup>1</sup>, in der er zuerst sein eigenes Lob (7) und dann das des Dichters singt.

1. Den Agni Vaisvanara im Geiste erschauend rufen wir Opfer spendend, den worthaltenden Sonnenfinder, den gabenschönen Gott, den Wagenfahrer, den erfreulichen, wir Kusika's Gutes begehrend mit Lobreden herbei.

4a: 1, 26, 10.

5c. sünumátah proleptischer Akk. pl. oder Gen. sg., zu dem nach 3, 16, 3 rayah zu ergänzen ist. Vgl. noch 8, 4, 16.

#### 8, 25.

Virai.

tánā wie 3, 27, 9c. Sāy. tanayo 'si. Oder ist es Instr. = fanāşā 3, 1, 3b: 'und nach Abstammung der allwissende (Sohn) der Erde'?
 VS. 8, 20c. fdhak, Uv. su VS.: fdhnuvan, samardhayan, Mah.: samrddham yathā bhavati oder fdhnuvan, yafnam samardhayan; Sāy.: pṛthak, krameņa.

2ab. Ausdrücke aus dem Rennsport. 2b. amftaya bhūsan 3,34,2; vgl. 8,31,9°; amfteşu bhûşan TBr. 2, 5, 4, 5. amftâya danach kollektiv. 4c: 6, 60, 4c; 2, 18, 4d. 5a. apâm nach Sāy. mit duroné zu verbinden erscheint hart, da duroné im Zusammenhang mit Agni stets die menschliche Wohnung bezeichnet, vgl. bes. 4, 2, 7; 7, 12, 1; 10, 110, 1; 3, 1, 18; 18, 5 und 1, 73, 4; 7, 1, 2. apâm ist also wohl elliptisch und napat zu ergänzen. 5c. Sāy.: für die Welten durch deinen Schutz sorgend.

8, 26,

1-6 Jagati, 7-9 Tristubh.

 Im Geiste, bevor der neue Agni dem Auge sichtbar wird, vgl. 7, 1, 1a.

1b. soaroidam: er bringt durch seine Helle die Sonne, d. h. Licht auf Erden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Str. 7 und 8 sind nach der Anukr.-eine atmastutt, d. h. ein Selbstlob des Agni. Später interpretierte man dies fälschlich als Lob der Weltseele. — Ähnliche Antwort des Gottes auf das Lob des Dichters findet sich 10, 167, 4; 8, 98, 26; 101, 16; 6, 9, 3—5; AV. 7, 79, 2; 8, 9, 22. 

\* Ferner ist 2, 18, 2 su vergleichen.

- 2. Den schmucken Agni rufen wir zum Beistand, den Vaisvanara, Matarisvan, den preiswurdigen, den Brhaspati zum Gottesdienst des Menschen, den Redegewaltigen, den Erhörer, den Gast, den Schnelläufer.
- 3. Wie ein Pferd wiehernd wird er durch die Frauen entzundet, der Vaisvanara von den Kuśika's in jedem Geschlecht. Agni soll uns die Meisterschaft. die besten Rosse, das Kleinod einbringen, indem er auf die Unsterblichen (wartend) wachsam ist.
- 4. Die Ehrengaben sollen zum Vorschein kommen! Mit ihren Stärken haben sich die Agni's zu voller Pracht vereint. Ihre scheckigen Antilopen haben sie angeschirrt, die hochgewachsenen, allwissenden Marut. Die Unbeirrten machen die Berge erzittern:
- 5. Die allbekannten Marut, durch Agni verschönt. wir bitten um ihren heftigen, gewaltigen Beistand - die brausenden Rudrasöhne, die in Regen gekleideten, wie Löwen mutgetrieben, die Gabenschönen.
- 6. Schar um Schar, Rotte um Rotte bitten wir mit Preisreden um den Glanz des Agni, um die Kraft der Marut - ihre Rosse sind scheckig, ihre Gaben unentreißbar; sie kommen zum Opfer, kundig in der Weisheit.

### (Agni:)

- 7. "Ich bin Agni, von Geburt der Jatavedas. Das Schmalz ist mein Auge, in meinem Munde wird es Götterspeise. Ich bin das dreifache Loblied, der den Raum durchmißt, die unverlöschliche Glut. Opfer bin ich genannt."
  - 8. "Weil er mit drei Sieben das Preislied gesiebt hat, im Herzen den Weg

2c Agni ist Brhaspati als der brahmán des Opfers, vgl. 2, 1, 3; 4, 9, 4 und 10, 141, 3. mánuso devátataye, vgl. 5, 29, 1; 6, 4, 1.

8a. Durch die Finger. Zugleich: wird (als Hengst) von den Weibchen hitzig gemacht. 86. Vgl. 3, 29, 15; 3, 1, 20d.

8c: 7, 16, 12; 8, 12, 33.

8d: 1, 31, 9b; 3, 28, 5d; 9, 44, 8a; 97, 2d.

4a. vájāk in Verbindung mit Agni auch 3, 27, 1. 11; 5, 15, 5; 7, 1, 8; 10, 142, 6. Zunächst wird man nach 3, 27, 1 die Schmalzspende darunter verstehen, die Agni nach beendeter Fahrt als Belohnung bekommt. Das Erscheinen der Marut aber ist nur eine poetische Hyperbel, die das Anfachen des aus dem Reibholz entsprungenen Agni andeuten soll 1. Dies Anfächeln fand unmittelbar nach den Sämidhenistrophen statt (Ap. Sr. 2, 12, 7). Da das Anfachen später durch upa-vajayati ausgedrückt wird, so könnte man einen noch engeren Zusammenhang des obigen vaja mit dem Anfachen vermuten. odia, das später auch Flügel

und die Federn des Pfeils bedeutet, müßte dann etwa die Schwungkraft oder das, was Schwung verleiht, bedeuten. - távisibkik ist mit sammislah zu verbinden nach 1,64, 10; 7, 56, 6.

4c. brhadúksah vgl. brhád uksámánáh 5,57,8. 4d: 1, 39, 5; 8, 7, 4.

Sa. agniériyah, oder: den Agni verschönend. vgl. 6b.

6ab verläuft in der Konstruktion von 5b. cd in der von 5a und cd.

6a: 5, 53, 11. 6c = 2, 34, 4c.

6d. vidátheşu dh. 8, 28, 4 d.

7. Agni identifiziert sich hier mit dem Opfer. 75: 8, 12, 18c; 3, 28, 1d. Das Schmalz vermehrt seine Helle, darum heißt es sein Auge.

7c: TBr. 8, 7, 9, 9.

8 feiert den Dichter und ist Fortsetzung der Rede des Agni. Wer in der Str. ein weiteres , Selbstlob des Agni sehen will, könnte sich auf 7, 9, 2 berufen.

8a wird durch b erläutert. Die Seihen (passes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AV. 8, 8, 1 heißt es, daß die Marut den entstandenen Agni anschirren sollen. Stellen s. su RV. 8, 16, 2.

zu dem Gedanken, zum Licht' findend, hat er sich aus eigener Kraft das höchste Kleinod verdient und er überschaute Himmel und Erde."

9. "Ihn, der ein unversiegbarer Quell mit hundert Strömen ist, den redekundigen Vater der Worte, (wie) die Windsbraut im Schoße der Eltern\* rauschend, ihn schützet, ihr beiden Welten, dessen Worte wahrhaft sind!"

# 3,27 (261). An Agni.

- 1. Eure für die Himmelswelt bestimmten Ehrengaben, in Opferspenden bestehend, sollen mit dem Schmalzlöffel zum Vorschein (kommen). Zu den Göttern geht er, ihre Gunst suchend.
- 2. Agni rufe ich mit Lobeswort an, den redekundigen Ausrichter des Opfers, den Erhörenden, der das Erwartete (?) besitzt.
- 3. Agni! Wir möchten imstande sein, deine, des Gottes, Siegesrosse zu lenken; wir möchten den Anfeindungen entrinnen.
- 4. Bei der Opferhandlung entzündet ist der lautere Agni mit den Flammenhaaren anzurufen — an ihn wenden wir uns.
- 5. Von breiter Gestalt, unsterblich, in Schmalz festlich gekleidet, (mit Schmalz) schön begossen, ist Agni der Spendenfahrer des Opfers.
- 6. Den Agni haben sie eifrig mit bereitgehaltenem Löffel so recht von Herzen opfernd zur Gumsterweisung bewogen.
- 7. Als Hotr geht der unsterbliche Gott voran mit Zauberkraft, die (Worte der) Weisheit anregend.
- 8. Der Preisgewinner wird in seine Siegespreise (Ehrengaben) eingesetzt, bei den Opferhandlungen wird er vorgeführt, der redekundige Ausrichter des Opfers.
- 9. Mit Andacht wurde der Auserwählte erzeugt. Er empfing den Keim der Wesen, als Kind des Daksa seinen Vater (Daksa).

trāņi) sind das innere Gedankensieb (vgl. 9, 73,7—9; 67,23; 10,71,2; 3,1,5; 8,5; 7,85,1).

8b. Das Licht des Gedankens und der Erkenntnis oder der Erleuchtung wie 6, 9, 6.

8c: 1,182,4; 9,47,4. Zu svadhábhíh vgl. 9,95, 1d.

8d. Der Sinn ist: er ist jetzt ein krantadarsin, ein allsehender Rsi geworden.

9 setzt das Lob des Dichters fort. Die indischen Exegeten deuten die Str. auf den Lehrer des Viśvāmitra, doch ist das nicht nötig. Die letzte Triade wird so viel einheitlicher. a und c sind Metaphern, a der Quell für die Unerschöpflichkeit der Worte, c das Sausen, doch wohl des Windes, für die Macht des Gesanges.

8, 27.

Gāyatrī. Strophenbau.

- 1a. Vgl. 3, 26, 4. Danach yantu zu ergänzen. Die väjäh haben auch 1,53,5 das Beiwort abhidyavah.
- Das Opfer oder der Opferlöffel. Nach Säyder Opferer.

2a: 3, 26, 1d. 2b: 8, 23, 9b.

2c. Ob dhitávanam für dhitá-vanam?

8ab: 2, 5, 1.

4. So oder ein Satz und Anakoluthon wie 7, 97, 4c; 10, 65, 9; 66, 4.

5a: 8, 2, 11c. 6: 7, 94, 5; 8, 74, 6.

7a = 8, 19, 24d. 7b: 1,144,1. 7c: 10,110,7c.

8. Das Bild in a wird durch b erklärt.

9b = AV. 5, 25, 2b; 6, 17, 1b. Nach den AV. Stellen kann über den Sinn der Worte kein Zweifel bestehen. Es fragt sich nur, wer Subjekt des Satzes sei. Im AV. ist es die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Erleuchtung.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Im Schoße von Himmel und Erde, d. h. in der Luft.

- 10. Dich, den zu Erwählenden, habe ich eingesetzt, du von der Id mit Kraft erzeugter (Sohn) des Daksa, den leuchtenden Usij (Fürsprecher?), o Agni.
- 11. Den Agni, den Lenker (?), der über die Gewässer hinüberkommt, zünden eifrig bei der Ausübung des rechten Brauches' die Redekundigen unter Ehrengaben an.
- 12. Das Kind der Kraft, der bei der Opferhandlung zum Himmel leuchtet, den Agni rufe ich an, der Sehergabe besitzt.
- 13. Anzurufen, zu verehren, durch das Dunkel sichtbar, wird Agni, der Bulle entzündet.
- 14. Der Bulle Agni wird entzundet, der wie ein Roß die Götter fährt. Ihn berufen sie mit Opfergaben.
- 15. Dich, den Bullen, wollen wir Bullen, o Bulle, entflammen, den hoch aufleuchtenden, o Agni.

## 3, 28 (262). An Agni.

Das Lied zerfällt in drei Abschnitte, die sich auf die Opferung des Reiskuchens (purojäs) an den drei Savana's verteilen. Vgl 3,52. Über das Verhältnis zum späteren Ritual s. Bergaigne, Recherches sur l'histoire de la liturgie védique p. 16.

- 1. Agni, laß dir unsere Opfergabe, den Reiskuchen, bei der Morgenspende schmecken, o Jätavedas, du an' Weisheit Reicher!
- 2. Der Reiskuchen ist gar, o Agni, oder vielmehr für dich zubereitet; den laß dir schmecken, du Jüngster!
- 3. Agni! Hab nach dem geopferten Reiskuchen Gelüst, der einen Tag alt ist. Du, der der Sohn der Stärke, bist zum Opfer bestellt.
- 4. Bei der Mittagspende laß dir, Jatavedas, hier den Reiskuchen schmecken, du Weiser! Agni, deinen, des Jüngsten, Anteil schmälern nicht die in der (Opfer)kunde Erfahrenen.
  - 5. Agni, so mögest du denn bei der dritten Spende den geopferten Reis-

Erde. Hier jedenfalls nicht der Sprecher, eher das Reibholz oder Agni selbst. Agni ist einerseits bhúvanasya gárbha 10, 45, 6, gárbhas ca sthùtám gárbhas carátham 1, 70, 3, gárbho ródasyoh 10, 1, 2. Andererseits legt er den garbha in diese Wesen 8, 2, 10. Diese beiden Vorstellungen scheinen hier in der Idee des tanunapat (vgl. zu 3, 1, 10) sich zu verschmelzen. Agni empfängt selbst den Keim der Wesen, d. h. sich selbst (Såy. evätmänam eva garbharüpatayd adadhe). Und dieser garbha ist wiederum identisch mit dem Vater des Dakşa, d. h. dem Urvater der Welt, dessen Kind Agni ist. Agni ist also zugleich Vater, Mutter und Kind. Dies ist wohl der tiefere Sinn der Str.

10b knüpft an 9c an. Zu ddkşasya ist putra zu ergänzen, bez. dieser Begriff liegt in sahaskṛta. Sāy. ergänzt duhitā und faßt gegen den Akzent iţā als Nom.: 'die Vedi genannte Erde'. Vgl. 3, 29, 3d.

11a. yantüram: Lenker des Opferwagens oder des Opfers nach 8, 19, 2. aptür auch bildlich s.v.a. alle Schwierigkeiten überwindend.

11b. rtdsya yóge wie 10, 30, 11.

186: 8, 74, 5b; 6, 10, 4; 48, 6; 7, 9, 2.

#### 8, 28.

Verschiedene Metren.

5d: 8, 26, 8d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Opfers. <sup>2</sup> Oder: durch Weisheit.

kuchen genehmigen, du Sohn der Stärke. Und bring das Opfer unter Beifall zu den Göttern, das kostbare, das auf die Götter wartet.

6. Agni, dich stärkend, laß dir das Opfer, den Reiskuchen schmecken, der einen Tag alt ist, o Jatavedas!

### 3, 29 (263). An Agni.

Lied zur feierlichen Erzeugung und Einsetzung des Opferfeuers im Beginn der Opferhandlung.

- 1. Dies ist das Reibegestell, das Zeugungsglied ist fertig. Bring die Stammesfürstin herbei, wir wollen wie vordem das Feuer ausreiben!
- 2. Agni Jatavedas ist in den beiden Reibhölzern verwahrt, wohlaufgehoben wie die Leibesfrucht in den Schwangeren. Tag für Tag ist Agni von den frühwachen Menschenkindern, die Opferspenden haben, anzurufen.
- 3. Steck (ihn) kundig in die Ausgestreckte hinein. Gleich nach der Empfängnis hat sie den Bullen geboren. Mit rotem Schopfe weiß ist sein Aussehen ist der Sohn der Ila zu rechter Zeit geboren worden.
- 4. Wir setzen dich ein in die Stätte der Ils im Nabel der Erde, o Agni Jstavedas, daß du die Opferspende fahren sollst.
- 5. Reibet, o Männer, den nicht doppelzungigen Seher aus, den klugen Unsterblichen von schönem Ansehen! Das Wahrzeichen des Opfers, den freundlichen Agni, erzeuget zuerst vorweg, ihr Männer!
- 6. Wenn sie mit den Armen (ihn) ausreiben, so erstrahlt er in den Hölzern rötlich wie ein Preisrenner. Unaufhaltsam wie der prächtige (Wagen) der Asvin auf der Fahrt, verschont er die Steine, das Gras verbrennend.
- 7. Geboren erstrahlt Agni, die Augen auf sich ziehend, der siegreiche, redekundige, von den Sehern gepriesen, gabenschön, den die Götter als berufenen allwissenden Opferfahrer zu den Opfern bestellt haben.
- 8. Setz dich, o Hotr, kundig auf deinen Platz; setz das Opfer in den Schoß der Guttat. Die Götter einladend mögest du den Göttern die Opferspende opfern. O Agni, lege in den Opfernden hohe Kraft!
  - 9. Macht riesigen Rauch, ihr Freunde! Ohne Unfall gelanget zum Ziel!

8, 21

Verschiedene Metren.

1a. adhimanthana (gebildet wie adhisavana) ist die Unterlage, auf der das Feuer ausgerieben wird, sei es der Platz des Reibens (Hillebrandt), sei es die Unterlage 1 oder das Untergestell für das Reibholz, jedenfalls nicht dieses selbst, da dieses in c besonders erwähnt wird.

 Der Drehstab<sup>a</sup> (pramantha). kṛtâm erinnert an kṛtâ 1, 28, 2.

1c. Das Reibholz.

2. Kathop. 4, 8. 2a: 10, 27, 16c.

Sa. Den Drehstab in die arani (Reibholz).

8c: 1, 115, 5c; 5, 1, 2c.

 $4ab: 3, 23, 4ab, \qquad 4d = 1, 45, 6d.$ 

5c. purdstät, vgl. 3, 8, 2 a und purdh 1, 170, 4 b. 'Im Anbeginn der heiligen Handlung' Säy. prathamán pur. auch AV. 4, 1, 1 = zu allererst. 7d: 3, 28, 3 c.

8b. Der Sinn ist wohl: zu den übrigen guten Werken im Himmel. sukrtásya yónau auch 10, 61, 6. Nach Sāy. in den Himmel, nach den Komment. zu VS. 11, 35 auf das Antilopenfell des Opferplatzes.

8c: 7, 17, 8a. 8d: 3, 18, 4b.

9: AV. 11, 1, 2 (u. a. wird dort organal statt of sapam gelesen).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie der adhimanthanasakalah (yasyopari mathyate 'gnih so 'dhimanthanah [sa-kalah] Rudr. su Ap. Sr. 7, 8, 3). Vgl. Eggeling su Sat. 3, 4, 1, 20.

<sup>2</sup> Vgl. Schwab, Das altindische Tieropfer, S. 78.

Dies ist der Agni, der Schlachtensieger, der Meister, durch den die Götter die Dasyu's überwältigten.

- 10. Dies ist dein zeitgemäßer Schoß, aus dem geboren du erstrahltest. Ihn kennend setz dich nieder, Agni, und fördere unsere Lobrede!
- 11. Tanunapat heißt der Asurische als Leibesfrucht, zum Narasamsa wird er, wenn er geboren wird, Matarisvan, wenn er in der Mutter sich bildete. Zum Windstrom ward er in seinem Laufe.
- 12. Mit Geschick ist der Seher herausgerieben, mit Geschick eingesetzt. Agni, vollzieh das Opfer gut, verehre für den Gottverlangenden die Götter!
- 13. Die Sterblichen haben den Unsterblichen erzeugt, der keine Fehlgeburt ist, den sich durchsetzenden mit starkem Gebiß. Zehn unvermählte Schwestern¹ halten vereint den neugeborenen Mann umfaßt.
- 14. Von sieben Opferpriestern umgeben erstrahlte er seit alters, wenn er im Schoße der Mutter, an ihrem Euter erglühte. Nicht schließt der Erfreuliche Tag für Tag die Augen, nachdem er aus dem Leibe des Asura geboren wurde.
- 15. Die Feinde bekämpfend wie die Heereszüge (?) der Marut, verstehen die Erstgeborenen des heiligen Wortes alles. Die Kusika's haben die erleuchtete heilige Rede zustande gebracht; sie haben den Agni entflammt, jeder einzelne in seinem Hause.
- 16. Da wir dich heute bei diesem beginnenden Opfer, du kundiger Hotr, hier erwählt haben du hast (bisher) beständig geopfert und beständig den Dienst versehen so komm des Weges kundig als Kenner her zum Soma!

# 2. Gruppe. Lieder an Indra, 3, 30-53.

## 3, 30 (264). An Indra.

1. Nach dir verlangen die somawürdigen Freunde\*; sie pressen Soma aus, sie bereiten das Opfermahl. Sie trotzen der üblen Nachrede der Leute, denn außer dir gibt es keine Losung, o Indra.

95. Bild aus dem Rennsport.

10a: 10, 91, 4. rtviyah ist eigentlich Hypallage und meint den zur rechten Zeit geborenen Agni, vgl. 10, 91, 6.

10d: 9, 40, 5c; 97, 36d.

11. Die einzelnen Stadien des erzeugten Agni. Vgl. Sat. 2, 3, 2, 9—13, und vom Soma VS. 8, 55—58.

11a. Oldenberg denkt an gårbhe statt gårbhah des Pp.: 'heißt der A. im Mutterleib'. Asurisch (deurd) heißt Agni, solange er verborgen ist. Vgl. den deura Str. 14d.

18b. asremán mit Säy. von eriv.

18cd: 1, 140, 8a.

14a. Die Mutter soll nach Say, die Erde sein; eher das Reibholz.

14d. Der Asura wohl derselbe wie 10, 124, 3—4, d. h. der Asura κατ' εξ. oder Vṛṭra.

15b. Die Kusika's haben die Macht der heiligen Rede (brdkman) im Erbbesitz. Vgl. 3, 53, 12. 15d: 3, 26, 8 b. 16: VS. 8, 20 = AV. 7, 97, 1. 16c. AV. liest ayak: 'du mögest sicher kommen'. 16d = 3, 35, 4d.

8, 80.

Triştubh. 15: 1, 169, 8d; 10, 91, 9c. 1cd. Der Gedanke wie in 1, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Finger. 
<sup>2</sup> Die Sänger und Priester.

- 2. Für dich sind selbst die entferntesten Räume nicht weit ab. Komm doch her mit den Falben, du Falbenlenker! Für den starken Bullen sind diese Trankopfer bereitet. Die Preßsteine sind eingestellt bei entzundetem Feuer.
- 3. Indra mit schönen (Trinker-)Lippen, der Gabenreiche, der Überwinder mit der großen Heerschar, der Tatenreiche, Drohende was du, der Gewaltige, unter den Sterblichen in der Bedrängnis tatest, wo bleiben diese deine Heldentaten, du Bulle?
- 4. Denn du fürwahr, der du das Unerschütterliche erschütterst, ziehst allein aus, die Feinde erschlagend. Auf dein Gebot standen Himmel und Erde, die Berge wie festgerammt.
- 5. Und in Furchtlosigkeit hast du Vielgerufener rühmlich allein eine feste Sprache geführt als der Vrtratöter. Selbst diese beiden unbegrenzten Welthälften sind, wenn du sie zusammenfassest, für dich nur eine Handvoll, du gabenreicher Indra.
- 6. Dein (Wagen) soll fein mit dem Falbenpaar in gestrecktem Laufe, deine Keule soll die Feinde zermalmend vordringen, o Indra. Erschlag sie, wenn sie sich entgegenstellen, wenn sie von hinten kommen, wenn sie den Rücken kehren! Mach alles wahr; es soll ein Ende gemacht werden!
- 7. Welchem Sterblichen du Genüge (?) getan hast, der hat Anteil an dem noch unverteilten Hauswesen. Glückbringend ist deine Gnade, o Indra, in Schmalz gehend; tausendschenkend deine Freigebigkeit, du Vielgerufener.
- 8. Den mit der Danu zusammenhausenden handlosen Kunaru hast du zerschmettert, vielgerufener Indra. Auf den sich auswachsenden Vrtra, den Feindseligen, den Fußlosen hast du, Indra, mit der starken (Keule) losgeschlagen.
- 9. Du, Indra, hast die gütige (?), eifrige, große, unbegrenzte Erde an ihren Platz gesetzt. Er stützte den Himmel, der Bulle, den Luftraum; auf dein Geheiß sollen hier die Gewässer fließen.
- 10. Ohne zurückzufordern (?) hat sich Vala, der Rinderpferch, noch vor deinem Schlage furchtsam aufgetan. Er machte die Wege frei, um die Rinder herauszutreiben. Die blasenden Chöre (der Marut) ermutigten dich, den Vielgerufenen.
  - 11. Indra allein hat die beiden schätzereichen gepaarten Himmel und Erde

**<sup>2</sup>a**: 2, 27, 3d; 1, 168, 6. **2c**: 3, 1, 20c.

<sup>2</sup>d: 6, 40, 3a. 8a: 1, 174, 1c.

<sup>8</sup>c. bādhitāḥ, Sāy. 'von den Asura's im Kampfe bedrängt'. In diesem Sinne steht bādhitāḥ 8, 73, 18.
45: 8, 15, 3b; 90, 5cd.

<sup>4</sup>cd: 2, 12, 2; 6, 80, 3. Zu nímitä etwa sihūņā (vgl. 5, 62, 7) zu ergänzen oder unregelmäßiger Sandhi für nímitā(h) iva.

<sup>55: 10, 48, 6</sup>d.

<sup>6</sup>a. Die Ergänzung des Subjekts nach Säy.

<sup>7</sup>b: 10, 112, 10d. 8a: 1, 82, 9.

<sup>8</sup>b. kinārum? Dunkles Beiwort des Vṛtra, nach Sāy. irgend ein Asura. Roth bringt das Wort mit kuni 'armgelähmt' zusammen.

<sup>8</sup>c. Zu várdhamānam vgl. TS. 2, 4, 12, 2.
9a. samanám ist dunkel, vgl. Pāņ. 6, 4, 167
und samaná RV. 2, 11, 7c. Nach Sāy. =
samānām; Ludwig: in heftiger Bewegung

<sup>9</sup>d. Hier, auf Erden (Sāy.). 10a. alātradh? Vgl. 1, 166, 7b.

<sup>10</sup>d: 2, 34, 1d; 11, 8c; 8, 12, 22.

<sup>11</sup>d. işâh ist doch wohl Gen. sg. von rathih (Nom. sg.) abhängig, vgl. işâs pâtih 4,55,4; 9,14,7 und rāyō rathih 6,48,9. Roth faßt beide als Akk. pl. ('Wagenlasten bildende Speisen'). Dann ist 1,9,8c; 121,14c su vergleichen. Säy. macht zwei Nom. daraus: rathavān sthātum icchan.

- erfüllt. Auch aus der Luft (komm) zu uns im Kampfe, (bring uns) als der Wagenlenker der Speise verdoppelt die Gewinne, du Held!
- 12. Die Sonne verfehlt nicht die vorgezeichneten Richtungen, die Tag für Tag vom Falbenlenker bestimmten. Wenn sie ihre Wege vollendet hat, dann macht sie mit den Rossen Ausspann. Das aber ist sein (Werk).
- 13. Sie verlangen beim Kommen der Morgenröte aus dem Dunkel (der Nacht) das große, prächtige Antlitz der Aufleuchtenden zu sehen. Alle erkennen, wenn sie in ihrer Herrlichkeit gekommen ist: Des Indra viele Werke sind wohlgetan.
- 14. Ein großes Licht ist in ihren Eutern verwahrt: die rohe Kuh wandelt die gekochte (Milch) tragend. Aller Wohlgeschmack ward in der Kuh vereinigt, als Indra sie zur Nahrung bestimmte.
- 15. Indra, bleib fest! Die Reisetruhen (?) sind bereit. Tu dem Sänger und seinen Freunden für das Opfer zu Dank! Die hinterlistigen Sterblichen, deren Trachten böse ist, die Schelme, die den Köcher umhaben, sollen erschlagen werden!
- 16. Man hört das Geschrei von den ganz nahen Feinden. Schleudere auf sie deinen glühenden Keil! Hau ihn unten ab, zerspalte, bezwinge ihn, erschlage den Dunkelgeist, du Gabenreicher, bring ihn in deine Gewalt!
- 17. Rotte den Dunkelgeist mit der Wurzel aus, Indra! Hau die Mitte durch, brich die Spitze ab! Wie lange schon hast du Nachsicht (?) geübt! Schleudere dein glühendes Geschoß auf den Feind des Segenswortes!
- 18. Wenn du zum Heil mit deinen Siegesgewohnten, du Anführer, (ausziehst), wenn du viele große Speisegenüsse in Besitz nimmst, so möchten wir die Gewinner großen Reichtums sein. Uns soll kinderreiches Glück zuteil werden!
- 19. Bring uns glänzendes Glück mit, o Indra! Wir möchten von deiner Gabe etwas auf Vorrat zurücklegen. Wie das Meer hat sich unser Wunsch ausgedehnt; den erfülle, du Herr der Schätze!
- 20. Dieses Verlangen stille mit Rindern, mit Rossen, mit blinkender Ehrengabe und dehn es noch aus! Nach dem Sonnenlicht verlangend haben die beredten Kusika's mit Gedichten dir, dem Indra, ein Fahrzeug bereitet.

<sup>12-18.</sup> Indra als Ordner der Zeit.

<sup>18</sup>a. usáso yámann aktóh auch 6, 38, 4. aktóh

Abl. oder temporaler Genit.

<sup>18</sup>d = 3,32,8a; 34,6b.

<sup>14</sup>a. Das Licht des inneren, gar machenden Feuers.

<sup>146: 4, 3, 9; 6, 17, 6; 72, 4; 8, 32, 25.</sup> 

<sup>15</sup>fg. Der eigentliche Zweck des Liedes.

<sup>15</sup>a: 10, 100, 1; 8, 24, 10. Zu yāmakośá abhūvan vgl. ö, 8, 12a.

<sup>15</sup>b: 1, 94, 9c; 6, 40, 1d; 7, 27, 2.

<sup>15</sup>c. Vgl. 5, 2, 9 (ddevir māyāh sahate duréoāh). Darnach durmāyā zu māyā, doch vgl. māyuš Yasht 10, 52.

<sup>16</sup>c. Wie einen Baum.

<sup>17</sup>ab. Das Bild des Baumes wird festgehalten. 17b: 10, 87, 10b. 17d = 6, 52, 3d.

<sup>18-22.</sup> Die Bitte für den Sänger und den Opferer.

<sup>18</sup>a unsicher, wohl Ellipse. Der Sinn ist: Gib uns Sängern an der Kriegsbeute einen Anteil.

<sup>19</sup>b. 'Gib so reichlich. daß wir bei dem vorhandenen Überschuß von dem Rest der Speise zurücklegen können' Dur. zu Nir. 6, 7. Vgl. 1, 17, 6.

<sup>19</sup>c: 8, 3, 4b. Vgl. Kāth. 9, 12 (p. 114, 14) samudra toa hi kāmo 'parimitah. 20ab: 1, 16, 9.

<sup>20</sup>a. Zu mandaya vgl. Mbh. 13, 32, 12 mandayitum keudham und VS. 4, 14.

- 21. Schlag uns Rinderherden heraus, du Rinderbesitzer! Für uns sollen sich die Gewinne, die Belohnungen ansammeln. Du bist der Himmelsherr, o Bulle, dessen Eifer echt ist. Sei uns fein ein Rinderschenker, du Gabenreicher!
- 22. Um Glück möchten wir den gabenreichen Indra anrufen in diesem Kampf, den männlichsten zum Beutegewinn, den erhörenden, gewaltigen zum Beistand in den Fehden, der die Feinde erschlägt, der Schätze erobert.

#### 3, 31 (265). An Indra.

Ein schwieriges Lied. Im Mittelpunkt steht der Valamythos. Einleitung (1-3); Herstellung des Opferfeuers 3a) in einer Allegorie dargestellt, deren Sinn reichlich dunkel ist, Schon Ludwig (V, 66) und Bergaigne (II, 106. 110) denken an den Inzest, den der Vater Himmel mit der Tochter begehen wollte (Ait. Br. 3, 33; vgl. zu RV. 1, 71, 5) und Oldenberg hat diesen Gedanken weiter verfolgt. Die Personen würden allerdings großenteils stimmen und bes. die in Str. 3 erwähnte Geburt, wenn diese sich auf die Angiras' bezieht. Aber die Enkelin (des Vaters) von seiner Tochter 1 läßt sich in jenem Mythos nicht unterbringen, und dieser selbst ist im einzelnen kaum durchführbar. Richtig mag sein, daß der Dichter in einzelnen Wendungen auf jenen Mythos anspielt und wie in Str. 20 seiner Ausdrucksweise eine mythische Färbung gibt. Aber er stellt in 1b und d im Gegensatz zum Mythos den Vorgang absichtlich als einen legalen dar. Sicher ist ferner, daß Str. 2 eine juristische Belehrung über das Erbrecht des Sohnes im Vergleich zur Tochter (nicht über die putrika wie Yaska 3, 4, Say, und Dur. meinen) und über das Verhältnis des physischen Vaters und des rechtmäßigen Vaters (2d) enthält. Auch das scheint sicher zu sein, das váhni in Str. 1 und 2 identisch und zwar Agni als Opferfeuer ist, daß derselbe in Str. 2 tanva heißt und daß der karta in 2d mit dem Vater in 1c eins ist. Die beiden Guttäter in 2d scheinen der Priester und der Opfernde zu sein. Der Vater in 1 ist also wohl der Priester. Dieser und Agni sind die Hauptpersonen der Allegorie, seka in 1c braucht nicht notwendig auf den Samenerguß zu gehen, obwohl der Dichter darauf anspielen könnte. Vielleicht ist die Allegorie so zu erklären: Der Vater ist der Opferpriester\*, der das Feuer erzeugt, seine Tochter die ghrtaci, der Opferlöffel, deren Tochter, also die Enkelin des Vaters, die Opferspende (tau). Das neuerzeugte Opferfeuer beansprucht diese (1ab) und der Vater = Priester kommt ihm dabei entgegen. Da Agni ebenfalls der Erzeugte des Opferpriesters ist, so ist die ghrtaci dessen Schwester\*. Dieser läßt er nicht das väterliche Erbe, die Opferspende (2a). Der Inhalt ihres gårbha, eben die Spende, kommt dem Bruder, dem Opferfeuer zugute (2b). Bei diesem Hergang ist der Priester der physische Erzeuger (karta = utpadaka Manu 9, 32). Der andere, der Yajamāna, hat den Gewinn vom Opfer.

1. Der (Opfer)lenker kam die Enkelin der Tochter zurechtweisend, (des Gesetzes) kundig, die Erkenntnis des Gesetzes hochhaltend, wobei der Vater rechtschaffenen Sinnes einverstanden war, indem er den Erguß (die Besamung) der Tochter betrieb.

8, 81.

Triştubh. Dichter nach Anukr. Kuáika oder Viávāmitra. sya dhitch 1,68.5; 71,3; 4,23,8; 9,76,4; 97,84; 111,2 and 7,7,6.

1d: 1, 164, 8b. sam-dhanv nach 4, 31, 6 bigentlich im Laufe gleichen Schritt halten, liegt
also dem Sinn nach von Ws. yat nicht weit
ab, neben der rf in 1, 95, 7; 5, 48, 5 steht.
sagmyèna mánasa: mit dem auf das sagmå
(= sadhu Sat. 3, 1, 2, 20) gerichteten Sinn,
vgl. mánasa sivéna (AV. 6, 58, 8; 18, 1, 10

<sup>21</sup>a: 8, 34, 14.

<sup>21</sup>d. Vgl. 4, 22, 10d; 3, 31, 14d; 8, 45, 19c.

<sup>22</sup>a. Oder: sum Glück. Über *sundm* s. su 1, 117, 18.

<sup>1</sup>b. rtdeya nach seiner Stellung sowohl zu vidvan wie zu didhittim, vgl. 9, 102, 1.8; rtd-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So sind natürlich die Worte in 1a zu verstehen.

<sup>2</sup> Dieser heißt Agni's Vater in 5, 8, 10 und wohl auch 2, 18, 4.

<sup>3</sup> Man vergleiche Mutter und Schwester in 2, 5, 6.

- 2. Der leibliche Sohn hat seiner Schwester das Erbe nicht überlassen; er machte ihren Mutterleib zu einer Schatzkammer des Gewinners. Wenn die Mütter den Opferfahrer erzeugen, so ist einer von den beiden Guttätern der Erzeuger, der andere ist der, der den Vorteil hat.
- 3. Agni wurde mit der Zunge zitternd geboren, um die Söhne des großen Rötlichen zu verehren. Groß war die Leibesfrucht, groß auch dieser Geburt, groß die Erbauung des Falbenlenkers (Indra) durch die Opfer.
- 4. Dem Streiter' schlossen sich die siegreichen (Scharen?) an; sie fanden das große Licht aus dem Dunkel heraus. Die Morgenröten erkannten ihn und kamen ihm entgegen aus (der Höhle). Indra wurde der alleinige Besitzer der Kühe.
- 5. Die Weisen bahnten den Weg zu den in der Feste weilenden (Kühen), mit vorwärtsstrebendem Sinne trieben die sieben Wortführer zur Eile. Sie fanden jeden richtigen Weg. Der Kundige hat (seitdem) mit seiner Anbetung diese eingeschlagen.
- 6. "Wenn die Sarama die Bresche im Felsen findet, so wird sie ihren früheren großen Schutz vollständig machen." Die Leichtfüßige führte die Spitze der Kühe. Sich auskennend ging sie als erste auf den Schall zu.
  - 7. Es kam der erste Wortführer, sich als Freund erweisend. Der Fels
- u. ö.). *šivā* und *šagmā* werden gern verbunden (AV. 19, 8, 2; VS. 3, 43; 4, 2 u. ö.). 2b: 1, 163, 5 b.
- Übergang zum Hauptthema. Das Opferfeuer ist dasselbe, das damals die Angiras' entzündeten, um dem Indra zu opfern.
- 8b. Die Angiras' als die Söhne des Himmels (4, 2, 15; 3, 53, 7), der 6, 49, 3; 1, 85, 5 aruşd heißt. praydkşe, Sāy. yajāartham. Oder zu yakş in yakşd, prdyakşa\*. Vgl. 3, 7, 1d. 8c: 4, 1, 12.
- 8d. pravit\* yajādih vgl. 8, 12, 20; 24, 18c.
   4—11. Der Valamythos.
- 4a. Zu játtrih ergünzt Säy. vítah und versteht darunter die Marut. Es ist aber wegen b an die Angiras' zu denken, jedenfalls nicht an die Usas'. jyótih, das Licht der Sonne und Morgenröte, die in der Berghöhle gefangen waren, vgl. 1,62,5; 71,2; 3,39,5; 4,1,17; 2,16; 10,67,5.
- 56: 4, 1, 15a. Die sieben viprāh s. su 3, 4, 7. Es sind die Angiras' gemeint.
- Scd. Der Sinn ist wohl: Die Vorgänge vor der Valahöhle sind der Ausgangspunkt für alle rituellen Gebräuche geworden. tä doch wohl gegen Pp. für täh so. pathyäh. Vgl. den ähnlichen Gedanken in 9c.

- 6ab. Als direkte Rede zu denken, durch die sich die Götter des Beistandes der Saramä versichern.
- 6a. Die Bresche, die der Schall des Brhaspati und der Angiras' in den Fels geschlagen hatte, vgl. 1, 71, 2 ddrim rujann dagiraso rdvena und 4, 50, 5; 1, 62, 4; 10, 67, 6.
- 6b. Sāy. nimmt páthas in der traditionellen Bedeutung von Speise und kommt so auf den 1,62,8 besprochenen Sagenzug; vgl. su 7,1,14c.
- 6c. ákşaranam, Sāy. kşayarahitanam gavam; s. zu 1, 34, 4d. Sind aber die Reden gemeint, so spielt der Stollen auf den Redekampf zwischen Saramā und den Paņi's in 10, 108 an.
- 6d. janatí gát 1, 104, 5b (von der Saramā), 5, 45, 2b (von der Uşas). Wenn Saramā noch weiter als Subjekt zu denken ist, so muß der rava das Gebrüll der Kühe bezeichnen. So auch Säy. Da aber rava in diesem Zusammenhang stets den Sämanschall der Angiras' bezeichnet, so ist der in Erzählversen häufige jähe Wechsel des Subjekts anzunehmen. Dann ist die Uşas Subjekt, die als Erste aus der Berghöhle hervortrat. Vgl. 4, 1, 16d.
- 7a. Der Führer der Angiras dagirah in dividelleicht Brhaspati, nach Säy. Indra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indra. <sup>2</sup> Dann: um die .... in Erstaunen zu setzen. <sup>3</sup> Sây. zu *pra-vṛt*, nicht zu *pra-vṛt*,

brachte für den Guttäter seine Leibesfrucht zur Reife. Der Jüngling gewann mit den Jugendlichen, sich als Freigebiger erweisend. Da ward sogleich der Angiras zum Lobsänger:

- 8. "Jedem einzelnen gewachsen, (allen) voranstehend kennt er alle Geschlechter; er erschlägt den Śuṣṇa. Der Pfadsucher des Himmels, der Rindersucher (ging) uns singend voran. Der Freund erlöste die Freunde von Unehre."
- 9. Das Herz voll Verlangen nach den Rindern setzten sie sich unter Lobpreisungen¹ nieder, indem sie sich den Weg zur Unsterblichkeit bereiteten. Diese ihre Opfersitzung ist auch jetzt noch häufig, der rechte Brauch, durch den sie die Monate zu gewinnen suchten.
- 10. Als sie (die Herde) überzählten, freuten sie sich ihres Eigentums, indem sie die Milch des alten Samens melkten. Ihr Geschrei erhitzte beide Welten. Sie teilten sich in den Nachwuchs, sie verteilten die Männer auf die Kühe.
- 11. Er, der Vrtratöter, ließ samt dem Nachwuchs, der Indra samt den Opfergaben die Kühe durch die Zaubergesänge heraus. Die breitgäugige, häusliche Kuh, die für ihn die schmalzige (Milch) trägt, hat ihren leckeren Honig aus sich melken lassen.
- 12. Wie einem Vater bereiteten sie ihm einen Sitz, denn die Guttäter hatten einen hohen, funkelnden (Sitz) ausersehen. Sie stützten die beiden

 D. h. er gab seinen Inhalt wie eine reife Leibesfrucht her; vgl. 10, 68, 7; 4, 19, 5.

7c. Nach Sāy. Indra mit den Marut, eher mit den Ańgiras'. Oder das Subjekt das gleiche wie in α und d. 7d. Vgl. 1, 6, 8.

8. Der Preisgesang des Angiras.

86: 4, 27, 1; 6, 15, 13; 8, 46, 12; 10, 111, 5.

8c. arcan doch wohl derselbe wie 7d. divdh: Auch hier wieder der Himmel für die Götterwelt. Nach Säy. Abl. "vom Himmel kommend". Vgl. 1, 72, 2c; 62, 2cd.

8d. Von dem Verlust ihrer Herde.

 Das Sattra der Angiras' vor oder nach dem Kampf gegen Vala.

95 = 1, 72, 9b (im gleichen Zusammenhang).

 Sinn: Auch jetzt noch feiern die Angirasiden dieses Sattra. Vgl. zu 5 cd. sadanam: die Sitzung bei der Sattra genannten Opferhandlung (Säy.).

9d. Die Zahl der Monate, die das Sattra dauerte. Die Zahl dieser spielt in dem Sattra der Angiras' eine Rolle, vgl. Säy. zu 1, 62, 4 und TS. 7, 5, 1, 1 täh samvatsaram aptvod attefhan (von dem Sattra der Kühe).

10a. sampátyamānāb, oder: beisammen sehend.
10b. D.h. ihre alten Kühe melkend. Vgl. 1, 100, 3;
8, 6, 30; 8, 58, 1.

10c. Das Freudengeschrei der Angiras' (Sāy)
Vgl. clamore incendunt caelum Aen. 10. 895.
10d. Wohl der gleiche Sagenzug wie 10,108,8c;
2, 24, 14. Die wiedergewonnene Herde wird nach der Kopfrahl der Männer verteilt. nighå scheint Verteilung zu bedeuten. Wegen des Verbalakzents ist d in zwei Sätze zu zer-

(nisthám) gósu virán. Wir würden umgekehrt sagen: sie verteilten die Kühe auf die Männer. virán evtl. für viránam. jäté vom Nachwuchs der in der Gefangenschaft geborenen Tiere, ebenso in 11a. Vgl. 2, 24, 5.

legen: jäté nişthám (adadhur), ddadhur

11a. Ludwig (V, 67) vermutet svédukavyath (1, 121, 6; 173, 2) für séd u kavyáth (vgl. 10, 67, 6. 7 im gleichen Mythos). Dann sollte man auch sajátébhíh für sá j. emendieren, so daß saj. sved. den sákhibhíh iucádbhíh in 10, 67, 7 entsprechen würde. Obige Übersetzung macht aber jede Emendation überflüssig. játébhíh dasselbe wie játé in 10d. havyáth: Die Opfergaben sind in der Milch der Kühe enthalten.

11b. arkdik wie 10, 68, 6; 8, 84, 1; 6, 73. 8.

11d. jénya gauh die eigentliche Mutterkub, kollektiv.

12. Nach Say.'s zutreffender Erklärung ist von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: Zaubergesängen. <sup>2</sup> Die Angiras'. <sup>3</sup> Vgl. bes. 9, 110, 9. \*\*\*sthat Chand Up. 7, 20, 1; Mbh. 14, 20, 28; 22, 12 bedeutet Entscheidung, Gewißheit, Geg. \*\*saméays.

Erzeugerinnen' durch eine Stütze und während sie die Opfersitzung hielten, richteten sie den blendenden empor.

- 13. Wenn die hohe Dhişana (ihn) dazu bestimmt hat, (den Vrtra) niederzustoßen, der an einem Tage groß wurde und in beiden Welthälften sich breit machte, so sind alle Kräfte dem Indra zugestanden, auf den die fehlerlosen Lobreden sich vereinigen.
- 14. Ich verlange nach deiner großen Freundschaft, nach deinen guten Diensten. Dem Vrtratöter gehen viele Gaben zu. Groß ist das Loblied; wir sind in die Gunst des Herrn gekommen. Sei uns, du Gabenreicher, fein ein Beschützer!
- 15. Er gewann ein großes Land, viel Gold und stellte den Freunden den beweglichen Besitz wieder her. Indra, von den Männern entflammt (?), erzeugte miteinander Sonne, Morgenröte, den Gang (des Himmels\*), das Feuer.
- 16. Auch die sich verbreitenden Gewässer ließ der Gebieter in gleicher Richtung laufen, die allschimmernden, süßen, mit geistigen Filtern geläutert. Tag und Nacht laufend treiben sie (ihre Rosse) an.

den das Sattra feiernden Angiras' die Rede. Die Welterneuerung wird hier als ein Sattra im Großen dargestellt. Sie stemmten die durch die Finsternis verengten Welträume auseinander und machten die Sonne zur Stütze des Himmels und bereiteten so für Indra einen würdigen Opfersitz. Ähnliche Hyperbeln in den Brähmana's, z. B. Ait. Br. 5, 28, 1.

12a. asmai, dem Indra (Sāy.). An den Himmel ist wohl nicht zu denken.

12b. I)ie Angiras'. Die neutralen Adj. zieht Säy. noch zu sddanam. Jedenfalls ist sddanam gemeint. tolgimat wird durch d erläutert.

12cd. Über die kosmogenische Tätigkeit der Angiras' bei diesem Sattra s. 10, 68, 11.

12d. Die Sonne, vgl. 10, 111, 5cd. Dabei ist zugleich an den Yūpa zu denken, vgl. Ait. Br. 5, 28, 1.

18a: 7, 90, 3; 6, 19, 2. Anspielung auf den Vrtramythos.

18b: TS. 2, 4, 12, 2; 2, 5, 2, 2; RV. 5, 32, 6.

18c: 10, 61, 25.

18d: 1, 80, 7; 2, 20, 8; 6, 25, 8; 7, 34, 11.

146. signit hat doppelte Bedeutung, die sich unmittelbar aus der Doppelbedeutung von si-yu ergibt. Dies hat Roth s. v. si-yu erkannt und Neißer (Festschrift für A. Hillebrandt S. 150) näher ausgeführt. si-yu bedeutet 1) anspannen, 2) etwas sich su eigen machen (TS. 2, 6, 2, 8) und jemandem etwas zu eigen geben (R.V. 7, 5, 9). signit also Ge-

spann, bes. des Vâyu, und Angebinde, Gabe. Beide Bedeutungen sind aber durch Wortspiel eng verschlungen.

14c. suréh, des Indra, der bei dem Sattra der Augiras' deren Süri war.

14d: 3, 30, 21 d.

15b. carátham: Sāy. 'was sich bewegt, wie Kübe usw.'

15cd. Sāy.: 'Indra erzeugte entflammt zusammen (sākdm) mit den Mānnern. den Marut'. Aber sākdm bezieht sich nach 6, 30, 5; 10, 67, 5 auf die folgenden Akk. nfbkih kann bedeuten: durch die Männer (die Angiras') oder mit den Männern.

15d. Vgl. 6, 30, 5; 7,78, 3; 80, 2d; 1, 32, 4; 71,2; 10, 67, 5; 68, 9. In 7,78, 3; 80, 2 steht yajāda an Stelle von gātām. Gleichwohl ist Ludwig's "Gesang" nicht annehmbar, weil gātā nie diesen Sinn hat. gātā mag nach 1,71,2 als der Wandel der Himmelserscheinungen und der dadurch regulierten Zeit aufgefaßt werden. Oder die freie Bahn für das Opfer, vgl. Khila su 10, 191, Str. 5 (gātum yajādya) und 7, 99, 4a.

16cd: 3, 36, 7d. Entweder gehört c zu a b, oder madhvah ist wie gewöhnlich Gen. Sg. und mit ahdnutrih zu verbinden ('Honig ergießend'). madhvah — ahdn. ist dann die beliebte Wortstellung (vgl. 7, 57, 1). ahdnutrih ist auch 9, 93, 1 mit Gen. verbunden: Oldenberg denkt an Ergänzung von ahdrayanach 3, 36, 7. Säy.: 'Die Wasser, die die süßen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Himmel und Erde. <sup>2</sup>

<sup>2</sup> Oder: die Zeit.

- 17. Die beiden verehrungswürdigen Schatzhalterinnen, die schwarze (Nacht und die Morgenröte) folger (ihm) mit Einwilligung des Sonnengottes, während die Freunde deine Hoheit um(ringen), um sie für sich in Beschlag zu nehmen, o Indra, sie die Geliebten, Vorstürmenden.
- 18. Sei du, Vrtratöter, der Herr der Geschenke, sei lebenslänglich der befruchtende Stier der Lieder! Komm zu uns mit deinen gütigen Freundschaftsdiensten, du der Große mit deinen großen Hilfen, dich beeilend!
- 19. Ihn ehre ich nach Art der Angiras' unter Verbeugung und mache ein vor Zeiten entstandenes (Lied) zu einem, das dem Ältesten ganz neu ist. Durchkreuze die vielen gottlosen Tücken und laß uns, du Gabenreicher, die Sonne gewinnen!
- 20. Die ausgebreiteten Nebel haben sich jetzt geklärt, bring uns glücklich an ihr Ende! Du, Indra, der Wagenlenker, bewahre uns vor Schaden; mach uns recht bald zu Erbeutern von Rindern!
- 21. Der Vrtratöter hat als Rinderbesitzer die Rinder zugewiesen. Er schloß die Schwarzen aus mit den feuerfarbigen Wesen (?). Und die Gnadenbeweise' nach dem Rechte zuweisend sperrte er alle seine Tore auf.

22 = 3, 30, 22.

### 3, 32 (266). An Indra.

1. Indra, Herr des Soma, trink diesen Soma, die mittägliche Trankspende, die dir genehm ist. Durch die Lippen prustend, du Gabenreicher, Trestersomatrinker, spann die Falben ab, berausche dich hier!

Somas reinigen'. Zur Sache s. 7,49,1. Zu punandh kaolibhih paoitrath s. 3,1,5b.

17a: 4, 48, 3a; vgl. VS. 28, 15. TBr. 3, 6, 13, 1 und BV. 10, 89, 13. Schon Sāy. bezieht die Duale auf Tag und Nacht. kṛṣṇē paßt eigentlich nur auf die letzte. 17cd. Die Marut. 18—22 die eigentliche Bitte mit unmerklichem

Übergang aus dem Mythos in die Gegenwart. 18a. Die sanftah sind die Daksinä, daher die Verbindung mit den girah in b.

18b. Stier — Befruchter, vgl. 6, 17, 2b; 9, 86, 19a.  $^{\prime}$  18cd = 3, 1, 19ab.

19a. Hier wird deutlich auf das Preislied der Angiras' in 7fg. angespielt und das gegenwärtige Lied gleichsam nur als eine neue Auflage jenes alten hingestellt. Vgl. 8, 6, 11. Auch die folgenden Worte sind noch z. T. in die Sprache des Panimythos gekleidet.

190. ndoyam — sdnyase sind beliebte Antithese, vgl. 8, 24, 26; 67, 18; Ait. År. 4, 1, 9 und RV. 1, 174, 8a; 8, 1, 20b (prd purvydya nutanani vocam); 9, 91, 5 (pratnaván ndoyase — saktáya). Zu purájám ist arkám oder *stómam* zu ergänzen. Vgl. 3, 39, 2. 20a. Ähnliche Metapher 1, 174, 8b. Zum Bild vgl. 1,141,18d.

215. Vgl. 8, 41, 10. Die Schwarzen sind wohl die schwarze Rasse und im mythologischen Hintergrund die Paui's oder die Mächte der Dunkelheit, die rötlichen Wesen oder Mächte (dkdmabhih) die Mächte des Lichtes. Doch bleibt dkdman unsicher. arust und kryst ist sonst der Gegensatz von Morgen und Nacht, vgl. 7, 71, 1. arust sind die Rosse des Agni (AV. 3, 3, 2; RV. 7, 42, 2), der Usas (7, 75, 6), des Brhaspati (7, 97, 6). Säy.: die Asura's durch den leuchtenden Glans.

21d = 10, 120, 8d. Bild der Freigebigkeit mit deutlicher Anlehnung an den Valamythos, vgl. 10, 67, 4d.

8, 22.

Tristubh. Einladung zur Mittagspende. Das sweite Savana gehört besonders dem Indra in Begleitung der Marut, Tänd. 13, 9, 1; Sat. 4, 3, 5, 1. 1cd: 1, 101, 10.

1c. D. h. brr machend, um die Rosse ansuhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Geschenke.

- 2. Trink, Indra, den milchgemischten, den (mit Mehl) angerührten, den klaren Soma! Wir haben (ihn) dir zum Rausche gespendet. Zusammen mit der marutischen Gefolgschaft, die (dir) eine Erbauung bereitet, mit den Rudra-(söhnen) begieße dich zur Genüge!
- 3. Die Marut, die deine Wut, deine Kraft erhöhten, indem sie deine Stärke besangen, o Indra, mit den Rudra(söhnen) als Gefolge trink, du Schönlippiger, bei der mittäglichen Trankspende, du Keulenträger!
- 4. Eben diese seine (Gefährten) wurden beredt in süßen (Worten), die Marut, die des Indra Truppe waren, von denen zur Eile getrieben er des Vrtra verwundbare Stelle fand, der sich für unverwundbar hielt.
- 5. Wie bei Manu der Trankspende dich erfreuend trink, Indra, den Soma zu voller Kraft. Laß dich, du Falbenfahrer, durch die Opfer herlenken. Du läßt die Wasserfluten mit den Eilenden (?) laufen.
- 6. Da du die Gewässer losließest, um wie Renner im Wettkampf zu laufen, nachdem du den Vrtra erschlagen hattest, o Indra, mit der beweglichen Waffe den Liegenden, den Ungott, der die göttlichen (Gewässer) eingeschlossen hatte,
- 7. So verehren wir unter Verbeugung den erstarkten Indra, den hohen, reckenhaften, alterlosen, jugendlichen (Indra), den opferwürdigen, dessen Größe beide lieben Welten gemessen, aber nicht ermessen haben.
- 8. Des Indra viele Werke sind wohlgetan. Alle Götter verfehlen nicht seine Gebote, der die Erde und diesen Himmel gefestigt hat; der Guteswirkende hat die Sonne, die Morgenröte erzeugt.
- 9. Du Trugloser! Diese deine Größe ist wahrhaft, daß du eben geboren sogleich den Soma trankst. Weder die Tage, noch Tage und Nächte, noch die Monate und Herbste tuen deiner, des Kräftigen, Stärke Einhalt, o Indra.
- 10. Du trankst, eben geboren, sogleich den Soma im höchsten Himmel zum Rausche, o Indra. Als du in beide Welten eingezogen warst, da wurdest du der erste Brotgeber der Dichter.
- 11. Du erschlugst den Drachen, der die Flut umlagerte, der sich stark fühlte, du Starkgeborener als der Stärkere. Nicht kam da der Himmel deiner Größe gleich, als du mit der anderen Hüfte die Erde bedecktest.

praprůthya Kpre geht dem Ausspannen in d voraus.

6c. idyanam und carata Antithese.

7b = 6, 19, 2b; vgl. 6, 49, 10.

8a = 3, 80, 18d. 8c. Vgl. 3, 84, 8c.

11a = 4, 19, 2c; 6, 80, 4b.

11cd. Zu dvasthdh ist aus c dess hinsusudenken<sup>1</sup>, dann stimmt der Sats su 8, 44th Die andere Hüfte oder Seite ist die den Himmel nicht sugekehrte. Die Stelle gehört

<sup>25: 8, 85, 1</sup>d; 5, 48, 8d; 8, 2, 1c. 2c: 7, 9, 5b.

<sup>2</sup>d: 10, 116, 1d; 8, 40, 2c.

<sup>8</sup>a: 8, 85, 9. 8b: 1, 165, 1.

<sup>4</sup>a. Säy. erklärt mddhumat als Adv. und na... vioipre mit keipram prairayan. Zu vivipre vgl. vip, sipra. isitäh in c nimmt den Sinn von vioipre wieder auf. Zur Sache s. Ait. Br. 8, 20 und vgl. RV. 10, 118, 8 (sómavatya vacasydya).

<sup>46: 8, 85, 9</sup> b. 4d: 5, 32, 5.

<sup>5</sup>d: 1, 174, 2c. Der Päda scheint den Übergang

zu dem folgenden Mythos zu bilden. Wer sind die saranysiöhit? Nach Säy, die Marut. Oder ist gemeint: mit den eilenden (Rennern, Wogen?) d. h. eilig? Auch siearsi ist nicht sicher.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ähnlich der Fall 1,87,7; 2,85,12; 1,128,6fg.; 6,8,3.

- 12. Denn das Opfer wurde für dich, o Indra, stärkend und lieb ist dir das Opfermahl, bei dem der Soma ausgepreßt wird. Begünstige Opfer um Opfer, der du opferwürdig bist! Das Opfer half deiner Keule im Drachenkampf.
- 13. Durch das Opfer habe ich (früher) den Indra samt seiner Hilfe hierher gebracht. Zu neuer Huld möchte ich ihn herlenken, der sich an den früheren Preisliedern erbaut hat, der an den mittleren und neuesten.
- 14. Wenn die Dhişanā mich erfüllt, (neu)geboren hat, will ich den Indra vor dem entscheidenden Tage preisen, auf daß er uns an diesem aus der Not heraushelfe. Ihn rufen beide Teile an wie den zu Schiffe Fahrenden.
- 15. Aufgefüllt ist für ihn die Kufe. Wohl bekomm's! Wie ein (Wasser) Schöpfender habe ich den Eimer zum Trinken ausgegossen. Die lieben Soma's sind von der rechten Seite dem Indra genaht, daß er sich daran berausche.
- 16. Nicht hielten dich der tiefe Strom noch die Felsen, die im Wege standen, auf, du Vielgerufener, als du darum zur Eile getrieben für die Freunde die doch so fest verschlossene Rinderhöhle erbrachst, o Indra.

17 = 3, 30, 22.

#### 3, 33 (267). Viśvāmitra und die Flüsse.

Ballade von den Flüssen Vipäs und Sutudrī, die auf Bitten des Visvämitra stillstehen, um das auf einem Beutezug begriffene Heer der Bharata's unter König Sudäs (3, 53, 9) heil hintiberzulassen. Die Ballade beginnt mit der Schilderung der Örtlichkeit, bei der der Dichter unmerklich in die Rolle des Visvämitra übergeht. Nach anfänglicher Weigerung lassen sich allmählich die Flüsse von dem Rşi überreden. Eine andere Fassung dieser alten Sage steht Jaim Br. 3, 237—238.

(Der Dichter:)

- 1. Aus der Berge Schoße stürzen begierig wie zwei losgebundene Stuten um die Wette laufend, leckend wie zwei schmucke Mutterkühe, Vipaś und Sutudri mit ihrer (Milch-)Flut hervor.
  - 2. Von Indra angetrieben, um (das Zeichen zum) Galopp bittend, geht ihr

su denen, in welchen Indra's Größe an Himmel und Erde gemessen wird: 1, 178, 6; 8, 88, 5; 10, 112, 4; 89, 11; 8, 46, 3.

12c: 1, 164, 50, anderersetts 1, 53, 7 (yudhā yū-dham, purā pūram); 67, 6 (guhā gūham).

18a (udram dnasā: vgl sp 1, 102 5h ppd

18a. indram dvasā: vgl. zu 1, 102, 5 b und 1, 152, 7 b. Doch ist ebenso gut möglich: durch das Opfer als deine Hilfe. dvasā würde dann dvat in 12d wieder aufnehmen.

18cd: 6, 44, 13cd.

14a. Wohl von der göttlichen Inspiration. dhiedna s. zu 9, 59, 2c. jajdna wie ajani 8, 6, 10. Sāy. zu TS. 1, 6, 12, 3: "Da die Einsicht mich durchdrungen hat, darum bin ich weise geworden".

14c. yátra — yáthā. Die bekannte Doppelung des Relativs: auf daß — an welchem = auf daß an ihm (dem Entscheidungstag). Vgl. 10, 52, 1b. 14d. Wie den Fährmann. ubhaye die beiden Parteien. 'Wie im gewöhnlichen Leben den auf dem Fluß zu Schiff fahrenden Schiffer beide, auf beiden Ufern Befindliche anrufen: he, setze mich über!' Säy, zu TS.

15ab. kaldáah ist der spätere Dronakalasa (Säy.) und kóáa dasselbe Gefäß, nur mit anderem Bilde; s. vor Buch 9.

16c. itthá wohl zu isitáh wie 3, 42, 3.

#### 8, 88,

Tristubh. 13 Anustubh.

1b. vigite: 6, 6, 4. Oder entzäumt? Vgl. zu 10, 143, 2c und 1, 101, 10b.

1c. Bel ihrem Zusammenfluß. Im Bild ist das Kalb zu ergänzen, Str. 8c; 7, 2, 5; 1, 186, 7; 8, 41, 5; 9, 100, 1. 7 u. 5. 1d: 4, 21, 8b.

2a: 4,41,9d. prasavá ist eigentlich das Laufen-(Galoppieren-)lassen und der Galoppiauf selbst. zum Meere wie zwei Wagenrosse'. Wenn ihr mit den Wogen anschwellend euch vereinigt habt, geht die eine von euch in der anderen auf, ihr Schmucken.

#### (Viśvamitra:)

3. "Ich bin zu dem mutterlichsten Strom" gekommen, wir sind an die breite, holde Vipas gelangt, die sich beide lecken wie Mutterkühe ein Kalb, indem sie im gemeinsamen Bette weiterlaufen."

#### (Die Flusse:)

4. "So sind wir von der (Milch-)Flut anschwellend, im gottgeschaffenen Bette weiterlaufend — nicht ist unser pfeilschneller Galopp aufzuhalten. Was begehrt der Redekundige, daß er die Flüsse ruft?"

#### (Viśvamitra:)

5. "Haltet meiner somagleichen Rede auf einen Augenblick in eurem Laufe still, ihr Immerfließenden! An den Fluß er(geht) ein hohes Ansinnen. Schutzsuchend habe ich, des Kusika Sohn, gerufen."

### (Die Flüsse:)

6. "Indra, der Keulenträger, furchte uns das Bett; er verjagte den Vrtra, der die Flüsse umschloß. Gott Savitr mit der schönen Hand leitete (uns). Auf seinen Antrieb gehen wir breit dahm."

#### (Viśvamitra:)

7. "Diese Heldentat ist allezeit zu rühmen, das Werk des Indra, daß er den Drachen zerhieb. Mit der Keule zerschlug er die Schranken; es kamen die Gewässer einen Ausgang suchend."

#### (Die Flüsse:)

8. "Dieses Wort solltest du, o Sänger, nicht vergessen, das kunftige Geschlechter von dir hören mögen. Sei uns, o Dichter, in deinen Liedern gefällig, setz uns nicht bei den Menschen herab! Ehre sei dir!"

#### (Viávamitra:)

9. "Schenket doch, ihr Schwestern, dem Dichter Gehör! Er ist mit Wagentroß und Streitwagen zu euch aus der Ferne gekommen. Beuget euch fein nieder, seid leicht zu durchschreiten, bleibet mit eurer Strömung unter den Wagenachsen, ihr Flüsse!"

### (Die Flüsse:)

10. "Wir wollen deinen Worten Gehör schenken, o Dichter. Du bist mit Wagentroß und Streitwagen aus der Ferne gekommen. Ich will mich dir neigen

<sup>2</sup>c: 4, 58, 7d.

<sup>8</sup>d: 10, 17, 11c; AV. 8, 9, 12b.

<sup>4.</sup> Eine wirkungsvolle Anakoluthie.

<sup>4</sup>c. Zu prasaváh sárgataktah vgl. 1,65,6; 6, 32, 5: 9, 16, 1. Oder: im Laufe dahineilend. Dafür spräche 6, 82, 5; vgl. 1, 65, 6. Säy.: sarge gamane pravrttah prasava udyogah.

<sup>5</sup>c: 6, 49, 4a; 7, 99, 6a. Der Fluß ist wie 3a die Sutudri.

<sup>7</sup>d. dyanam ist mit dyan wie mit icchdmanak zu verbinden.

<sup>8--9.</sup> Die Eitelkeit der Flüsse stimmt diese

<sup>8</sup>d: 7,75,8c. 8c: 7, 54, 2d.

<sup>10</sup>c. Dasselbe Bild 1, 186, 5b.

<sup>&#</sup>x27; Oder: wie zwei Wagenfahrer.

Die Sutudri (Say.).

wie die milchgeschwellte Frau (zu ihrem Kinde), während ich dir nachgeben will, wie das Mädchen ihrem Liebsten."

#### (Viśvamitra:)

- 11. "Wenn die Bharata's dich wirklich überschritten haben werden, der auf Rinder(beute) ausziehende Heerbann, zur Eile getrieben, von Indra angefeuert, dann soll euer Galopp pfeilschnell dahinschießen. Die Gunst erbitte ich von euch, den Verehrungswürdigen."
- 12. "Die auf Rinder(beute) ausziehenden Bharata's sind hinübergesetzt; der Redekundige ist der Gunst der Flüsse teilhaft geworden. Schwellet an, erlabend, gabenreich! Füllet eure Euter an, gehet schnell!"
- 13. Eure Welle soll die Jochzapfen emporheben, ihr Gewässer, gebet die Stränge frei! Nicht sollen die schuldlosen Rinder, die nichts Übles tun, in Verlust geraten!

# 3, 34 (268). An Indra.

- 1. Indra, der Burgenbrecher hat den Dasa mit Zaubergesängen überwunden, der Finder des Gutes, der die Feinde aufteilt. Durch das Kraftwort angefeuert, am Leibe erstarkt, erfüllte der Gabenreiche beide Welthälften.
- 2. Als Ansporn für dich, den Freigebigen, Starken lasse ich die Rede los, zum (Empfang des) Unsterblichen bereit. Indra, du bist der Anführer der menschlichen Völker und der göttlichen Stämme.
- 3. Indra wehrte den Vrtra ab durch das Mittel der Stärke; er vereitelte (die Listen) der Listigen durch das Mittel der Verwandlung. Er erschlug den

10d. Ähnlich 10,30,6 yüne yuvatüyo namanta. Auf den Gegensatz üc chvancasva ni nama in 10,142,6 hat schon Oldenberg aufmerksam gemacht. \*tvanc und nam sind darnach synonym. Die Betonung von \*tatvacti läßt sich verschieden erklären. Entweder aus der Antithese, oder als abhängiger Satz, indem man mit Hillebrandt c und d auf die beiden Flüsse verteilt. Oder der Vergleich in d gehört noch zu ni namsai (vgl. 10,30,6), und mit \*tatvacti beginnt ein neuer Satz. Man beachte Pp. ta tit te | .

12d: 1, 162, 5d. Hier ist das Bild der Kuh festgehalten.

18. Bitte für einen bei der Durchfahrt im Flusse stecken bleibenden Wagen. Diese wurde wegen der ähnlichen Situation der Ballade angehängt. Nach Rgvidhäna 2, 2, 4 soll die Str. sprechen, wer mit bespanntem Wagen schnell ans andere Ufer gelangen möchte.

18b. "Sie sollen so fließen, daß sie die Stränge nicht berühren" Säy. Tristubh.

1a. arkāth im Panimythos 8, 31, 11; 6, 73, 3; 10, 68, 6 (in diesen beiden von Brhaspati). Man könnte auch an Kampfgesänge denken. 1c: 7, 19, 11b.

2b. amftaya bhupan 3, 25, 2b.

2c: 1,59,5c.

Sab. Wortspiel mit vrtrd und vr und mit mäyä und mi, beide Male mit dem richtigen Etymon. Die beiden Komp. mit -niti müssen auf gleiche Weise erklärt werden. Entweder einfach: Heerführer — Listenvorführer!. Oder niti hat schon den späteren Sinn von Politik oder politischem Verfahren. Die einen überwindet er durch seine Stärke, die Listigen oder Zauberkundigen aber durch seine Verwandlungskünste. Ein Beispiel für die letsten gibt 1, 32, 12. sardham pravyddham nitik karma yasya sah Säy.; sardhe caturakgabale nitir yasya Uv. Mah. zu VS. 38, 26. odrpanitik: rüpasamnaddhah soecchark

<sup>8. 84.</sup> 

<sup>1</sup> Vgl. vdeuniti.

Vyamsa in den Hölzern gierig brennend. Er machte die Stimmen der Nächte offenbar.

- 4. Indra, der Sonnengewinner, der die Tage schuf, der Überlegene gewann mit den Usij 'die Schlachten. Er ließ für Manu das Wahrzeichen der Tage aufleuchten; er fand das Licht zu großer Freude.
- 5. Indra geriet in Ungeduld, in Eifer, der wie ein Mann viele Mannestaten vollbringt. Er gab dem Sänger diese Gedanken ein und erhöhte deren reine Form.
- 6. Sie schlagen seine, des Großen, große (Taten) hoch an; des Indra viele Werke sind wohlgetan. Mit seiner Umschlingung zermalmte er die Ränkevollen, mit seinen Listen die Dasyu's, an Kraft überlegen.
- 7. Durch Kampf hat Indra mit Macht den Göttern Freiheit verschafft, der wahre Gebieter, der die Länder erfüllt. Am Sitze des Opferers preisen beredte Seher das (alles) von ihm mit Lobliedern.
- 8. Dem vollständigen Sieger, dem vorzüglichen Siegverleiher, der die Sonne und die göttlichen Wasser gewonnen hat, der die Erde und diesen Himmel gewonnen hat, dem Indra jubeln die Liederfrohen Beifall zu.
- 9. Er hat die Rennpferde und die Sonne gewonnen, Indra hat die viele speisende Kuh gewonnen, und er hat den Besitz von Gold gewonnen. Indem er die Dasyu's erschlug, half er der arischen Rasse weiter.
- 10. Indra gewann die Pflanzen, die Tage; die Bäume gewann er, die Luft. Er spaltete den Vala, vertrieb die Streitenden und ward so der Bezwinger der sich Auflehnenden.

11 = 3, 30, 22.

3, 35 (269). An Indra.

1. Besteige das an den Wagen geschirrte Falbenpaar; komm zu uns, wie

pavijrmbhakah Uv., varpam näntrüpam nayati, prapnoti, nanarüpadhari Mah.

8c. Ob die Holzburg des Vyamsa gemeint? Vgl. zul 1, 54, 5; 4, 28, 3a.

8d. Ludwig hat richtig übersetzt. Die Stimmen der Nächte sind die Stimmen der im Dunklen befindlichen Angiras' oder Kühe. Vgl. das zu 1, 2, 3 über dhénä Bemerkte. Säy. bezieht den Stollen auf die in der Nacht, d. h. im Dunkel steckenden geraubten Kühe oder auf die Reden der Sänger. Uv. und Mah. erklären die dhéna rämydnam als die Lobreden der fleißigen Opferer.

4b. Mit den Angiras' (Sāy.). Darnach bezöge sich die ganze Str. auf die Vorgänge während und nach der Einnahme der Berghöhle. Vgl. 10, 104, 10d. 4c: 10, 43, 4.8.

5a. the und barhand sind verwandte Begriffe, vgl. 8, 89, 8, ferner savasa barhand 1, 52, 11 mit tujá savah 1, 56, 8 und barhand girá 9, 10, 4 mit tujá girá 5, 17, 8.
5b: 1, 72, 1b; 7, 45, 1c; 6, 29, 2s.

5c: 3. 32. 14a.

5d. Vgl. sukrdvarnām dhiyam 1, 143, 7 und 3, 39, 2. asam also auf dhiyah su besiehen. 6a: 6, 60, 4. 6b = 3, 30, 13d; 32, 8a.

6c. Wortspiel.

7ab: 7,98,3d; 1,59,5d. 7cd: 3,51,3.
8a: 1,79,8b. 8b: 6,73,3c; 8,40,10.
8c: 3,32,8. sasina könnte auch in anderem

Sinne mit Say gefaßt werden: tattallokaväsibkyo dadau. 9. Das Resultat der Kämpfe gegen die Dasyu's.

9. Das Resultat der Kämpfe gegen die Dasyu's 9ab: 1, 103, 5c. 10ab: 1, 103, 5d.

10c. Die Streitenden sind wohl spexiell die Pani's, vgl. 10, 108. Oder sind hier unter viodcah die Andersredenden gemeint? Vgl. kuyavac, mrdhravac (das 5, 29, 10 von den Dasyu's, 7, 6, 3 von den Pani's gebraucht wird und 10, 23, 5 neben viodcah steht).

10d = TBr. 2, 8, 8, 7.

8, 85,

Tristubh. 1a. Das Besteigen wird im RV. vorsugsweise

<sup>1</sup> Lies wad va statt ye died.

Vayu die Niyutgespanne (besteigend)! Im Galopp kommend sollst du bei uns den Trank trinken. Indra! Wohl bekomm's! Wir haben (ihn) dir zum Rausche gespendet.

- 2. Ich schirre dem Vielgerufenen das rasche Gespann, das Falbenpaar an die Joche des Wagens, auf daß sie Indra zu diesem vollständig zugerüsteten Opfer eilig heranfahren.
- 3. Lenk die beiden Hengste her, die vor Glut geschützten (?), und sorge für sie, du eigenmächtiger Bulle! Die beiden Rosse sollen fressen, spann hier die rötlichen aus, iß du Tag für Tag die gleichen Gerstenkörner!
- 4. Mit kräftigem Zuspruch schirre ich dir die beiden durch (bloßen) Zuspruch geschirrten Falben, deine Kameraden bei dem Somagelage, die Renner. Besteige den festen, leichten Wagen, o Indra, und komm des Weges kundig als Kenner zum Soma!
- 5. Nicht sollen andere Opferer deine falben Hengste, die geradrückigen, anhalten. Fahr an allen vorüber, wir wollen es dir mit dem ausgepreßten Soma recht machen.
- 6. Für dich ist dieser Soma, komm heran, zum soundsovielten Male trink wohlgemut von diesem! Setz dich zu diesem Opfer auf das Barhis und nimm den Saft in deinem Bauch auf, Indra!
- 7. Das Barhis ist für dich ausgelegt, der Soma ist gepreßt, o Indra, die Gerstenkörner sind für deine Falben zum Essen bereitet. Wie du es gewohnt bist, sind dir, dem vielvermögenden Bullen in Begleitung der Marut die Opfergaben gespendet.
- 8. Diesen Soma haben die Männer, die Berge, die Wasser zusammen mit den Kühen für dich, Indra, zu einem süßen bereitet. Komm, du Recke, und trinke wohlgemut davon, wegekundig, deine gewohnten Straßen kennend!
- 9. Die Marut, die du am Soma teilnehmen ließest, o Indra, die dich stärkten und dein Gefolge wurden, mit denen zusammen trinke verlangend durch die Zunge des Agni diesen Soma, o Indra!

vom Wagenlenker, nicht vom Reiter gesagt.
1b = 7,23,4c. Die Ellipse ist wie oben oder nach 1,135,2f ('fahrend') zu ergänzen.

1d: 3, 82, 2b; 5, 43, 3d.

2d. Wer die Tonlosigkeit von vahatah urgiert, muß in c Ellipse annehmen.

8a. tapuspá ist dunkel. Keinesfalls: den heißen (Opfer)trank trinkend. Vom Gharmatrank kann nicht die Rede sein¹. Die Rosse des Indra bekommen Körner und die Trester des Soma vorgesetzt nach Praisa 66. Säy.: "vor den quälenden Feinden schützend². Vielleicht wird hier von Indra's Rossen etwas Ähnliches gesagt wie von den Vogelrossen der Aśvin's in 5, 73, 5; 4, 43, 6. Oder ist tapuspôtā unregelmäßiger Sandhi für -pā(b) utā und soll Indra seine Rosse vor übergroßer Erhitzung durch schnelles Fahren behüten, indem er sie rechtzeitig ausspannt (c)?

\$d: 3,52,8. Die Gerstenkörner hier für Indra als Zuspeise zum Soma, in Str. 7 aber für seine Rosse.

4a: 1, 82, 6. 4d = 3, 29, 16d. Vgl. 3, 85, 8d. 5b: 2, 18, 3; 10, 160, 1. 6b. Vgl. Str. 8c. 6c = 10, 14, 5d. 6d: 3, 22, 1; 40, 5; 42, 5. 8ab: 6, 40, 2. Der Soma wächst auf den Bergen und wird von den Männern = Priestern mit Wasser und Milch zubereitet.

8d: Str. 4. pathyà dnu svdh ist beliebte Redensart (vgl. 10, 14, 2d). dnu gehört hier entweder zu vidván oder su apdtyd (vgl. 7.7, 2a). 9a: 8, 47, 3. 9b: 8, 82, 3.

lmäßiger Sandhi für -pd(b) utd und soll
 7,7,2a).
 9a: 8,47,3.

 ¹ Wie bei den Rossen der Asvin, s. zu 1,181,2.

10. Indra! Trink nach eignem Ermessen vom Soma oder trink mit der Zunge des Agni, du Opferwürdiger, oder aus der Hand des Adhvaryu den dargebotenen, du Mächtiger, oder erfreue dich an dem Weihspruch des Hotr zur Opferspende!

11 = 3, 30, 22.

# 3, 36 (270). An Indra.

- 1. Dieser Darbringung verhilf fein immer wieder im Verein mit deinen Hilfen zum Sieg<sup>1</sup>. Bei jedem Soma hat er sich an den Stärkungen gestärkt, er der durch große Taten hochberühmt wurde.
- 2. Dem Indra sind seit lange die Somatränke bekannt, durch die er (wie) Rbhu starkgliederig ward, zu voller Kraft gelangt. Nimm die dargebotenen doch ja an; trink, Indra, von dem bullenstarken, von dem von Bullenstarken (im Wasser) Geschwenkten!
- 3. Trink, stärke dich! Dein sind die gepreßten Somatränke, Indra, die allerersten und auch diese. Wie du den früheren Soma getrunken hast, Indra, so trink als der Gefeierte heute aufs neue!
- 4. Ein großer Humpen, bei dem Opfer übervoll, besitzt er gewaltige Stärke, kühne Kraft. Nicht einmal die Erde umfaßte ihn, wann die Somatränke den Falbenfahrer berauscht haben.
- 5. Groß, gewaltig ist er zu (voller) Manneskraft erwachsen; er hat mit Sehergabe (die Kühe) zusammengetrieben. Indra ist Bhaga, seine Kühe sind gewinngebend, seine vielen Belohnungen vermehren sich durch Nachwuchs.
- 6. Als die Ströme sich gleichsam in Galopp setzten, da kamen die Wasser zum Meere wie auf einer Fahrstraße. Noch breiter als dieser Sitz ist Indra, wenn ihn der Soma, der ausgemolkene Stengel anfüllt.
  - 7. Indem sie dem Indra den wohlausgepreßten Soma bringen, wie die Flüsse

10ab. Vgl. zu 2, 16, 4 cd.

10d: 4, 23, 1. yajādm hier im Sinn der späteren yajyā.

#### 8, 86.

Tristubh.

1c. Die Stärkungen sind die Lieder, vgl.1,52,7; 80,1; 2,12,14; 6,23,6; 2,39,8.

26: 10, 92, 15 c.

2d = 3, 43, 7a. -dhatasya, nämlich im Wasser, vgl. 9, 62, 5; 8, 2, 2.

45: 1, 84, 9 c.

86. prathamáh wird durch c erklärt.

4a: 1,61,9.

5a: 6, 80, 1 a.

5b. samácakre? Sāy. samgacchate. Wohl gáh zu ergänzen nach AV. 6, 141, 1; Ait. Br. 5, 14, 6; RV. 10, 84, 7. Die Kühe wären die in c Genannten. Oder zu sama-kp in der späteren Bedeutung: 'er ist von Schergabe erfüllt'?

- 5c. Indra ist Bhaga, sofern er die Schätze (Kühe) verschenkt, vgl. 9, 97, 55c; 6, 28, 5a.
- 5d. dákşināh die in c erwähnten Kühe als Dichterlohn.
- 6. Indra wird durch den Somatrank noch umfangreicher als das Meer, das von den Strömen angefüllt wird. Dieser Vergleich wird in zwei selbständige Sätze zerlegt.
- 66: 7,95,1c; ratkyèva, oder: wie eine Wagenreihe. Sāy.: ratkina iva zu TBr. 2,4,3,11 ratkapakktir iva. Oldenberg (ZDMG. 61,882) denkt an doppelten Sandhi für ratkyàk iva 'wie Wagenfahrer'4.
- 6c. 'als dieser Sitz': als das Meer (oder die Erde?). Säy.: das Luftreich.
- 7a: 6, 19, 5d. Es ist samudréva ná mit Worthaplologie zu denken. yād (Sāy. samgatim yāc) regiert auch sonst den Instr.

78: 10, 80, 18 d.

Die Priester. + Dafür

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Sieg über die Konkurrenten. spricht bes. 3, 33, 2.

Den Priestern. Die Priester.

(ihr Wasser), wenn sie sich mit dem Meere vereinigen, melken die behändeten (Priester) mit den Armen den Stengel; sie läutern (die Güsse) des Süßtranks im Gusse durch die Seihen.

- 8. Wie Seen sind seine somafassenden Seiten; er nimmt auf einmal viele Trankspenden in sich auf. Als Indra die ersten Speisen verzehrte, da erwählte er, der den Vrtra erschlug, für sich den Soma.
- 9. Bring doch mit! Keiner soll dir dabei im Wege stehen! Wir kennen dich ja als den Herrn der Güter. Gewähre uns, o Falbenlenker, deine großmächtige Gabe, die du, Indra, hast!
- 10. Schenk uns, du gabenreicher trestersomatrinkender Indra, von deinem allbegehrten vielen Reichtum! Gewähre uns hundert Herbste zum Leben, uns vollzählige Söhne, o Indra mit der Trinkerlippe!

11 = 3, 30, 22.

# 3, 37 (271). An Indra.

- 1. Indra! Wir bringen dich her zur Übermacht, die die Feinde erschlägt, und zum Sieg im Kampf.
- 2. Sinn und Auge von dir sollen die Priester fein herwärts richten, du ratreicher Indra.
- 3. Wir beschwören mit allen Lobesworten deine Namen, du ratreicher Indra, wenn es gilt, der Anschläge Meister zu werden.
- 4. Mit den hundert Eigenschaften des vielgepriesenen, völkererhaltenden Indra verherrlichen wir (ihn).
- 5. Dem vielgerufenen Indra rede ich zu, daß er den Vrtra (Feind) erschlage, daß er in den Kämpfen den Preis gewinne.
- 6. Sei siegreich in den Preiskämpfen; wir beschwören dich, ratreicher Indra, den Vrtra (Feind) zu erschlagen.
- 7. Bei den Glanz(taten) in der Schlacht und bei den in den Schlachten siegreichen Ruhmes(taten) sei du, Indra, siegreich über die Anschläge!
- 8. Trink unseren feurigsten, glänzenden, wachhaltenden Soma zum Beistand, du ratreicher Indra!
- 9. Deine Kraftäußerungen, die unter den fünf Völkern (bekannt sind), die erbitte ich mir von dir, ratreicher Indra.

7c. So Sāy. Oder: die behändeten (Arme) mit den Hebeln (Fingern). Vgl. 9, 80, 5 und zu 5, 64, 7cd. bharttra Arm (Naigh. 2, 4) oder Finger oder Hand; vgl. Khila 1, 12, 4.

7d. Zu mádhvah (Gen. sg.) ist dháráh zu ergänzen, vgl. 9, 7, 2. Doch könnte dháraya für dháram mit Attraktion an pavitraih stehen. Vgl. noch 9, 2, 9; 7, 2; 17, 8; 97, 11. 8a. Vgl. 1, 52, 7; 10, 43, 7.

8d: 1, 32, 3. jaghaneán: die Zeitfolge ist ungenau. 10c: 2, 27, 10c.

8, 87.

Gāyatrī, 11 Anuştubh. An Indra satdkratu.

1ab: 8, 9, 20. 2a = 1, 84, 3c.

8b. imake eigentlich: wir appellieren an.

4a. Die ahdmans sind die verschiedenen Formen und die sich hieraus ergebenden besonderen Eigenschaften des Gottes. Die ahamasi stehen hier neben den namans in Str. 3 wie 1, 57, 3; 10, 45, 2, wie die namans neben den rapans in 5, 43, 10. Vgl. 3, 3, 4.

5a = 8, 12, 22a; 9, 61, 22b.

7a. Ob prisů tůrsů?

0-- 0 70 7

8c: 8, 76, 7.

9a. indriyási : rapagrahasádi-sámarthyási Siy., sámarthyáni zu TS, 1, 6, 12, 1.

- 10. Du, Indra, bist zu hohem Ruhme gelangt; erreiche unübertroffenen Glanz! Wir erhöhen deinen Kampfesmut.
- 11. Komm zu uns aus der Nähe und aus der Ferne, du Mächtiger! Welches deine Welt ist, von der komm hierher, Indra, Herr des Preßsteins!

### 3, 38 (272). An Indra (?).

Ein absichtlich dunkel gehaltenes kosmogonisches Lied. Im Mittelpunkt steht der Bulle Asura (4), d. i. der Urgott, in dessen Dienste die anderen göttlichen Wesen wirken (vgl. 6). Diese als die Seher bezeichneten Wesen — die Götter oder die vergöttlichten Väter — wünscht der Dichter im Proömium (1—2) als Zeugen seines Vortrags (1), um sie selbst befragen zu können (2a) und dadurch mit den Geheimnissen des Weltanfangs sich vertraut zu machen (2cd); denn sie waren es, die den Himmel bauten (2b) und ausschmückten und ausmaßen (3). Sie haben das Erscheinen dieses Asura (als Sonne oder Himmel) in der Welt vorbereitet, in der er der Vielgestaltige<sup>1</sup> ward. Dieser Asura ist der eigentliche Schöpfer der Welt, oder wie es in der mythologischen Sprache heißt, er hat sie geboren. Die Söhne des Himmels, nämlich Mitra und Varuna, regieren als Könige die Welt (5—6). Die Seher haben jenem Urgott, der zugleich Stier und Kuh, d. h. Zeuger und Gebärer ist, Namen und Gestalt verliehen (7). Er wird mit Savit; identifiziert und mit Erde und Himmel, in deren Lob das Lied ausklingt (8—9). Unter dem Urgott scheint man schon sehr früh den Indra gedacht zu haben. So wurde das Lied in die Indraserie gestellt, obwohl dieser nirgends genannt wird. Der Text ist wohl stellenweise verderbt.

- 1. Wie der Zimmermann (sein Werk), so habe ich das Gedicht überlegt, wie ein preisgewinnender Renner, der gut eingefahren ist, einen Anlauf nehmend. An die vertrauten fernen (Dinge im Geiste) rührend wünsche ich, der Weise, daß die Seher zuschauen.
- 2. Frag auch die mächtigen Geschlechter der Seher! Ihr habt entschlossen, gut handelnd den Himmel gezimmert. Diese wachsende Vertraulichkeit (?), die im Geiste erstrebte, ist nunmehr in rechter Weise, dir gekommen.
- 3. Und sie salbten beide Rodasi zur Herrschaft, indem sie hier ihre geheimen (Spuren) hinterließen. Sie haben die beiden in ihren Maßen gleich-
- 10b. Nämlich bei der bevorstehenden Aktion. 11a = 3,40,8a, vgl. 8,82,1;13,15.
- 11c. Als gegenwärtiger Aufenthalt.

11d == 3, 40, 9c.

#### 8, 88.

Tristubh. Dichter nach Anukr. Prajāpati, der Sohn des Višvāmitra oder der Vāc, oder nur Višvāmitra.

- Der Dichter vergleicht sich mit dem startenden Rennpferd.
- pdrani, vgl. pdrani pratnd 6, 21, 6; parvydni 3, 55, 8. Ait. Br. 6, 20, 14 ergänzt ahani (Tage).
- 2. Selbstaufforderung des Dichters.
- La. ind ist leichte Hypallage für indnam.
- 2b. takşata s. 1, 164, 23.

- Das Fem. pranf ist dunkel, vielleicht zu pranaya = viirambha, die Vertrautheit mit den Welträtseln.
- gühya sc. paddni, nach 1,72,6; 164,5.7;
   10,53,10. Möglich auch namani nach 9,87,3;
   1,164,3; 10,5,2. dira, in beiden Welten.
   Sāy. bhaloke.
- 8b. sám añjan Sāy.: 'sie verbanden die Erde mit den Pflanzen und den Himmel mit den Göttern.' Dafür spräche 10, 68, 11.
- 8c: 1, 159, 4. sam-mā Tāṇḍ. 7, 1, 1 (= samā-nam kr).
- Bd. Der bekannte Mythos von der Trennung der ursprünglich verbundenen Welthälften 5,31,6;
   10,44,8;
   54,6b;
   66,7,86,1c;
   61,2;
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.
   78.

Auf Namen und Gestalt dieses Asura, d. h. auf die Mannigfaltigkeit der Welt wirk sonderer Nachdruck gelegt (Str. 4 und 7).

Die Seher selbst werden angeredet.

Dem Sänger.

Oder: sie verbanden. Vgl. 9, 72, 1b; 10, 68, 2; 85. 47.

Himmel und Erde.

gemacht und die weiten (Welten) in Ordnung gehalten. Sie schieden die beiden Großen', die zusammengestoßen waren, damit sie (die Herrschaft) ausüben.

- 4. Alle umringten ihn, als er (den Wagen) bestieg. Seine Herrlichkeiten anlegend wandelt der Selbstleuchtende. Dies ist der große Name des Bullen Asura: als Visvarupa [Allgestaltig] hat er unsterbliche (Namen) angenommen.
- 5. Der ältere Bulle gebar als erster; diese seine Erfolge sind zahlreich Ihr beiden Enkel des Himmels, ihr Könige, übet im Geiste der Weisheit von ieher die Herrschaft aus.
- 6. Die drei, die vielen, alle Sitze schließet ihr beiden Könige in eurer Weisheit ein. Ich sah, im Geiste dorthin gegangen, auch die Gandharven, deren Haare der Wind sind, in (eurem) Dienste.
- 7. Dies ist das (Werk) dessen, der Stier und Kuh ist. Sie haben den Gesellen der Kuh mit Namen ausgestattet. Indem sie immer andere asurische (Gestalt) anlegten, haben die Zauberkundigen ihre Gestalt ihm angenaßt.
  - 8. Dieses (Werk) von ihm, dem Savitr, kann mir keiner wenn er sein

TBr. 1, 1, 3, 2; Tand. 7, 10, 1; Kath. 1 p. 84, 6. Vgl. auch RV. 4, 13, 5. In VS. 14, 30; TS. 4, 3, 10, 2 wird diese Scheidung mit der Einzelschöpfung in Verbindung gebracht. So auch hier. dhauase zu dha (vul. zu 2.17.2a), sc. kşatrám nach b, vgl. kşatrám dadhāte in b.

- 4. Ob die Sonne am ersten Welttag oder der Himmel? Für den Himmel spräche divah in 5c. Der Himmel heißt sonst ásura (1 131, 1; 122, 1). Sonne oder Himmel sind nur ein Name des großen Asura, der visvarupa ist. Sav. zu RV. und die Komm. zu VS. 33, 22 beziehen die Str. auf Indra. Zu attsthantam ergänzt Say. ratham. Möglich auch: als er sich einstellte.
- 4c wird durch d erläutert. Der visa dsurah ist der vrsabháh in 5, der vrsabhó dhenúh in 7 und der vrsabhó visvárupah in 3,56,3 amṛtāni doch wohl nāmāni, vgl. 10, 123, 4; 8, 52, 7; 1, 72, 1d; 10, 13, 1d. Die unsterblichen Namen sind die Namen, d. h. Einzelwesen der Unsterblichen, die einzelnen Götter, vgl. 1, 68, 4.
- 5a. Das Paradoxon des gebärenden Stieres weist auf die Stierkuh in 7 und 10, 5, 7 hin. Es ist der mythische Ausdruck für das schöpferische Urwesen, das das männliche und weibliche Schöpfungsprinzip in einer Person ist, vgl. 10, 129, 5. 56: 4, 23, 8.
- Sc. Die divo napātā sind sonst die Asvin, die hier nicht passen. Vielmehr Mitra und Varuņa, nach Sāy. Indra und Varuņa.

6ab erinnert an 7, 66, 10. Die drei und die vielen Sitze entsprechen den drei und allen viddthäni jener Stelle. Say, bezieht dort die vid. auf die Erde usw., hier die sadamsi auf die drei Savana's. Andererseits sind die trini vratá vidáthe antar esam in 2,27,8 und die trini vidáthani 6,51,2 zur Erklürung heranzuziehen. Die andere Stelle macht es wahrscheinlich, daß nicht vom Opfer, sondern von den drei bez, vielen Göttersitzen in der Welt (vgl. 3, 54, 5; 4, 1, 8) die Rede ist. Zn vidáthe vgl. 5, 63, 2.

6c: VS. 23, 49. átra, zu den Göttersitzen.

- 7a. Zu dieser mystischen Stierkuh, dem androgynen Urwesen, vgl. 3, 56, 3; 4, 3, 10; 10, 5.7; 1, 141, 2; 160, 3; AV. 9, 4, 3; 11, 1, 34 und oben Str. 5.
- 7b. Das Nebeneinander von naman und rapa in d wie in Str. 4 und 5, 43, 10. sákmya ist unsicher. Der Genosse der Kuh wäre eben der Stier. goh ist wohl kaum mit namabhih zu verbinden (vgl. 7,87,4; 5.8,3; 9,87,3).

7c. vásāne (Lok. sg. zu asmin) würde guten

Sinn geben.

7d: 1, 159, 4; 9, 83, 3; 10, 124, 7a. Sāy. māyinaļ prajhavantah santo 'smin indre rapam svam svam rūpam ni mamire iyattayā paricchidya nidadhuh. Zu ní mamire vgl. animand 1, 27, 11.

8a. So wie die Worte dastehen, ist der Päda eine Ellipse. Henry und Oldenberg vermuten math. Besser ware me für me zu emen-

<sup>1</sup> Himmel und Erde.

goldenes Bildnis aufgerichtet hat. Mit schönem Loblied (bringe ich) die beiden alles hervorbringenden Rodast her. Wie eine Frau ihre Kinder bedecken sie schützend die Geschöpfe.

9. Ihr beide führet das (Werk) des Großen, Uralten aus. Als göttliches Heil möget ihr um uns sein, als die verschiedengestalteten Hüter des Lebendigen (?), des Unbeweglichen. Alle sehen die Werke des Zauberkundigen.

10 = 3, 30, 22.

# 3, 39 (273). An Indra.

- 1. Zu Indra als ihrem Gatten kommt aus dem Herzen sich aufschwingend, zum Loblied geformt, die Dichtung, die frühwache, beim Opfer vorgetragen. Indra, nimm das (Lied) wahr, das für dich geboren wird!
- 2. Noch vor Tag geboren, frühwach, beim Opfer abwechselnd vorgetragen, in schöne, helle Gewänder gekleidet, ist dies unsere in alter Zeit entstandene väterliche Dichtung.
- 3. Auch Zwillinge hat da die Zwillingsmutter geboren der fliegende (Gedanke) ist jetzt auf die Spitze der Zunge getreten. Als ein Paar geboren

dieren, Infin. von må: Dieses (Werk) von ihm ist nicht auszumessen. Vgl. pramé 9,70,4; dé 5,41,1; śraddhé 1,102,2 und bes. ná vah pratimái sukrtáni 3,60,4. Das Verb må ist Lieblingswort des Dichters.

8b = 7, 38, 1b.

8c elliptisch, nach 5, 43, 2a zu ergänzen.

8d. vavre vom Vergleich attrahiert1.

- 9a. Vgl. 4, 56, 7. Die beiden sind nach Säy. Indra und Varuna. Eher Himmel und Erde. Unter pratndsya mahah ist wieder der Asura in 4 zu verstehen.
- 96. Der Nom. dáivi svastíh ist hart. Vielleicht ursprünglich dáivi (Vok. Du.) svastí (Dat.).
  9c. Ich vermute für gopájihvasya: gopá jivasya. Roth (KZ. 26, 62) gopá jihmásya. gopá bleibt mask. obwohl hier auf die weibliche Rodasi zu beziehen. Daher die Maskulinform vírūpā.

8, 89,

Tristubh.

1a: 1, 60, 3; 10, 47, 7.

16: 3, 48, 2c; Indra als der Gatte, das Gedicht als seine Geliebte: 1, 61, 2; 62, 11; 71, 1; 186,7; 10, 43, 1; 91, 18; 4, 32, 16; 1, 9, 4; 5, 47, 6.
1c: Str. 2b. jágroth wird durch Stellen wie 7, 10, 1, 1, 22, 21; ugarbúdhah 7, 76, 6; 9, 84, 4 erläutert. Der Sänger ist vor Tagesanbruch mit seiner Dichtung auf dem Plan.

Das Bild der jungen Hausfrau wird dabei

festgehalten. Auf den Frühmorgen wird auch in 2a und 3a angespielt. vidäthe könnte auch nach 7,84,3 erklärt werden. Dann wäre sasyámānā "belobt".

1d. Hier schiebt sich statt des Fem. ein neutraler Begriff unter, etwa ukthâm (vgl. 9, 47, 3). Sāy. ergānat stotram.

 So auch Say. Dies wegen 1, 60, 2c wohl besser als: vom Himmel vor Zeiten geboren.

2c. Von der schönen Form der Dichtung, vgl. 3, 34, 5d; 1, 143, 7d; 7, 34, 1; 8, 26, 19; 5, 47, 6.

- 3a. Oldenberg vermutet, daß unter den Zwillingen Rc und Sāman, unter der Zwillingsmutter die Vāc zu verstehen sei. Das Richtige hat schon Sāy. Es wird die in 1 und 2 angedeutete Morgenseit noch weiter geschildert. Die Zwillinge sind die Aévin, ihre Mutter nach Sāy. die Uṣas. Vgl. das vedische Zitat bei Yāska 12,2 (zu 1,181,4). Sonst gilt die rätselhafte Saranyū als ihre Mutter 10, 17, 2; Khil. 1, 11, 5.
- 86. Dem Sänger kommt der Preis der Asvin und Usas zu dieser Stunde auf die Zunge. Hier ist wieder ein Neutrum Subjekt. pdtat sc. manah nach 6, 9, 5. Dies pdtat stimmt zu vacydmana in 1. Sc. Die Asvin.
- 8d. budhné hier und in 10, 77, 4 als Präp. gebraucht wie dgre. dgra und budhné sind bekannte Gegensätse. In 10, 77, 4 wird budhné räumlich, hier zeitlich gebraucht, also wie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ähnliche Fälle 1, 169, 3c; 2, 84, 12c; 8, 6, 38b; 2, 84, 8c; 5, 25, 8b; 6, 28, 5a.

sind sie der Schönheit gesellt. Die beiden Dunkelvertreiber haben sich nach der Glut (des Feuers) eingestellt.

- 4. Unter den Sterblichen ist keiner, der sie tadelt, unsere Väter, die um die Rinder zu Kämpfern wurden. Der großmächtige Indra hat ihre eingeschlossenen Kuhherden herausgelassen, der Meisterkünstler.
- 5. Während der Freund mit den Freunden, den Navagva's, als seinen Streitern, in die Kniee sich legend den Rindern nachging, fand Indra das ist wahr mit den zehn Dasagva's die Sonne, die im Dunkel weilte.
- 6. Indra hat den in der Kuh aufgespeicherten Honig, (alles) was Füße und Klauen hat, in . . . der Kuh gefunden. Den im Versteck Befindlichen, Versteckten, im Wasser Verborgenen nahm er in die rechte Hand, er der recht Belohnende.
- 7. Das Licht zog er dem Dunkel vor, da er den Unterschied kennt. Möchten wir im entscheidenden Augenblick dem Mißgeschick fern bleiben! Erfreue dich an diesen Lobreden des Dichters, der der Erste unter den Vielen ist, du Somatrinker, somagestärkter Indra!
- 8. Licht werde dem Opfer in beiden Welten! Wir möchten dem großen Mißgeschick fern bleiben. Ihr Götter führet ja den Sterblichen zu gutem Ende, wenn er auch vielmals ungeduldig ist in seinem Eifer.

9 = 3, 30, 22.

dgre in 7, 15, 5. tápuşah des Feuers, so daß die drei bekannten Morgengottheiten (4, 13, 1; 5, 76, 1; 10, 35, 6; 3, 20, 1 u. 5.) in der Str. beisammen sind. Säy. versteht unter tápuşah den Tag.

4cd: 2, 17, 1cd.

Sab: 6, 32, 3. Dem abhi/sa (s. su 1, 37.10) ent-spricht in 6, 32, 3 mita/subhih. anugman ist constr. ad sensum. 5d: 1, 117, 5b.

6ab. Indra fand die Milch der Kuh (a) und die ganze Herde (b). So auch Sav.

6b. name? Bei der Zählung oder Verteilung? Vgl. 3, 31, 10. Ob Fehler? nama paßt leider nicht ins Metrum. Beachtenswert ist Ludwigs Erklärung (V, 72) von padvát, taphdvat als viertel-, achtelweise. Kombiniert man dies mit 8, 47, 17a, so könnte name irgendwie su av. nemö "Schuld" gehören. Doch ist alles so unsicher, daß ich keine Übersetzung wage.

6c = 2, 11, 5a; 10, 148, 2c. In 2, 11, 5a beziehen sich die Worte auf Vrtra, in 10, 148, 2 auf Soma. An unserer Stelle ergänzt man am besten mádhu aus a und versteht unter dem im Wasser verborgenen Honig wie in 10, 148, 2 den Soma. Dazu paßt dann d. Auch

Soma gehört zu den versteckten und wiederaufgefundenen Dingen, 1,62,5; 3,44,5c; 8, 3,20 b.

6d. Unübersetzbares Wortspiel. Pp. löst hier und 6, 29, 3 däksind-van auf. Er trennt also das Wort von dem sonst gebräuchlichen ddksindvat, das er in däksind-vat serlegt. Doch ist nicht einzusehen, warum das Wort von dem gebräuchlichen däksind getrennt werden sollte, das auch sonst von den Lohngaben Indra's gebraucht wird (2, 11, 21; 3, 36, 5; 6, 37, 4; 7, 27, 4; 8, 24, 21). Die Wahrscheinlichkeit eines Wortspiels spricht sehr dafür. Säy erklärt das Wort richtig durch audaryavan (generös). Damit ist der Übergang zu der verblümten Bitte um die Daksinä in Str. 7—8 gegeben.

7a. Auch bildlich zu verstehen. Das Licht ist "das große Licht" der Dakşinā, 10, 107,1 (vgl. 8, 24, 21). tâmas erinnert an 5, 31, 9d. abhits (in der Krisis) geht auf die Übergabe der Dakşinā, die für die Sänger die kritische Stunde war, in der sie oft Enttäuschung erlebten. Vgl. 1, 121, 14b; 185, 10c; 6, 50, 10d¹ und 5, 30, 14. 7å: 6, 21, 1a.

8a: 9, 86, 10a. Das Licht ist wie in 7a su

Auch dort geht tamas voraus.

### 3, 40 (274). An Indra.

- 1. Indra! Dich, den Bullen, rufen wir zum ausgepreßten Soma, trink du vom sußen Trank!
- 2. Indra! Nimm den ausgepreßten Soma, der (guten) Rat schafft, gern an, du Vielgepriesener! Trinke, gieß den Labenden in dich!
- 3. Indra! Fördere mit allen Göttern unser Opfer, das das Erwartete (?) bringt, du gepriesener Stammesfürst!
- 4. Indra! Diese ausgepreßten Somatränke begeben sich in deine Wohnung<sup>1</sup>, die schimmernden Säfte, du rechtmäßiger Herr.
- 5. Nimm den ausgepreßten, vorzüglichen Soma in deinem Bauch auf, Indra; dein sind die himmlischen Säfte.
- 6. Trink unseren Saft, du Lobbegehrender! Mit den Strömen des Metes wirst du gesalbt. Von dir, Indra, wird die Auszeichnung verliehen.
- 7. Dem Indra kommen die unversieglichen Herrlichkeiten des Holzgefäßes zu. Wenn er Soma getrunken hat, ward er stark.
- 8. Komm zu uns aus der Nähe und aus der Ferne, du Vrtratöter! Erfreue dich an diesen Lobesworten von uns!
- 9. Wenn du unterwegs in die Ferne und Nähe gerufen wirst, so komm von dort her, Indra!

### 8, 41 (275). An Indra.

- 1. Komm doch, Indra, gerufen zu mir her, um unseren Soma zu trinken, mit den Falben, du Herr der Preßsteine!
- 2. Unser Hotr hat sich hingesetzt, die rechte Zeit einhaltend. Das Barhis ist richtig ausgelegt, die Steine sind am Morgen in Tätigkeit gesetzt.
- 3. Hier werden (dir) Erbauungen bereitet, der du die Erbauungen zu deinem Gefährt machst. Setz dich auf das Barhis, habe Lust zu dem Reiskuchen, o Held!
- 4. Ergötze dich an unseren Trankopfern, an diesen Lobgesängen, du Vrtratöter, an den Liedern, du lobbegehrender Indra!

verstehen. ródasi ánu syát: vgl. ánu syáma ródasi 1, 185, 4. Aber dort gehört ánu zu syáma, hier zu ródasi wie 8, 10, 6b; 2, 1, 15d.

8cd. Zu tujatáh — barkánavat (Adv.) vgl. 3, 34, 5 tújo barkánah. Es ist wohl der auf die Dakşinā ungeduldig wartende Sänger gemeint. Dagegen Säy. des viel Schenkenden.

8, 40.
Giyatri. 1ab: 1, 177, 2d.
2c: 3, 32, 2d; 10, 116, 1d und Åp. Šr. 8, 11, 2
(trpyantu devā āvrşantām ghrtena).
3a. dhitāvānam s. su 3, 27, 2.

4a = 3, 42, 5a. 5a: 3, 22, 1; 42, 5.

6b: 9, 5, 10b.

6c = 1, 10, 7b; s. s. d. St.

7a. vannah des Holsgefäßes (vgl. 1, 189, 10; 180, 3), in dem der Soma sich befindet, oder des Soma's selbst, der im Holse sitzt (9,57, 8c; 107, 18 d).

8a = 3, 37, 11a.

9ab: Say.: mitten swischen Ferne und Nähe. 9c = 3, 37, 11d.

8, 41.

Gāyatrī. 2a: 2, 36, 6b. 2b: 1, 18, 5a. 3c: 8, 28, 8a.

<sup>1</sup> Gemeint ist; um in dir su wohnen; Säy.: die Wohnung ist sein Bauch.

- 5. Die Gedichte liebkosen den breiten Somatrinker, den Herrn der Stärke. den Indra, wie die Mutterkühe ihr Kalb.
- 6. So berausche dich denn in eigner Person am Tranke zu großer Freigebigkeit! Setz den Sänger nicht dem Tadel aus!
- 7. Wir sind wach, o lndra, mit Opferspenden dir zugetan und du bist uns zugetan, o Guter.
- 8. Spann nicht weit von uns aus, komm herwärts du Falbenfreund! Berausche dich hier, o eigenmächtiger Indra!
- 9. Dich sollen auf leichtem Wagen die beiden Mähnigen herwärts fahren. Indra, die Schmalzutckigen, daß du dich auf das Barhis setzest!

### 3, 42 (276). An Indra.

- 1. Komm, Indra, mit dem Falbenpaar zu unserem ausgepreßten Soma, dem milchgemischten, der für dich ist, uns zugetan!
- 2. Komm, Indra, zu diesem Rauschtrank, der auf dem Barhis steht mit den Steinen ausgepreßt! Gewiß wirst du dich daran erlaben.
- 3. Zu Indra sind meine Reden ergangen, darum von hier entsandt, daß er zum Somatrunk einkehre.
- 4. Den Indra rufen wir hierher zum Somatrunk mit Preisliedern, mit Lobgedichten. Gewiß wird er kommen.
- 5. Indra! Diese Somatranke sind ausgepreßt; nimm sie, du Ratreicher, in deinem Bauch auf, du Gewinnreicher!
- 6. Denn wir kennen dich als Schätzeerbeuter, mutig in den Kämpfen, o Seher. Darum bitten wir um deine Huld.
- 7. Komm, Indra, trink diesen milchgemischten und gerstegemischten von uns, der von den Bullenstarken ausgepreßt ist!
- 8. Dir, Indra, rede ich zu, in der eigenen Häuslichkeit den Soma zu triuken. Er soll gern in deinem Herzen weilen.
- 9. Dich, Indra, laden in alter Weise wir Kusika's, um deine Gunst bittend, zum Trunk des Soma.

**5**: 1, 186, 7; 9, 85, 11; 100, 1. 7; 10, 123, 1.

6a: 6, 23, 8. 6 = 6, 45, 27.

6c. D. h. blamiere den Sänger nicht durch Ablehnung. Vgl. 7,75,8; 8,8,13d.

7a: 7, 31, 4; 10, 138, 6. 9b = 8, 17, 2b.

#### 8, 42.

Gāyatrī.

1a = 1, 16, 4a.

1c. asmayúh: entweder nach 3, 41, 7 auf Indra, oder mit Oldenberg nach 9, 2, 5; 6, 1; 14, 8 auf Soma zu beziehen. Dagegen Säy.: da dein mit den Falben bespannter Wagen nach 8ab: 8, 32, 16c. uns verlangt.

5a = 3, 40, 4a.

50c: 8, 22, 1; 40, 5.

also wie kędyam in 3, 40, 4. 8b. Anders gewendet in 8, 68, 7. sómam sowohl von codami wie von pitaye abhängig. Vgl. 8, 23, 28; 10, 141, 6 cd.

8: 1,91,13c. Das Heim des Opferers soll sugleich das Heim des Indra werden, vgl. 6,41,1;

7, 32, 4; 1, 178, 11; 8, 83, 2; 5, 80, 1; 76, 4; 10,

112, 4. Say. bezieht okyè auf Indra's Bauch,

Sc. Weniger gut ware: Er soll deinem Hersen gefallen.

6a = 8, 45, 13a.

6c = 8,75,16c; 98,11c.

7c. výsabkíh, nach Sāy. von den Steinen, vgl. 5, 40, 1; 6, 44, 20. Möglich auch: von den

Priestern, vgl. 3, 86, 2d.

# 3, 43 (277). An Indra.

- Komm n\u00e4her heran auf dem Wagenstand stehend. Dir geh\u00f6rt von alters her der Somatrank. Spanne deine lieben Kameraden aus; zum Barhis rufen dich diese Opferdarbringer.
- 2. Komm her an vielen Völkern vorbei, zu uns an den Bitten des (anderen) hohen Herrn (vorbei) mit den Falben! Denn diese zum Lobgedicht geformten Gedanken rufen dich, Indra, da sie deine Gesellschaft gern haben.
- 3. Zu unserem an Verbeugungen reichen Opfer komm schnell, Gott Indra, einträchtig mit den Falben, denn ich lade dich dringend mit Gedichten, mit Schmalzbeköstigung zu dem Gelage der Süßtränke.
- 4. Wenn dich diese beiden bullenstarken Falben herfahren, deine Kameraden, die jochfrommen, schöngliedrigen, so möge Indra an der Trankspende nebst gerösteten Gerstenkörnern sich erfreuen und als Freund des Freundes Lobreden anhören.
- 5. Gewiß wirst du mich zum Hirten des Volks machen, gewiß zu einem König, du gabenreicher Trestersomatrinker, gewiß mich zu einem Rsi, da ich Soma getrunken habe. Gewiß wirst du mir unsterbliches Gut zudenken.
  - 6. Die angeschirrten, hohen Falben sollen dich herwärts fahren, Indra,

3, 43.

Tristubh.

1b: 3, 47, 1d.

1c: 6, 40, 1. Sāy. zieht úpa barhfi, zu ví muca: nahe dem Barhis.

2ab. á-á wie 1, 5, 1a; 88, 4a; 4, 32, 1, 2; 8, 22, 1; 82, 4; 10, 68, 5d; 73, 5. Oder carsanir ăñ Fehler für carsaniam? Vgl. 1, 4, 6. aryd usisah ist wie in 8, 54, 7 mehrdeutig. Für obige Auffassung spricht bes. 4, 29, 1; 8, 66, 12; 7, 68, 2.

8a. namovidham: In -vidh als Hinterglied kreuzen sich transitive und intransitive, bez. passive Bedeutung. Deutlich aktive in yajavjdh von Agni AV. 4, 23, 3 (vgl. RV. 10, 141, 6; 1, 10, 4). Intransitive und passive in savýdh 'zusammen aufwachsend', sadyovýdh (vgl. 1, 5, 6; 6, 19, 2), sākamvfdh, parvatāvidh (auf dem Berge gewachsen), tamovidh (vgl. 5. 32, 6 und 4), tugryāvidh 'im Wasser erstarkend' von Soma und Indra (vgl.1,33,11; 10, 43, 3; 2, 13, 1); annaofdh (vgl. 10, 5, 4); giraofdh 'durch Lied gestärkt' (vgl. 2,1,11; 8, 1, 18; 6, 37, 5; 44, 13; 3, 53, 1; 6, 18, 1, vgl. noch 1, 91, 11; 10, 64, 4). ghrtavfdh (6, 70, 4 von Himmel und Erde) kann entweder 'Schmalz mehrend' oder 'sein Schmalz mehrend', also 'schmalzreich' bedeuten. Für letztes spricht 9hrtdvati 6, 70, 1 und 10, 5, 4, für aktiven Sinn 10, 65, 8d. Also wohl doppelsinnig oder

allgemein = schmalzreich. vayovidh ist 8. 60,11 Beiwort von rays, also kraftmehrend. In den übrigen Stellen kann es auch seine Kraft mebrend, kraftreich' sein. sahovidh. So sinkt -vidh fast zum Suffix herab = stark an, reich an == -van, raufvidh seinen Besitz mehrend, güterreich (7, 91, 3), rtāvrdh die Wahrheit (das Gesetz, die Religion) stärkend oder wahrheitsstark, wahrheitsreich = rtavan. namovfdh hat neben sich ein namoordhd, das durch namasa id ordhásah 1, 171, 2 erklärt wird. namoordhá wird von frommen Menschen gebraucht, namovrdh in 3,62,17 von Göttern. Auch hier ist -v+dh fast Suffix, = ndmasvat, das wie namovidh Beiwort von Mitra und Varuna ist (5, 62, 5). Zu yajāám namovidham 3, 43, 3 ist stomo námasván 1, 171, 2 zu vergleichen. **85**: 7, 29, 2b.

4c. dhānāvat: Die gerösteten Gerstenkörner (dhānāh) wurden sum Soma gegessen, 3,35,3; 52,8; 4,24,7; 10,28,1. Vgl. ydvāširam 2,22,1; 3,42,7.

5a-c. Der Gedanke ist ähnlich wie in 8,48,6, Im Somarausch hofft der Dichter ein Völkergebieter oder ein großer Rei zu werden.

5d. vdsv amrtam (Sāy. krayarahitam ist das amrtatvám, das sonst der Somatrank verleiht, vgl. 8, 48, 8; 9, 70, 2. 4; 113, 7fg. 6a: 6, 44, 19. 6b: 10, 44, 8d; 6, 69, 4h.

deine Zechgenossen, die schöngestriegelten des Bullen (Indra), die abermals die verschlossenen (?) Tore des Himmels aufstoßen.

7. Indra! Trink von dem Bullen (Soma), der von Bullenstarken (im Wasser) geschwenkt ist, den dir, dem verlangenden, der Adler gebracht hat, in dessen Rausch du die Völker in Bewegung bringst, in dessen Rausch du die Kuhherden aufgedeckt hast.

8 = 3, 30, 22,

### 3, 44 (278). An Indra.

- 1. Dieser Soma soll dir begehrenswert sein, der von den goldfarbigen (Steinen) ausgeschlagene. Indra! Komm gern mit den goldfarbigen (Rossen) her zu uns, besteige den goldigen Wagen.
- 2. Gern hast du die Morgenröte erstrahlen, gern die Sonne leuchten lassen. Mit Wissen und Bedacht wächst du goldrossiger Indra über alle Herrlichkeiten hinaus.
- 3. Den Himmel, der den Goldigen nährt, die Erde von goldigem Aussehen hat Indra gefestigt, die reiche Nahrung der beiden Goldfarbigen, zwischen denen der Goldige wandelt.
- 4. Sobald der goldige Bulle geboren ist, erleuchtet er den ganzen Lichtraum. Der Goldrossige nimmt die goldige Waffe in die Arme, die goldige Keule.
- 5. Indra hat die verlangende, glänzende, in helle (Farben) gekleidete Keule, den mit goldfarbigen Steinen ausgeschlagenen (Soma) aufgedeckt. Er trieb mit den goldfarbigen (Rossen) die Kühe heraus.

# 3, 45 (279). An Indru.

1. Komm, Indra, mit den erfreulichen Falben, den pfauenschweifhaarigen! Nicht sollen dich irgendwelche Leute festhalten wie die Schlingensteller den Vogel. Geh an ihnen vorbei wie an einem wüsten Land.

6cd. Im einzelnen vieles unsicher.

7a = 3,36,2d. 7c: 7, 19, 1; 10, 69, 6c.

#### 8, 44.

Brhatī. Spielerei mit *hārī* (goldfarbig, falb) und mit Ableitungen des Verbs *hary* (begehren). Vgl. 10, 96.

1b. Die Preßsteine heißen hier kart (vgl. Str. 5c), weil sie die Farbe des Somasaftes annehmen. 1c: 8, 13, 13c.

Die Bedeutung 'strahlen' ist bei arc zweifelhaft, vgl. 1, 92, 8.

2d: 2, 17, 4 ab.

Sa. Der hári in háridhāyas ist der Soma oder die Sonne. Das letzte jedenfalls in d.

Sc. Himmel und Erde.

4a. Die Sonne oder Indra (so Say.) als Sonne.

40. Vgl. 1, 49, 4b; 50, 4c.

Sab. Indra's Waffe, die Keule, wird vom Dichter selbst als der Soma erklärt. haryántam vom Vajra wie nikama 6, 17, 10; 10, 96, 3. Allerdings fällt der Akzent hier und in Str. 2 auf. Regelrechte Betonung ist haryan. Man sollte darnach ein Denominativ erwarten. Nach Gr. von hari, aber i fällt sonst nicht ab: sakhiyan, janiyantah. Der Soma als Indra's Keule 9, 47, 3; 72, 7; 77, 1.

5c: 1, 62, 5b; 3, 39, 6c; 8, 93, 82c.

#### 8, 45.

Brhatī.

1c: 4, 44, 5; 7, 69, 6.

1d. "Wie die Wanderer ein Wüstenland rasch passieren" Säy.

- 2. Indra ist der Vrtrafresser, der Valabrecher, Burgenzerstörer, Treiber der Gewässer, Lenker des Wagens, Zurufer der Falben, der Erbrecher auch des Festen.
- 3. Du hegest Weisheit, tief wie die Meere, (viel) wie die Kühe. Wie die Milchkühe, die einen guten Hirten haben, zur Weide, wie Kanäle in den See sind sie zu dir gekommen.
- 4. Bring uns schleunigen Reichtum wie dem, der seine Einwilligung gibt, seinen Anteil! Schüttle, Indra, aus der Not helfendes Gut herab wie einer mit dem Haken die reife Frucht vom Baum (schüttelt)!
- 5. Indra, du bist dein eigener selbständiger Herr, gleichmäßig zuteilend, gar selbstherrlich. An Stärke gewachsen, du Vielgepriesener, sei uns der beste Erhörer!

#### 3, 46 (280). An Indra.

- 1. Groß sind die Kräfte von dir, Indra, dem streitbaren Bullen, dem Selbstherrn, dem gewaltigen, jugendlichen, ausgewachsenen, kampflustigen, nicht alternden Keulenträger, dem berühmten, großen.
- 2. Groß bist du Büffel an Stierkräften, ein Schätzegewinner, du Gewaltiger, der die anderen bezwingt. Als der alleinige König der ganzen Welt führe du die Völker zum Kampf und laß sie in Frieden wohnen!
- 3. Mit seinen Maßen ragt der Glänzende über die Götter insgesamt hinaus, der Unwiderstehliche, Indra an Größe über Himmel und Erde hinaus, über den weiten, großen Luftraum hinaus, der Trestersomatrinker.
- 4. In den breiten, tiefen, von Geburt gewaltigen, den allfassenden Brunnen der Gedanken, in den Indra gingen schon vorzeiten die ausgepreßten Somatränke ein wie die Flüsse ins Meer.
  - 5. Den Soma, den dir zulieb, Indra, Himmel und Erde tragen wie die

2a. vrtrakhaddh s zu 10, 113, 8d.

Mit Oldenberg abhisvardh gegen Pp., vgl. 8, 13, 27c. Wer abhisvard annimmt, muß übersetzen: unter Zuruf an die Falben. Der Parallelismus ist manchesmal nur Täuschung.
 gambhirán mit Attraktion an den Vergleich, gehört eigentlich zu krátum.

8cd. Mit Say. ist in d und darnach auch in c sómāh als Subjekt zu denken nach 9, 6, 4; 24, 2; 67, 7; 10, 43, 7. Wollte man aus b krdtuh ergänzen, so wäre āśata wiederum Attraktion an den Vergleich.

8d. Zum Vergleich s. 10, 48, 7; 1, 52, 7.

4a. thiam rayim wie don't baira bei Homer. Vgl. this rays 8, 4, 15; raya athis 7, 32, 9; rayim thajanah 9, 87, 6.

2, 19, 5d. Auf welches rechtliche Verhältnis der Vergleich abzielt, ist nicht klar. Säy.: 'Wie der Vater dem mündigen Sohne 25\* einen Teil seines Vermögens übergibt'. Vgl. auch 7, 32, 12.

5b. smdddisti sonst ein technischer Ausdruck der Dänastuti's (6, 63, 9; 7, 18, 23; 10, 62, 10). Hier wohl in etwas anderem Sinn. disti ist im RV. unbelegt und smdd auch nicht sicher bestimmt. Säy: bhadraväkyah, indem er smdt im Sinn von sumdt nimmt.

#### 8, 46.

Tristubh.

5d = 1,91,17c.

1b. sthdvirasya ghfsoch auch 7,98,2.

2c = 6, 36, 4d.

- 8b. develbhih statt des Abl., von mátrabhih beeinfiußt. Oder develbhih ist mit áprastatu zu verbinden und zu prá ein develbhyah zu ergänzen 8cd: 1, 61, 9 ab.
- 4. Möglicherweise zwei Sätze und ab elliptisch.

Mutter die Leibesfrucht, den lassen sie für dich laufen, den machen die Adhvaryu's sauber für dich zum Trinken, du Bulle.

# 3, 47 (281). An Indra.

- 1. In Begleitung der Marut als ihr Bulle trink, Indra, zur Kampfeslust den Soma nach eigenem Ermessen zum Rausche! Gieß dir das Gewoge des Metes in den Bauch! Du bist von jeher König der Somasäfte.
- 2. Einträchtig mit den Marut als Gefolge trink, Indra, als Kenner den Soma, du der Vrtratöter, o Held! Erschlag die Feinde, treib die Verächter fort und schaff uns allenthalben Sicherheit!
- 3. Und trink den Soma nach den Zeiten, du Zeitentrinker, den von uns ausgepreßten, o Indra, mit den Göttern, deinen Freunden, den Marut, die du daran teilnehmen ließest, die dir bei(standen)! Du erschlugst den Drachen, sie verliehen dir Kraft.
- 4. Die dich im Drachenkampf stärkten, du Gabenreicher, im Sambarakampf, du Falbenlenker, bei dem Rindersuchen, die dir jetzt zujubeln als deine Barden, trink, Indra, mit den Marut als Gefolge den Soma!
- 5. Den erstarkten Bullen in Begleitung der Marutschar, der kein geiziger Herr ist, den himmlischen Gebieter Indra, den Allbezwinger, den gewaltigen Siegverleiher, den wollen wir zu erneutem Beistand hierher rufen.

### 3, 48 (282). An Indra.

- 1. Sobald als er geboren war, zog der junge Bulle die Darbringung des ausgepreßten Soma vor. Trink zuerst' nach Wunsch. wie dein (Wunsch ist), von dem vortrefflichen, milchgewürzten somischen (Trank)!
- 2. An dem Tage, da du geboren warst, trankst du im Verlangen darnach den auf dem Berge gewachsenen Rahm des Stengels. Ihn schenkte dir die Mutter, die junge Frau, die deine Erzeugerin, zum ersten Mal im Hause des großen Vaters ein.
  - 3. Vor seine Mutter tretend rief er nach Speise; er schaute nach dem

5c. hí und mṛj vom Soma als Roß, ein Hysteronproteron.

8, 47,

Tristubh. Indra mit dem Gefolge der Marut wird zum Soma geladen.

1d: 3, 36, 2a; 43, 1b; 46, 4c.

2b = 3, 52, 7d.

Die rtdoah wie in 1,15 und 2,36.37 (Götterturnus); vgl. 5, 12,3 c.

85. Die Götter sind die Marut, wie die ähnliche Stelle 3,51,8b klar macht.

8c: 8, 35, 9. 4a: 3, 32, 8; 5, 31, 10; 10, 73, 1.

4b. gdvistau, im Panikampf.

4c könnte zugleich auf die gegenwärtigen Sänger gehen, vgl. 9.86,24; 10,120,4.

5 = 6, 19, 11.

**5**b. ákavári = svari in 1, 61, 9.

#### 8, 48,

Tristubh.

1a: 7, 98, 8a. 1b: 2, 24, 1a. 1cd: 10,112, 1a.
2b. girişihám ist Hypallage. Die Pflanze selbst wächst auf dem Berge.

2d. Des Tvaşţr in Str. 4; s. 4, 18, 3; 1, 61, 7. Der große Vater auch 1, 71, 5; 3, 54, 9. Nach 6, 20, 11 könnte es den Großvater (= pitâmaha) bezeichnen, ist aber nach 2, 17, 6 doch wohl der Vater des Indra.

85: 4, 23, 1b. Möglich auch: "nach dem Soma im Euter". ûdhah als Lok. wie 7, 56, 4; 10,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vor allen Göttern (Säy.).

scharfen Soma als dem Euter. Die anderen pflegte der Kluge fernzuhalten. Große Taten vollbrachte er, der vielerlei Gesichter trägt.

4. Gewaltig, die Mächtigen bezwingend, von überlegener Stärke, hat er nach Belieben seinen Leib gewandelt. Von Natur dem Tvastr überlegen raubte Indra den Soma und trank ihn aus den Gefäßen.

5 = 3, 30, 22.

### 3, 49 (283). An Indra.

- 1. Preise den großen Indra, nach dem alle somatrinkenden Stämme ein Verlangen gehegt haben, den wohlbedenkenden, den die beiden Welten (und) die Götter als meisterlichen Hammer der Feinde erzeugten.
- 2. Den Selbstherrn und mannhaftesten Falbenlenker, den keiner jemals in den Kämpfen überwindet; der der höchste Gebieter ist, der mit seinen mutigen Streitern in breitem Ansturm das Leben des Dasyu verkürzte;
- 3. In den Kämpfen sieghaft wie ein durchhaltender Renner, beide Welten durchdringend, gern schenkend, in Gebeten zu rufen wie Bhaga im Kampfspiel, wie der Vater liebwert, leicht zu errufen, kraftverleihend.
- 4. Der Träger des Himmels, des Luftraums. gesucht, aufrecht stehend, der wie der Wagenheld Vayu mit den Göttern die Niyut (als Gespann) hat, der Erheller der Nächte, der Erzeuger der Sonne, der den Anteil austeilt wie Dhisana den Gewinn.

5 = 3, 30, 22.

### 3, 50 (284). An Indra.

- 1. Unter Svähäruf soll Indra trinken, dem der Soma gehört, wenn der starke Bulle von den Marut begleitet gekommen ist. Da er reichlich Raum hat, soll er sich mit diesen Speisen füllen. Die Opferspende möge dem Verlangen seines Leibes genügen.
  - 2. Ich schirre dir die beiden willfährigen (Rosse) zu raschem Laufe an,

20, 2(?). Das Muttereuter, das der neugeborene Stier sogleich sucht, war für Indra die Somapflanze, die wie ein Euter gemolken wird (8, 9, 19; 3, 36, 7; 9, 72, 6; 95, 4 u. č.). 3d. purudhapratika wird durch 4b erläutert. 4b -- 7, 101, 3b.

4d: 8, 4, 4; Ait. Br. 7, 28, 1; TS. 2, 4, 12, 1; 2, 5, 2, 1. camúşu steht nach 8, 4, 4 für camúsu sutdm.

8, 49.

Tristubh. 1c: 8, 61, 2b.

8c: 1, 141, 10; 144, 8; 5, 83, 5; 3, 5, 8d.

4a: MS. 4 p. 126, 8. Über preta s. zu 1,98,2. Ludwig vermutet pretae auf des Raumes Rücken.

 Vâyu selbst ist der râtha, d. h. Wagen und Wagenkämpfer (wie im Epos), vgl. 10, 168, 1 vātasya nú mahimānam rāthasya.

Oder die bekannte Zerlegung des Genitivverhāltnisses in ein Asyndeton — Wagen des
Vāyu. niyūtvān vielleicht doppelsinnig, zugleich: 'Geschenke habend'. vāsubhih dann
zugleich: 'mit Gütern'. Auch Sāy. nimmt
Doppelsinn an: 'Wie Vāyu von den NiyutStaten, so Indra von den Marut begleitet'.

4d. Dhisanā verfügt auch sonst über Reichtum:
10, 35, 7: 3, 56, 6: 5, 41, 8: 7, 90, 3. vāja be-

10, 35, 7; 3, 56, 6; 5, 41, 8; 7, 90, 8. vája bezeichnet wohl auch hier den Dichtergewinn oder Dichterlohn.

8, 50.



Tristubh.

2b. Zu doch vgl. 1, 166, 13c trussim doyd.

Trotz 1, 67, 1 ist an Ableitung von or kaum
zu denken.

2d = 7, 29, 1c.

deren Folgsamkeit du von jeher liebtest. Hierher mögen dich die Falben bringen, du Schönlippiger. Trink doch von diesem gutgepreßten angenehmen (Soma)!

3. Sie haben (den Soma), der der Mischung mit Milch bedarf, wohlbekommlich gemacht, den Indra preisend, daß er die Oberhoheit ausübe. Wenn du Soma getrunken hast und berauscht bist, du Trestersomatrinker, so erstrebe für uns Kühe in Menge!

4 = 3, 30, 20.

5 = 3, 30, 22.

# 3, 51 (285). An Indra.

- 1. Nach dem völkerregierenden, gabenreichen, preisenswerten Indra haben die hohen Lobreden geschrieen, nach dem Vielgerufenen, von den Lobliedern erbauten Unsterblichen, der Tag für Tag wachgerufen wird.
- 2. Zu dem Ratreichen, (wie) zu dem Meere, zu dem machtvollen Herren, zu Indra kommen allenthalben meine Lobreden, zu dem Gewinner des Siegespreises, dem Burgenbrecher, der eilig die Gewässer überschreitet, der dem Gesetz folgt, dem Begleiter (?), dem Sonnenfinder.
- 3. Bei dem Spender des Gutes steht der Sänger in Ehren. Indra bevorzugt die fehlerlosen Gesänge, denn am Sitze des Vivasvat wird er freundlich gestimmt. Preise den vollständigen Sieger, der die Nachsteller erschlägt!
- 4. Dich, den mannhaftesten der Männer, mit Reden, mit Liedern besinget inbrünstig den Helden! Er rührt sich zum Siege, der Verwandlungsreiche. Ehre sei ihm, er allein ist von jeher der Herr!
- 5. Reichlichen Tribut schuldet man ihm bei den Sterblichen; viele Güter trägt die Erde (für ihn). Für Indra bewahren die Himmel, die Pflanzen und die Gewässer, die Flüsse, die Wälder, ihren Reichtum.
- 6. Für dich sind die erbaulichen Reden, für dich, Indra, die Lobesworte allesamt bestimmt, o Falbenherr. Freue dich daran! Sei du der gute Freund neuester Hilfe! Guter Freund, verleih den Sängern Kraft!

Sa. Doch wohl sómam zu ergänzen. Dagegen Säy.: 'Die lobpreisenden Priester halten den Indra, der die Sänger zu belohnen wünscht, der durch Loblieder geneigt gemacht werden kann, durch Kühe, d.h. milchgemischten Soma, aufrecht, daß er lange Zeit am Leben bleibe.'
Sb. Vgl. 2, 17, 2a; 9, 70, 5a.

#### 8, 51.

1-3 Jagatī, 4-9 Tristubh, 10-12 Gāyatrī. Das in Trca zerfallende Lied ist ursprünglich wohl als eine Art von Rundgesang zu denken.

2a. Bei dem Meer denkt der Dichter an das Bild der Flüsse, die diesem zuströmen, vgl. 8, 44, 25; 6, 36, 3.

2b. Zu višvátah vgl. 1, 10, 12; 125, 4d.

2c: 1, 3, 8ab. tūrui ist wohl wesentlich das,

was túrnyartha (3, 52, 5c) ausdrückt.

2d: 10, 65, 14c. dhâmasácam, oder: seiner Art folgend? Vgl. 1, 123, 8 sacante várunasya dhâma. Auch abhisácam ist unsicher. Zu diesem vgl. bes. AV. 18, 4, 44.

8a. Zu akard vgl. 5, 34, 4d; 9, 81, 3a.

4a. Anakoluthie oder Ellipse. 4b: 8, 92, 5.

5a: 1, 169, 2; 3, 55, 22; 6, 44, 11; 8, 59, 2.

5b. Nämlich für Indra nach c und 3,55,22b und Säy. Nach diesem soll nigeidhah 'Anweisungen' bedeuten. nigeidh ist aber der schuldige Tribut oder die Dankesschuld. Vgl. ZDMG. 71,331.
5cd: 5,41,11cd.

6a: 8, 2, 30.

6c: 8, 3, 1. Zu apir dvaso nútanasya (Genqualit.) vgl. dvase parvydya — svapi 4, 41, 7. 6d: 1, 30, 10c; 2, 4, 9d; 4, 17, 18b; 9, 94, 4b.

- 7. Indra, Marutbegleiteter, trink hier den Soma, wie du bei Saryata vom Safte trankst! Unter deiner Führung, in deinem Schutze, du Held, laden die Weisen mit schönem Opfer ein.
- 8. Trink hier voll Verlangen den Soma, den von uns ausgepreßten mit den Marut, deinen Freunden, o Indra, (wie damals) als dich, den (eben) geborenen, alle Götter zum großen Kampfe umringten, du Vielgerufener.
- 9. Bei der Überschreitung der Gewässer ist dieser der gute Freund, o Marut. Es jubelten dem Indra die Wunschgewährer zu. Mit ihnen zusammen soll der Vrtravertilger den gepreßten Soma an des Opferspenders eigenem Sitze trinken.
- 10. Diese (Trankspende), die mit Kraft ausgepreßt ist, (steht) ja bereit, du Herr der Gaben. Trink doch davon, du Lobbegehrender!
- 11. Halte dich bei dem Soma auf, der deiner Natur entsprechen möge! Er soll dich, den Somafreund, berauschen.
- 12. Er soll in deine Seiten dringen, in dein Haupt mit Erbauung, o Indra, in deine Arme zum Schenken, o Held!

# 3, 52 (286). An Indra.

- 1. Indra! Genieße am Morgen unseren (Soma) nebst gerösteten Körnern, Brei, Kuchen' und dem Loblied!
- 2. Indra! Genieße den garen Reiskuchen und sprich deinen Beifall aus! Für dich fließen die Opferspenden.
- 3. 1ß unseren Reiskuchen und finde an unseren Lobesworten Gefallen wie der Weibersüchtige an einer jungen Frau!
- 4. Genieße bei der Morgenspende unseren Reiskuchen, du Altberühmter, denn groß ist dein Verständnis, Indra!
- 5. Laß dir die gerösteten Körner (und) den Reiskuchen der Mittagsspende hier munden, wenn der Lobpreiser, der Sänger, der rasch sein Ziel erreicht, auf(tritt und) dich brünstig mit Lobreden herbeiruft.
- 6. Bei der dritten Trankspende tu unseren Körnern (und) dem Reiskuchen, der geopfert wird, Ehre an, du Vielgepriesener! Wir möchten dich,

76: 1, 51, 12.

7d: 5, 45, 4 cd. d vivāsanti: tvām paricaranti Sāy. Vgl. 9, 44, 4 c.

8ab. Nir. 5, 15° gibt eine Variante dieser Str. aus unbekannter Quelle.

8b: 3, 47, 8b. 8cd: 8, 38, 4a.

9a. Über die Grenzströme des Arierlandes, vgl. Str. 2a

 Die Wunschgewährer (dåttvarah) sind die Marut; vgl. 5.58, 2b.
 9d: 8, 60, 5c. Das Einfachste ist sdoanam zu iddm und asti zu dnu zu ergänzen, vgl. 1,57,2.
 = 8,1,26a.

8, 52.

1—4 Gāyatrī, dann Triştubh, 6 Jagatī. Vgl. 8,28. 1ab = 8, 91, 2de. 2c: 8, 59, 1.

8 = 4, 32, 16.

8c = 8, 62, 8c. Daraus folgt, daß josdydamicon jugasva nicht sehr verschieden ist.
4: 8, 28, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reiskuchen (Säy.).

Der Soma.

Vgl. bes. die Ausgabe in der BSS.

- o Weiser, in Gesellschaft des Rbhu und Vaja bei guter Beköstigung mit Dichtungen anlocken.
- 7. Wir haben Brei bereitet für dich in Gesellschaft des Puşan, geröstete Körner für den Falbenlenker, der die Falben mitbringt. Iß den Kuchen mit dem Gefolge der Marut, trink als Kenner den Soma, du der Vrtratöter, o Held!
- 8. Bietet ihm rasch die gerösteten Körner an, den Reiskuchen dem heldenhaftesten der Männer! Tag für Tag sind die gleichen für dich, Indra, (bestimmt); sie sollen dich für den Somatrunk stärken, du Mutiger.

### 3, 53 (287). An Indra.

Die Anukr. gibt nur für 1-14 und 21-24 Indra als Gottheit an, in 15-16 die Vac (Rede) Sasarparī, 17-20 die Wagenteile. 3,53 ist das eigentliche Familienlied der Visyamitra's und nimmt am Schluß der Indraserie dieselbe Stelle ein wie die verwandten Lieder 6.47 und 7,33 der Bharadvāja's, bez. der Vasiştha's. Das Lied besteht aus einer Reihe von Reminiszenzen aus der Familienlegende der Visvämitra's, aus einzelnen Szenen, die nur lose zusammenhängen. Alle dienen der Verherrlichung des berühmten Ahnherrn. Bald wird von diesem in dritter Person gesprochen (Str. 9), bald wird er redend eingeführt (Str. 12). Dann redet er seine Verwandten bez. Söhne, die Kusika's, an (10, 11). Das Lied wird so zum Zwiegespräch zwischen Vater und Söhnen ganz wie 7,33. Sofern Indra's wirksames Eingreifen überall vorausgesetzt wird, er auch wiederholt als Zeuge angerufen ist, durfte das Lied als Indralied aufgefaßt werden. Der erste Abschnitt (1-6) beschäftigt sich nur mit Indra. Einladung und Ankündigung eines Sastra (1-3) - das Sastra selbst wird nicht mitgeteilt. Es folgt sogleich die Verabschiedung des Gottes (4-6). Der nächste Abschnitt (7-14) ist dem König Sudas gewidmet. Die Freigebigkeit seines Hauses (7), Indra's Gunst, bes. bei dem berühmten Flußübergang (8-9), Erinnerung an ein Somaopfer (10) und an ein Roßopfer (11). Viévāmitra als Purohita (12-13). Bitte um reiche Beute von dem Feinde, der doch keine Opfer bringe (14). Der nächste Abschnitt erinnert an die Zeit der Erniedrigung und an den Wiederaufstieg des Visvamitra (15—16). Es folgt die Einsegnung des Wagens vor der Heimfahrt (17-20). Den Schluß bildet die Verwünschung seines Feindes und Vorwürfe gegen dessen Gönner (21-24). Die Szenen lassen keine streng chronologische Anordnung erkennen.

- 1. Indra und Parvata! Bringet auf eurem hohen Wagen das liebe Labsal guter Söhne mit! Habt beide Gelüst nach den Spenden bei den Opfern, ihr Götter; erbauet euch an den Lobreden, an der Ilaspende euch gütlich tuend!
- 2. Bleib fein da, du Gabenreicher, geh nicht fort! Ich will dir jetzt gutgepreßten Soma opfern. Den Saum deines (Gewandes) fasse ich wie der Sohn den seines Vaters, mit sußester Rede, du machtvoller Indra.
  - 3. Laß uns aufsagen, Adhvaryu! Antworte du mir! Wir wollen dem Indra

Verschiedene Metren, meist Tristubh.

1d: 8, 54, 20b; 59, 8a.

<sup>6</sup>b: māmahasva : bhakşaņena mahaya, sambhāvaga Sāy. Möglich auch: laß dir spenden oder: spende dir.

<sup>7</sup>b. Die Körner sind auch für die Falben bestimmt nach 3,35,7. 7d = 8,47,2b.

Scd. Säy. ergänzt stutayah als Subjekt. 3,85,3d zeigt aber deutlich, daß es die Körner sind. Offenbar sollten diese den Durst mehren.

<sup>8. 58.</sup> 

işah suvirāh vgl. 7,24,6c; 1,12,11d; 96,8b.
 Sāy.: Speisen nebst guten Söhnen.

<sup>8.</sup> Das Urbild der Ähävaformel, mit der die Sastrarezitation eingeleitet wurde. Der Hott richtet an den Adhvaryu den Anruf, worauf jener mit der Pratigaraformel antwortet, Ait. Br. 3, 12, 1; 2, 38, 1; Hillebrandt, Ritualliteratur S. 101.

<sup>8</sup>b. váhas Fahrzeug, von den Lobgedichten, vgl. den stómo váhísthah 6, 45, 30; 8, 5, 18.

das beliebte Gefährt machen. Setz dich auf dieses Barhis des Opfernden und dann werde dem Indra das Lobgedicht vorgetragen. —

- 4. Die Frau ist das Heim, o Gabenreicher, sie ist der Schoß; dahin sollen dich die angeschirrten Falben fahren. So oft wir Soma pressen werden, soll Agni als Bote zu dir eilen.
- 5. Geh fort, du Gabenreicher, und komm wieder, Bruder Indra; an beiden Orten hast du ein Ziel, wo man den hohen Wagen einstellt (und) den siegreichen Esel ausspannt.
- 6. Du hast jetzt Soma getrunken, fahr heim, Indra! Ein schönes Weib und Lust ist dir zu Hause, wo der hohe Wagen eingestellt wird und das Ausspannen des Preisrenners lohnend ist.
- 7. Diese Gastfreien sind die Angiras' in anderer Gestalt, die Söhne des Himmels, des Asura Mannen. Weil sie dem Visvamitra reiche Gaben schenken bei dem Tausendopfer, bekommen sie ein langes Leben.
- 8. In jegliche Gestalt verändert sich der Gabenreiche, am eignen Leib Verwandlungen annehmend, wann er dreimal des Tages auf einen Augenblick gekommen ist (oder) nach eigenem Ratschluß außer den Zeiten trinkt, der die rechte Ordnung einhält.
- 9. Der große gottgeborene, gotterregte Rsi staute den flutenden Strom, er mit dem Herrscherauge. Als Visvamitra den Sudas fuhr, da hatte Indra an den Kusika's seine Freude.

8c = 6, 23, 7c.

- 4a. Die Frage, ob så tå oder så tå (so Pp.) aufzulosen sei, ist nicht zu beantworten. In Wirklichkeit bezieht sich das Pron. auf die Frau also så, kann aber nach bekanntem Sprachgebrauch sich nach yönih (Mask.) richten dann så. Der Sinn ist: Indra soll nach Hause fahren, denn er ist da zuhause und hat seinen yöni, wo die Frau ist. yöni ist doppelsinnig, der Sitz beim Opfer (1.104, 1; 7, 24, 1) und der Schoß der Frau; vgl. 4, 3, 2. 4b. tåt, sc. åstam. Säy. tad it tatra grha eva. 5b. ubhayåtrå, d. h. hier und zu Hause.
- 5d. väjino räsabhasya, dieselbe Verbindung 1, 34, 9 (s. dort). Vom Esel heiüt es VS.11, 44 diür bhava väjy ärvan. Also doch wohl nur ein Tier, der Esel der Asvin als einselnes Beispiel für die Göttertiere überhaupt. Nach väji dhuri räsabhasya RV. 1, 162, 21 könnte man jedoch väjino räsabhasya als Asyndeton fassen: des Preisrenners (und) des Esels. An das Zusammenspannen von Esel und Roß im Agnicayana (TS. 4, 1, 4, 3; VS. 11, 12. 13; Äp. Śr. 16, 2, 1fg.) ist in diesem Zusammenhang kaum su denken.

6d. dáksinávat nicht sicher. Säy.: wweckdienlich.

- 7a. Sāy. sieht in bhojāh mit Recht die Familie des Königs Sudās. Diese wird mit den Angiras' verglichen, deren Tausendschenkung an Nābhanedistha für alle Dakṣiṇā's verbildlich war. Vgl. 10, 62, bes. 7; Ait. Br. 5, 14; TS. 3, 1, 9, 4. virapāh wohl doppelsinnig, N. einer bestimmten Gruppe der Angiras' (10, 62, 5. 6) und die Angiras' in verwandelter Form (virapa wie 10, 95, 16). Auch in 10, 62 scheinen die Angiras' nur eine Maske für die gegenwärtigen fürstlichen Spender zu sein. Vgl. Bergaigne 2, 308.
- 7b = 10, 67, 2b; vgl. 10, 10, 2. Der Asura ist eben der Himmel, dessen Söhne die Angiras' sind, 4, 2, 15.
- 7cd. z. Teil = 7, 103, 10cd. Dort wohl Anspielung auf unsere Stelle. sahasrasāvē (s. zu 1, 126, 1c) nach Sāy. das Roßopfer, auf das Str. 11 hinweist. 8a: 6, 47, 18.
- 8c. Zum regelmäßigen Opfer der drei Savana's. divdh påri Säy.: 'vom Himmel'. Doch sollte man in diesem Fall divds påri erwarten, vgl. 1, 105, 3b u. 5., andererseits trir å divdh 3, 56, 5.
  9b. Vgl. 3, 38.
- 9c. Als Purchita des Sudās, vgl. Śāty. bei Sāy. su 5, 2, 1.
- 9d. apriyayata, vgl. Mbh. 2, 68, 5.

- 10. Wie die Gänse so machet ihr mit den Preßsteinen taktmäßiges Geräusch, in Lobreden schwelgend bei dem ausgepreßten (Soma)opfer. Mit den Göttern zusammen trinket, ihr beredten Rsi's mit dem Herrscherauge, ihr Kuśika's den somischen Süßtrank aus!
- 11. Gehet (ihm) zur Seite, ihr Kuśika's, gebet acht, lasset das Roß des Sudas frei, um Reichtum (zu gewinnen)! Der König möge den Feind im Ost, im West, im Nord schlagen; dann soll er am besten Platz der Erde opfern."
- 12. Der ich diese beiden Welten, der ich den Indra gepriesen habe des Visvamitra Kraftwort schützt dies Bharatavolk.
- 13. Die Viśvamitra's haben dem Keulenträger Indra ein Kraftwort geweiht. Er möge uns reichbeschenkt machen.
- 14. Was nützen dir die Kühe bei den Kikața's? Sie' melken keine Mischmilch (für den Soma), sie machen keinen Gharmatrank heiß. Bring uns die Habe des Pramaganda her, unterwirf uns den Naicasakha, du Gabenreicher!
- 15. Die Sasarpari, die die geistige Armut verbannt, brüllte laut, die von Jamadagni geschenkte. Des Surya Tochter breitete bis zu den Göttern ihren unsterblichen, unverwelklichen Ruhm aus.
  - 16. Die Sasarpari brachte diesen\* gar bald Ruhm über die Stämme der fünf

10b. mádanto girbhíh vgl. 5, 36, 2d. adhvaré suté wie in 10, 94, 14a.

10d. of pibadhvam: das Bild der hamsd's in a gilt weiter, denn der hamsd versteht die Kunst des vi-pā (Ind. Spr. 243. 245. 544), s. zu 10, 131, 4. Dagegen Sāy.: trinket abwechselnd.

11a. Zur Bewachung des frei herumlaufenden Rosses.

11b: Sat. 13, 4, 3, 1. 11c. König Sudas.

11d: 3, 23, 4a vára á prthivyáh 'an der besten Opferstätte' Sāy.

18b = 8, 24, 1b. 18c: 1, 23, 6c.

14. Yāska 6, 32 erklārt kikaţa als N. eines unarischen Landes, pramaganda als Sohn des Erzwucherers. naicāšākha wāre nach Sāy. der Reichtum des Nīcāšākha, d. h. eines durch Mißheirat Gesunkenen. Wahrscheinlicher klingt eine zweite, von Sāy. in der Einleitung zu seinem Bhāsya (2. ed. p. 4,26) vorgebrachte Erklärung, Kīkaṭa sei N. eines Landes, Naicāšākha der Name der Stadt und Pramaganda der des Königs. Jedenfalls handelt es sich um ein feindliches Volk, das nicht opfert, also um dasyān ayajyan (7,6,3) und um Aufteilung ihres Herdenreichtums (vgl. 1, 103,6).

14a: 10,7,6b.

15-16. Nach späterer Überlieferung wurde Viśvāmitra von dem Sohne des Vasistha bei einem Opfer des Sudas im Wortkampf völlig besiegt und geriet in Not. Ihm holten die Jamadagni's die von Brahman oder Sürya stammende Rede namens Sasarpari herah und gaben sie ihm, Sadg. z. d. St. und Brh. Dev. 4, 112. Der wahre Kern dieser Tradition ist in Str. 15-16 enthalten. Visvāmitra ging darnach bei den Jamadagni's in die Schule und erwarb die Redekunst oder die neue Sangesweise, die den Namen Sasarpari trug. Mit dieser kam er wieder zu Brot und Ehren. Diese wird in b als Milchkuh gedacht (vgl. 6, 48, 11), in c aber als Tochter des Sūrya bezeichnet. Vgl. dazu meinen Kommentar S. 140. Zur Verbindung des Visvamitra mit Jamadagni s. 10, 167, 4; TS. 3, 1, 7, 3; 5, 4, 11, 3; Brh. Up. 2, 2, 4.

15a: 8, 8, 2c. dmatim wird in diesem Zu-sammenhang ganz klar. Say. ajaanam. Vgl. dmatih — matih AV. 10, 2, 10.

15cd: 1, 126, 2d.

15c. Eben die Rede Sasarpari.

16c: 7, 80, 2a. Auch Sāy. faßt dddhanā aktivisch. pakṣyà ist dunkel; nach Sāy. die Tochter des Pakṣa = Sūrya.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Kīkaţa's.

<sup>2</sup> Den Kuśika's.
Gotama's.

Zu vergleichen ist die Värkäryä 1,88,4 der

Völker, die auf meiner Seite stehend (mir) neues Leben verlieh, die mir die Palasti's und Jamadagni's gegeben haben.

- 17. Die beiden Rinder sollen ausdauernd sein und fest die Achse. Nicht soll die Deichsel abreißen, nicht das Joch zerbrechen. Indra soll die beiden Wagenstützen vor Bruch bewahren. Du, dessen Radfelge nicht Schaden nimmt, steh uns zur Seite!
- 18. Stärke verleih unseren Leibern, Stärke unseren Zugstieren, Indra, Stärke dem leiblichen Samen zum Leben, denn du bist der Stärkeverleiher!
- 19. Umgürte dich mit der Härte des Khadiraholzes, leih dem Spandana (-holze) und dem Śimśapā(-holze) Kraft! Fest, festgemacht, bleibe fest, du Achse! Setz uns nicht auf der Fahrt ab!
- 20. Dieser Baum soll uns nicht zurücklassen, noch zu Schaden bringen. (Bring uns) heil bis nach Hause, bis zum Rastmachen, bis zum Ausspannen!
- 21. Mit den zahlreichen bestmöglichen Hilfen mach uns heute regsam, du gabenreicher Held Indra! Wer uns Feind ist, der soll unterliegen. Wem wir Feind sind, dem soll der Odem ausgehen!
- 22. Er macht ihn heiß wie man eine Axt erhitzt, er zerhackt ihn wie den Simbalabaum. Wie ein siedender Topf, der überkocht, wirft er Schaum aus, o Indra.
  - 23. Nicht versteht er sich auf das Wurfgeschoß, ihr Leute. Sie lenken ein

16d. palasti- ist unsicher. Say. erklärt es durch palita, vgl. palitau jámadagniyau TS. 7, 1, 9, 1.

17d: 5, 31, 2b. Nach Sây. ist der Wagen angeredet, eher irgend ein Schutzgeist des Wagens. In 1, 89, 6; 10, 178, 1 ist dristanemi Beiwort des Tärksya.
18c: 10, 35, 12c.

19. Die Achse als fester Träger des ganzen Wagens ist angeredet, nicht Indra in ab wie Säy. meint. Die Achse selbst soll die Stärke ihres Khadiraholzes annehmen (a) und den übrigen aus anderem Holze gemachten Wagenteilen ihre Stärke verleihen (b).

20a. Der Baum ist der Wagen.

21—24 die sog. vasisthafeindlichen Str., Verwünschungen gegen einen ungenannten Feind, in dem die indische Überlieferung sicherlich mit Recht den Vasistha sieht. Insofern entspricht dieser Abschnitt dem Lied 7, 104, und die Worte daharah sals padista in 21c erinnern an adkamas padista 7, 104, 16, aber auch an das Samvädäbhijayanam (das Mittel, um in der Disputation zu siegen) Hir. Gs. 1, 15, 4 fg. Säy. sieht in Str. 23 einen Hinweis auf den Wettstreit swischen Vitvämitra und Vasistha. Unter dieser Voraussetzung

gewinnt die Szene greifbare Gestalt. 21 ist Segen für die eigene Partei und Verwünschung des Gegners vor dem Wortkampf, 22 dieser selbst, 23—24 Rückblick auf den ungünstigen Verlauf, dessen Schuld dem Veranstalter zugeschoben wird. Alles hinter einem Schleier von Bildern.

21: AV. 7, 31, 1, wo yāvacchresthábhíh für yacchresthábhíh.

22. Säy, sieht in der Str. eine weitere Verwünschung des Feindes, muß aber die Indikative imperativisch nehmen. ctd ist Vergleichspartikel, wie Säy. richtig erkannt hat. In ab ist der angreifende Visvämitra Subjekt, in cd der angegriffene Vasisthide.

22a. Die Axt bei starkem Schlagen? Sonst wird die Axt bei einem Ordal glühend gemacht (Chänd. Up. 6, 16, 1) oder um Tieren ein Zeichen aufzubrennen (Mantra Br. 1, 8, 7).

225. Nach Say, ist die Blüte des Wollbaums gemeint, die man mühelos spaltet. Vgl. Khila nach 1,191, Str. 6.

 Im einselnen reichlich dunkel. Wie es scheint, wird der Redekampf unter dem Bild des WettLodha(roß), indem sie es für ein Opfertier halten. Nicht läßt man einen Klepper mit dem Rennpferd wettlaufen, nicht führt man einen Esel (als Vorspann) vor das Pferd.

24. Indra! Diese Söhne des Bharata verstehen sich nur auf das Abfallen, nicht auf den Endlauf. Sie spornen das eigene Roß an, als wäre es ein fremdes; sie führen (den Renner), der die Schnellkraft einer Bogensehne hat, beim Wettlauf im Kreise herum.

### 3. Gruppe. Lieder an die Visvedeva's, 3,54-57.

# 3, 54 (288). An alle Götter.

Die Reihenfolge der Gottheiten ist: Agni (1), Himmel und Erde (2-9). Äditya's (10), Savitr (11), Tvastr, Pūsan, Rbhu's (12), Marut's (13), Viṣṇu (14), Indra (15), Aśvin (16), Rbhu's (17), Äditya's (18), Naturgottheiten (19-20), Bhaga (21), Agni (22).

- 1. Diese Stärkung¹ haben sie dem in weiser Rede bewanderten Großen, dem immer wieder Anzurufenden, dargebracht. Er soll uns mit seinen häuslichen Gesichtern erhören, Agni soll uns mit seinen himmlischen erhören, der nie Ermattende.
- 2. Ein hohes (Lied) will ich dem hohen Himmel, der Erde singen. Mein Wunsch geht suchend, den Weg kennend (zu ihnen), an deren beider Loblied bei den Opfern die Götter voll Ergebenheit zusammen mit ihnen sich ergötzen.
- 3. Euer Gesetz soll die Wahrheit sein, Himmel und Erde! Tretet fein für unser großes Wohlergehen ein! Diese Verbeugung (gilt) dem Himmel, der Erde, o Agni. Ich warte mit einem Labsal auf; ich bitte um Belohnung.
  - 4. Denn auch die früheren Propheten haben (bei) euch, ihr gesetzestreuen

schießens (a) und des Wettrennens (b-d) dargestellt. In a ist dann Sudas Subjekt, in b Sudās und seine Verwandten, die in 24 die Söhne des Bharata heißen. lodhá schwerlich der rote Ziegenbock, wie Oldenberg meint, eher ein Rennpferd von bestimmter Farbe und Rasse. nayanti wird durch pari nayanti in 24 erklärt. Sie führen das Rennpferd im Kreis herum wie das Opferroß (1, 162, 4) vor der Schlachtung, anstatt es gradaus nach dem Ziel laufen zu lassen. Ähnlich in c. Hier scheint sich Viśvāmitra dagegen zu verwahren, daß man ihn, das edle Streitroß, mit einem Klepper wettlaufen lasse, und in d, daß man ihn mit einem Esel zusammenspanne. In d entweder Anspielung auf das Agnicayana (s. oben Str. 5) oder ganz allgemein wie in dem Vers Mrcchak. ed. St. 63, 10 na gardabhā väjidhuram vahanti. Vgl. auch 8, 17, 15c. 24b. prapited wird durch 1, 104, 1 erklärt.

Eigentlich die Zeit vor dem Essen ist es bei den Pferden die Zeit morgens und abends, da sie am besten laufen, im Wettrennen the spurt. apapitud dagegen die Zeit, wann man vom Essen kommt, d. h. am trägsten ist. 24d. Vgl. zu 23b.

8, 54.

Tristubh. Dichter nach Anukr. Prajāpati, der Sohn des Višvāmitra oder der Vāc.

1a. śūṣām, Sāy.; sukhakaram imam stomam. Vgl. zu 1, 62, 1.

1c: 3, 1, 15. Als Hausfeuer. 1d. Als Sonne. 2cd: 10, 12, 7.

3d = 1,58,7d. Diese Stelle spräche eher dafür, daß der Satz über die Zäsur wegläuft. Vgl. noch 10,37,1ab und 1,93,2b. Obige Übersetzung schließt sich an Säy. an.

 activides wie d — veridanah 1,72,4a (s.d.).
 Die satyandcah sind die satyamantedh in 7,76,4d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Lied. <sup>2</sup> Einer Opferspende.

Rodasi, (Gehör) gefunden. Auch die Herren haben euch in der Schlacht, im Zweikampf gesegnet, o Erde, (bei euch Gehör) findend.

- 5. Wer weiß es gewiß, wer kann es hier verkünden, welcher Weg zu den Göttern geht? Sichtbar sind ihre untersten Sitze welcher (Weg) zu ihrem fernsten, verborgenen Walten (führt)?
- 6. Der Seher mit dem Herrenauge hat sie erschaut, die gesondert¹ (?) im Schoße (Mittelpunkt) des Gesetzes schwelgen. An getrennten Orten haben sie ihren Sitz bereitet wie der Vogel und sind doch einträchtig in gleichem Geiste.
- 7. In gleicher Weise (und doch) getrennt stehen die beiden Fernendenden auf fester Grundlage immer wachsam. Zwar sind die Jugendlichen Schwestern, doch führen sie paarweise (männlichen und weiblichen) Namen.
- 8. Diese beiden fassen alle Geschöpfe in sich; sie tragen die großen Götter und kommen doch nicht ins Wanken. Das Eine beherrscht alles was sich regt und was fest ist, was geht und was fliegt, das Verschiedenartige, verschieden Geborene.
- 9. Von Ferne erkenne ich das Uralte: Das ist unsere Abstammung von dem großen Vater, dem Erzeuger, (auf dem Weg) zu dem die Götter eifrig Beifall spendend auf ihrem weiten, abgesonderten Wege dazwischen treten.
- 4d vividunah ist unsicher Säy. jänantah, also zu vid "wissen". Vielleicht ist aus a und nach 1, 72, 4a nochmals ä hinzuzudenken. Vgl 10, 35, 10b und zu 2, 35, 12cd. Dann nimmt vevidanäh den Gedanken von avividre in a wieder auf.

5a 10, 129, 6a.

- 5c ist Zwischensatz, und zu ya in d ist pathyà zu denken.
- öd 10,114,2d. Pp. hat dort yak, oben ya vratėsu, oder: Gebieten?
- 6a Nach Säy. die Sonne. Eher einer der in Str 4 erwähnten Propheten.
- 6b. vighrte ob für vihrte? Vgl. viyute 7a und zu 3, 38, 3d. Über ghr = hr s. zu 10, 6, 4d. Nach Säy. aber: gesondertes Schmalz habend Das Schmalz der Erde seien die Pflanzen, das Schmalz des Himmels das Wasser. Man müßte dann übersetzen: ihr Schmalz austauschend, sofern der Himmel das Schmalz des Opfers und die Erde das Schmalz des Regens empfängt. Vgl. 1, 164, 51.

7a. Say. erklärt samanya durch samane. Allerdings läge Dual des Fem. samani am nächsten. Dieser müßte aber samani lauten (Lanman 391). samanya also doch wohl Instr. des Fem. in adverbialem Sinn.

- 7d. dhruvé padé, oder: auf unveränderlichem Posten.
- 7cd. Himmel und Erde werden bald beide weiblich gedacht (vgl. ródasi), bald ist der Himmel männlich.
- 8c. Die Idee des Einen, des Urdings, vgl. 1, 164, 6. 46; 8, 58, 2; 10, 82, 6; 129, 2.
- 8d: 10, 80, 6b; 8, 58, 2d.
- 9. Ein erhabener Gedanke. Der Dichter geht in seiner Spekulation auf den Ursprung der Welt. auf das Eine, bez. auf den Himmel zurück, von dem die Angiras' und so mittelbar er selbst abstammen. Auf dem Wege dahin begegnet er im Geiste den zwischen dem Urgrund der Welt und dem Menschengeschlecht stehenden Göttern<sup>2</sup>, die seiner Rede Beifall zollen (oder sie bestätigen) und auf ihrem Wege stehen bleiben, um zusuhören. So bildet die Str. zugleich den Übergang zum zweiten Teil des Lieds, in dem die Götter einzeln angerufen werden.

95: 10, 10, 4.

- 9c. panitārah wie 3, 57, 1. Oder gehört évaih zu tasthuh wie 1, 95, 6; 7, 6, 6?
- 9d. vyata (Say. vivikta) wohl von Pischel (Ved. Stud. 2, 198) richtig erklärt, vgl. Wackernagel, KZ. 46, 269. Vielleicht zu

Oder: mit verschiedenem Schmalz.

2 Vgl. AV. 10, 7, 25 'Die Götter heißen nur die Großen, die (angeblich) aus dem Nichtsein geboren sind. Sie sind nur ein Glied des Skambha. Die gewöhnlichen Leute behaupten, daß jenseits (der Götter) das Nichtseiende liege'.

- 10. Dieses Loblied trage ich vor, ihr Rodass. Die weichherzigen (Götter) sollen es hören, deren Zunge Agni ist, die jugendlichen Allkönige Mitra, Varuna, die Äditya's, die weit und breit bekannten Seher.
- 11. Savitr mit goldener Hand und schöner Zunge, der dreimal des Tages auf das Opfer ein Anrecht hat Wenn du, Savitr, deinen Weckruf an die Götter gerichtet hast, dann weise uns Vollzähligkeit zu!
- 12. Der Gutes wirkende, schönhändige, huldreiche, gesetzestreue Gott Tvastr möge uns diese Dinge zu unseren Gunsten gewähren. Ihr Rbhu's ergötzet euch in Gesellschaft des Püşan! Die Preßsteine aufrichtend habt ihr das Opfer geformt'.
- 13. Die Marut mit blitzenden Wagen, speerbewaffnet, des Himmels Jungen, zur rechten Zeit geboren, die unverzagten, die Sarasvati, (alle) Opferwürdigen sollen zuhören. Bringt Reichtum nebst Söhnen, ihr Vornehmsten!
- 14. Zu Vişnu gehen die Loblieder, die Preisgesänge zu dem Vielmeisternden wie bei der Fahrt eines siegreichen Glückshelden. Er ist der weitschreitende Riese, dessen (Gefolge) viele Frauen sind. Nicht kommen die jungen Frauen, die Gebärerinnen zu kurz.
- 15. Indra, der über alle Manneskräfte gebeut, hat die beiden Welthälften mit seiner Größe ausgefüllt, der Burgenzerstörer, der Vrtratöter mit kühner Heerschar. Bring du uns zusammenraffend viel des Viehs her!
- 16. Die Nasatya's sind meine Väter, die sich nach ihren Angehörigen erkundigen. Die Verwandtschaft der Asvin ist ein schönes Wort. Ihr beide seid uns ja Geber von Reichtümern, ihr erhaltet die Schenkung<sup>e</sup> durch gleich vollkommene (Gaben), wenn ihr nicht hintergangen werdet.
  - 17. Das ist ein großes, schönes Wort von euch, ihr Seher, daß ihr Götter

5, 31, 1, wenn dies 'aussondern' bedeutet. Der vyütah panthah ist der devayana, der in den Himmel führende Weg, vgl. 7, 76, 2.

11b: 3, 56, 5d.

11d: 10, 36, 14c. Die Vollzähligkeit (sarvätats) ist die volle Zahl der Söhne (vgl. sarvavira) oder das volle Leben.

12b. táni: 'was wir erwarten' Say.

12d. Nach Säy. an die Priester gerichtet. takş ist jedenfalls mit Rücksicht auf die Rbhu's gewählt. Diese sind hier die vorbildlichen Opfererfinder. So auch 10, 80, 7.

14b: 1,141,10d; 3,49,3c. bhága, der Gott des Glückes, ist hier zugleich ein vom Glück Begünstigter.

14c. Visnu erscheint nach der Sage abwechselnd als Zwerg und als Riese. Letzter ist mit kakuha gemeint<sup>3</sup>. Es fragt sich, ob yasya trotz der Tonlosigkeit von mardhanti<sup>4</sup> (vgl. 6, 67, 7c) oder nur mit parvih zu verbinden sei. Die parvih wären dann das Gefolge des Visnu, der 1, 156, 2 sumajjani heißt, die jugendlichen Mütter in d aber sind die irdischen Frauen, denen Visnu zu guter Geburt verhilft (7, 36, 9; 10, 184, 1). Der Sinn der Verszeile gewinnt durch diese Konstruktion.

15b = 4, 16, 5b; 8, 25, 18c.

15d: 1,53, 8c; 6, 13, 5c.

16ab. Vgl. 8, 73, 12 und zu 5, 73, 4d.

16d: 10, 69, 4 d. dkavath sc. rádhobhín nach 6, 60, 8 oder etwas ähnliches. dkava scheint trotz des Aksents Bahuvrihi su sein nach 5, 58, 5: 'unter denen kein Geringer ist'.

17b. Oder mit Oldenberg: 'daß ihr alle vor Indra Götter seid' (prädikativer Vokativ). Jedenfalls sind nicht die Götter überhaupt (Sāy.), sondern die Rbhu's gemeint, die 4,83,8; 34,6 indravantab heißen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. ausgestaltet. 
<sup>9</sup> D. h. eure Freigebigkeit. 
<sup>9</sup> = makan Naigh. 3, 3.
<sup>4</sup> mrdh mißachten, verschmähen, vernachlässigen, hintansetzen. Hier wie 7, 59, 4; 6, 60, 4; 7.
25, 4; 3, 54, 21 objektlos = abseits stehen, den Rücken kehren, fehlen, im Stich lassen.

alle in (bei) Indra seid. Du vielgerufener (Indra) bist mit den lieben Rbhu's befreundet. Formet dies Gedicht von uns zum Preisgewinnen!

- 18. Aryaman, Aditi sind uns anbetungswert. Nicht zu hintergehen sind die Gebote des Varuna. Bewahret uns davor, in Kinderlosigkeit zu geraten. Unser (Lebens)weg sei kinderreich, reich an Vieh.
- 19. Der Bote der Götter, der oftmals beauftragt wird, soll uns in vollem Maße als schuldlos melden. Es mögen uns die Erde, der Himmel und die Gewässer, die Sonne mit den Gestirnen, der weite Luftraum erhören.
- 20. Es sollen uns die bullenhaften Berge erhören, die feststehenden, die sich an der Idaspende gütlich tun. Mit den Aditya's soll uns Aditi erhören, die Marut sollen uns ihren glückbringenden Schutz gewähren.
- 21. Immer soll (unser) Weg gut zu gehen, nahrungsreich sein. Ihr Götter, durchtränkt die Pflanzen mit Sußigkeit! Bhaga [das Glück] möge in meiner Freundschaft nicht fehlen, o Agni. Ich möchte zu einem Wohnsitz des Reichtums mit großem Viehstand gelangen.
- 22. Laß dir die Opfer schmecken, strahle Labsale aus, teil uns die Ehren zu! Besiege alle diese Feinde im Kampf, o Agni; alle Tage erstrahle uns wohlgesinnt!

# 3, 55 (289). An alle Götter.

Das Stück gehört zu den Rütselliedern. Die Geheimnisse des göttlichen Waltens werden in allerlei seltsame Allegorien und Paradoxen gekleidet. Die Gottheit selbst muß erraten werden; nur in 19 und 22 werden Namen genannt. 1—3 ist das Proömium und zwar das Thema (1), Bitte an Götter und Väter um Beistand und Erleuchtung (2), der Wunsch, die Wahrheit zu erkennen (3). 4—9 handeln von Agni, 10 von Visun, 11 von Tag und Nacht. In 12—14 ist die Gottheit schwer zu erraten. Den drei Str. ist das Kalb gemeinsam, das doch nur Agni sein kann. Es folgen Tag und Nacht (15), die Regenwolken (16), Parjanya (17), in 18 wie 20—21 ist die Gottheit wieder unsicher, in 19 Tvastr, in 22 Indra. Säy.¹ nimmt folgende Gottheiten an: 1 Usas, 2—10 Agni, 11 Tag und Nacht, 12—14 Himmel und Erde, 15 dieselben oder Tag und Nacht, 16 die Himmelsgegenden, 17 22 der regnende Indra, nach anderen Agni und Tvastr. Diese Ansatze sind mehrfach irrig. Der Dichter hat gewisse Lieblings- und Schlagwörter wie kesti (4.7.21), dvimātā (6.7), nieselch (8.22), vāpūmēt (9.11.14), anyā (4.11.13.15.17), sabardūgha (12.16), antār (2.5.8.9.12.15).

1. Damals als die früheren Morgenröten aufgingen, da wurde das große

17d: 7, 67, 5; 1, 111, 4; 143, 6.

18a. Der Plur. yajniyasah, weil der Dichter an die übrigen Äditya's denkt.

18b = 1, 24, 10 c.

18d. gatúh wie panthah in 21a.

196: 1, 94, 15b.

205. Oder: die im Überfluß schwelgen. Vgl. 8, 58, 1d und zu 1, 55, 3a.

21a. Ein dem Nomadenleben entnommenes Bild. Vgl. Str. 18d.

22a: 5, 4, 2c; 3, 3, 7b.

22b = 6, 19, 8b.

#### 8, 55.

Tristubh. Dichter wie 3, 54. 1a. Zur Zeit der ersten Rsi's.

1b. akşāram eigentlich das Element der Sprache,
Laut, Silbe, hier für die sakrale Rede, die eine
Erfindung jener ersten Rai's ist, vgl. 10,71.
Die Fährte der Kuh s. zu 1,158,2. Auch
hier wohl mehrdeutig: an der Opferstätte und
zugleich Anspielung auf den Zug der Angiras'
gegen die Pani's und die in 4,1,16; 2,16 angedeutete Situation. Auf diese weissighteie
uşdsah pūrvāh in a hin.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht Anukr., wie es nach Müller's Textausgabe den Anschein hat.

Wort geboren' auf der Fährte der Kuh. Der Dienste der Götter wartend (sage ich:) Groß ist die einzige Asuramacht der Götter.

- 2. Dabei mögen uns die Götter und die spurenkundigen Vorfahren ja nicht irreführen, o Agni. Zwischen den Sitzen der beiden uralten (Rodast) ist (deine) Leuchte. Groß usw.
- 3. Meine Wünsche fliegen nach vielen Seiten, mit rechtem Fleiß beleuchte ich die früheren Dinge. Bei dem entflammten Feuer wollen wir die Wahrheit verkünden. Groß usw.
- 4. Der gemeinsame König, auf viele Stellen verteilt, ruht in den ruhenden (Müttern) sich selbst überlassen in jedem Holze. Eine andere trägt das Kalb, die Mutter sitzt ruhig. Groß usw.
- 5. In den früheren hausend, in die späteren nachwachsend ist er sogleich in den (neu)geborenen jungen (Pflanzen). Die Schwangeren gebären (ihn) unbelegt. Groß usw.
- 6. Im Jenseits zur Ruhe gehend wandelt nunmehr das Zweimütterkind als einsames unangebundenes Kalb. Dies ist das Walten des Mitra und Varuna.

   Groß usw.
- 7. Das Zweimutterkind ist der Hotr, bei dem Opfer der Allherr. Er bewegt sich nach der Spitze zu, der untere Teil bleibt ruhen. Unter ergötzlichen Reden bringen sie ergötzliche (Opferspenden) dar. Groß usw.
- 8. Alles Herankommende sieht man sich ihm zuwenden wie einem kämpfenden Helden in nächster Nähe. Das Gebet mischt sich unter den schuldigen Tribut der Kuh\*. Groß usw.
- 1c. So, wenn úpa zu dem Partic. prabhúşan gehört. Doch könnte úpa Ellipse und tisthāmi (Sāy. tisthati, nämlich der Opfernde) zu ergänzen sein. 1d: 10, 55. 4 d.

2a: 7, 4, 4c. 2b: 1, 62, 2c; 9, 97, 39c.

 Agni (vgl. Str. 3) als der innere Erleuchter und Wegweiser, oder als Sonne (Säy.).

8a: 6, 9, 6; 10, 64, 2. 4a: 10, 45, 2b.

- 4b: 5, 32, 2c. Agni in den Hölzern vor dem Ausreiben.
- 4c. Agni ist der dvimatá nach 6. Als seine beiden Mütter werden bald Nacht und Morgen (1,95,1; 96,5) gedacht, bald Himmel und Erde (3,25,1; 1,3; 2,2; 10,1,2); bald die beiden Reibhölzer. Hier sind wohl die letzten gemeint. Die andere (Mutter) ist das Reibholz, das das herausgeriebene Feuer auffängt, die Mutter das Holz, aus dem er entspringt. Säy. denkt an Himmel und Erde. Die Tragende, d. h. Nährende, sei der Himmel, die Mutter die Erde, das Subjekt in ab und das Kalb in c sei Agni oder Soma.

5ab. Zu den Fem. ist Pflanze zu ergänzen.

- pūrvāsu: jirnāsu Sāy. Vgl. 1, 95, 10d, 141, 5cd, 8, 43, 9b; 10, 1, 4. 5c: 4,7.9c.
- 6ab: 1,31,2d. Agni als untergehende und aufgehende Sonne oder als untergehende Sonne und nächtliches Feuer? Nach Säy. nur die Sonne. pardstat nach Säy.: im Westen, zur Zeit des Untergangs, daha nu darauf, zur Zeit des Aufgangs. Aber kann pardstat 'im Westen' bedeuten? Bezieht sich das Wort nicht vielmehr auf den unsichtbaren Himmel, in dem sich die Sonne während der Nacht aufhält, also auf die Nachtsonne?
- 7. Das Opferfeuer. 7a: 3, 56, 5b.
- Er strebt nach oben, während seine Basis auf dem Altar fest bleibt. Vgl. Str. 4c.
- 7c. Das Opferschmalz und die Opferreden.
- 8b. Unsicher. Umgekehrt Säy.: Jedes Wesen flieht, wenn es dem Waldfeuer begegnet, das in seine Nähe kommt, wie das feindliche Heer fliehend gesehen wird, das einem kämpfenden König begegnet.
- Sc. Vgl. Str. 9b und zu nieeidham goh 7c. Da antar-car sonst meist den vermittelnden

Oder: entfaltete sich. Vgl. 3, 54, 8d. Oder: ein Bein stellen. Das Opferschmals.

- 9. Der ergraute Bote ist brunstig nach ihnen, der Große geht mit seinem Lichtglanz zwischen (Himmel und Erde). Seine Schönheiten anlegend blickt er uns an. - Groß usw.
- 10. Visnu, der Wächter, hütet den höchsten Hort, seine lieben, unsterblichen Formen annehmend. Agni kennt alle diese Welten. - Groß usw.
- 11. Die Zwillingsschwestern haben sich verschiedene Farben zugelegt, die eine (Farbe) dieser beiden glänzt, die andere ist schwarz. Die dunkle (Nacht) und die rötlichen (Usas) sind Schwestern. - Groß usw.
- 12. Wo die beiden immermelken Kühe, Mutter und Tochter, gemeinsam (das Kalb) säugen, rufe ich die beiden am Sitze der Wahrheit an. - Groß usw.
- 13. Das Kalb der anderen leckend brüllte sie. In welcher Welt hat die Kuh ihr Euter verborgen? Die Ils schwoll von Milch der Wahrheit. - Groß usw.
- 14. Unten kleidet sich die Vielfarbige in schöne Formen; sie richtet sich empor, das anderthalbiährige Rind leckend. Ich durchwandere als Wissender die Stätte der Wahrheit. - Groß usw.
- 15. (Zwei Formen) sind wie zwei Spuren dem Meister aufgeprägt: von diesen ist die eine verborgen, die andere offenbar. In gleicher Richtung geht ihr Weg und ist doch getrennt. - Groß usw.

Botengang zwischen Himmel und Erde (von der vác 1, 173, 3, sonst von Agni) bezeichnet, so könnte es in abgeleitetem Sinn s.v.a. vermitteln sein.

- 9a Das Paradoxon liegt hier in dem Gegensatz von palitah und ní veveti. Asu nach Say. oşadhişu; doch könnte man auch an nissidh in 8 denken.
- 9b fast = 10, 4, 2d, we die Beziehung auf Agni deutlich ist. 9c: 3, 57, 3d.
- 10a. 10, 1, 3ab. Das pathas des Visnu auch 1, 154.5; es ist das paramon padam (1, 22, 20; 154, 6).
- 106. Die Formen (dhamani) Vișnu's sind seine verschiedenen Namen oder Gestalten in 7, 100, 5 6 als Zwerg, Riese usw. Doch könnten die dhamani auch die Schöpfungen, d. h. die Welten sein, vgl. 10, 82, 3 dhámaní véda bhúvanāni vikvā.
- 10c. bhivanani, als die 3 Schritte Vișpu's oder als seine dhamani. Agni als gegenwartig (3c) wird hier sum Zeugen angerufen.
- 11. Morgen und Nacht. 11a: 3, 54, 6c. 11c. ydt wie in der späteren Prosa zur Hervor-

hebung des Subjekts, z. B. yad ida Sat. 1, 8, 1, 11.

12. Wohl gleichfalls Nacht und Morgen, die hier als Mutter und Tochter gedacht sind. Das Kalb ist Agni. bez. die Sonne.

126: 1, 95, 1b; 96, 5b.

- 12c. rtdsya sadasi wohl doppelsinnig als Standort der beiden Göttinnen und als der des Dichters.
- 18. Nach Say, ware 'die andere' die Erde, ihr Kalb Agni, die brüllende Kuh der donnernde Himmel, die fla in c wieder die Erde. Doch will Agni zu dem regnenden Himmel nicht recht passen. Eher Wolke, Erde, Soma und rtasya payah der Regen wie in 1,73,3. Will man aber die Einheit des Kalbes in 12-14 festhalten, so könnte die brüllende und leckende Kuh die 1/2, d. h. der prasselnd ins Feuer gehende Schmalzguß sein, das Kalb der anderen der Agni als Kind der arani.
- 18ab = 10, 27, 14 cd. Dort ist doch wohl von 18c: 4, 50, 8b. Agni die Rede.
- 14. Nach Say, die Erde, die sich als Feueraltar aufrichtet und mit der Opferspende die Sonne beleckt. Unwahrscheinlich! Ob Usas und Sürya oder Agni?
- 14a. padyā ist deutlich der Gegensats su ardhvá.
- 145. Vgl. ardhvá tisthasi 3, 61, 3 (5, 80, 5) von der Uşas. tryácim, also ausgewachsen.

14c. Nämlich im Geiste.

15. Tag und Nacht. Der dasmå ist Agai als Tag- und Nachtsonne oder der astronomische Tag, vgl. 6, 9, 1.

15c. Tag und Nacht haben den gleichen Weg, gehen aber stets getrennt.

- 16. Es sollen heranrauschen die Milchkühe, die kein Junges haben und doch immer melk sind, die ergiebigen, nicht vorgemolkenen, immer wieder aufs neue sich verjüngend. Groß usw.
- 17. Wenn der Stier unter anderen (Kühen) brüllt, legt er in andere Herde seinen Samen, denn er ist der Herrscher, er der Bhaga, er der König. Groß usw.
- 18. Jetzt wollen wir des Helden schönes Rossegespann verkünden, ihr Leute; die Götter kennen es. Je fünf und fünf in sechs Reihen geschirrt fahren sie (ihn) her Groß usw.
- 19. Gott Tvaşţr, der Bestimmer, der alle Formen bildet, hat den Nachwuchs vermehrt und in großer Zahl erzeugt und alle diese sind seine Geschöpfe.

   Groß usw.
- 20. Er hat die beiden gepaarten großen Gefäße' zustande gebracht. Beide sind mit seinem Gute vollgestopft. Er ist berühmt als der Held, der Schätze findet. Groß usw.
- 21. Und diese unsere Erde bewohnt der Allnährende wie ein König, der gute Freunde hat, Wacht haltend wie die in Deckung liegenden Männer. Groß usw.
- 22. Ihren Tribut schulden dir die Pflanzen und die Gewässer; für dich, Indra, trägt die Erde ihren Reichtun Als deine Freunde wollen wir an dem Gute Anteil haben. Groß usw.

#### 3, 56 (290). An alle Götter.

Auch dieses Lied gehört zu den dunklen Viśvedevaliedern. Die Gottheit wird im ersten Teil nicht genannt, sondern soll erraten werden. Der Gedankengang ist undurchsichtig, und man sieht nicht recht ein, worauf der Dichter eigentlich hinaus will. Nach dem allgemeinen Satz der einleitenden Str. (1) kommt er zunächst auf den Einen, den Urgott zu sprechen (2), sodann auf den befruchtenden Urstier (Parjanya?). In den nächsten Str. ist von den Gewässern die Rede (4—5), dann von Savit; (6—7), zuletzt von den Äditya's (8). Schwebte ihm als Leitidee vor, daß alle diese nur Manifestationen des einen Urgottes seien? Säy. sieht in dem Einen das Jahr und hält in den folgenden Str. diesen Gedanken fest.

1. Weder die Zauberkundigen noch die Weisen schmälern diese feststehenden ersten Gesetze der Götter. Nicht sind Himmel und Erde, die truglosen, mit

 Subjekt nach Sāy. die Himmelsgegenden oder Wolken. Das letzte richtig. Vgl. 1, 151,5; 5, 62, 2; 69, 2; 6, 67, 7.

 Parjanya, der in den Wolken brüllt, aber die Erde mit dem Regen befruchtet.

Nach Sāy. Indra. Man könnte auch an Vāyu oder Sūrya denken. In 2, 18, 5 sind die Zahl von Indra's Rossen 20, 30, 40 usw.
 19a = 10, 10, 5 b.

19b. Vgl. 10, 170, 1d. Ein Hysteronproteron. Zu purudhd vgl. 8, 56, 3b; 10, 56, 5d.

20. Der Weltschöpfer, nach Säy. Indra. 20a: 4, 56, 3.

Nach Sāy. Indra, aber in der fast wörtlich gleichen Stelle 1,73,3 ist Agni die Gottheit.
 purahsddah vom Vergleich attrahiert.
 3,51,5; 8,59,2.

#### 8, 56.

Tristubh. Dichter wie 3, 54.

1ab: 7, 31, 11d; 5, 69, 4cd.

 Zu mayinah ist mayabhih AV. 12,1,8 su vergleichen; dort in Verbindung mit manisinah.

1cd führen den Gedanken von ab näher aus. In c ist entsprechend dem nindme in d der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Himmel und Erde.

aller Weisheit (zu schmälern), noch sind die feststehenden Berge niederzubeugen.

- 2. Sechs Lasten trägt der Eine ohne zu gehen. Zur höchsten Ordnung sind die Kühe gekommen. Drei Erden stehen unten .....; zwei sind verborgen, eine ist sichtbar.
- 3. Der Bulle Allgestalt hat drei Bäuche und drei Euter, vielfach besitzt er Nachkommenschaft. Er, der drei Gesichter hat, herrscht als Mächtiger; er ist der besamende Bulle aller (Kühe).
- 4. Im entscheidenden Augenblick wurde ihr' Pfadsucher erweckt. Der Äditya's liehen Namen habe ich angerufen. Selbst die göttlichen Gewässer standen ihm still; gesondert gehend wichen sie ihm aus.
- 5. Dreimal drei sind die Stätten der Seher, ihr Ströme, und dreier Mütter Kind ist der Herr über die Opfer. Drei sind die rechtwandelnden Wasserfrauen, die dreimal des Tages ein Anrecht auf das Opfer haben.

Infin. von mi zu erganzen. redyabhih reiht sich dem mayinah und dhirah in a an.

- 2. Say denkt an das Jahr mit den sechs Jahreszeiten. Eher sind die sechs Lasten die drei Himmel und die drei Erden (7, 87, 5), also die sall urrih 6, 47, 3, die sechs rajamsi, die nach 1, 164, 6 der Ungeborene auseinanderhält, und die drei Vater und die drei Mütter, die nach 1, 164, 10 der Eine trägt.
- 26. Der Eine ist wohl identisch mit dem Stier Visvarüpa (3, 38, 4) in 3. So erklären sich die Kühe. Diese sind ein anderes Bild für die Welten oder Weltkräfte, die der Urgott befruchtet (vgl. 5, 69, 2). Das rtan varsieham ist wohl das rtan sidanam (der Ursitz der Weltordnung im höchsten Himmel), das zugleich als Sitz des Urstiers gedacht ist.
- 2c. Die drei Erden. Ganz ühnlich 7, 87, 5b. Die Erden als átyah, als Rennpferde sind mindestens seltsam. Ob alter Fehler? átya für áty á: Drei große (Himmel) erheben sich über den unteren (Erden)?
- 8. Hier wie in 5-8 die Spielerei mit der Dreizahl. Zunächst der aus 3, 38, 4 bekannte Stier viśvarupa, der wie dort Str. 5 zugleich Stier und Kuh ist. Der Sinn ist wohl: er hat für jede der drei makih (Str. 2) je ein besonderes pajasya. Euter und Gesicht.
- 8a. pājasyā ist nach AV. 4, 14, 8; Brh. Up. 1, 1, 1 die untere Bauchseite des Tieres, inguen (sugleich im engeren Sinn dieses Wortes), während uddra die Bauchhöhle bezeichnet.

8c: 6, 22, 1 c.

- 8d 7. 101, 6a, dort von Parjanya. Möglich, daß der Dichter hier den Parjanya mit jenem mystischen Stier identifiziert, aber notwendig ist das nicht. Der gleiche Päda kehrt auch sonst bisweilen in verschiedenem Zusammenhang wieder. Die folgende Erwähnung der Gewässer (Str. 4.5) würde allerdings für Parjanya sprechen.
- 4ab. padavír abudhi erinnert an abodhi viprah padavíh kavinám 3, 5, 1. Dort von Agni, hier vielleicht von Savit; oder Indra. Die Str. mag eine Reminiszenz an die Geschichte vom Durchmarsch durch die Flüsse (3, 33) sein und den Übergang zu den Savit; strophen bilden. Savit; wird 3, 33,6 als Führer der Gewässer erwähnt. Die Äditya's spielen allerdings in dieser Sage keine Rolle, aber Varuna ist doch der Herr der Gewässer (AV. 5, 24, 4). äsäm vielleicht auch mit abkike zu verbinden: bei ihrer Begegnung.
- 4c. Vgl. 3, 33, 5a; 53, 9.
- 4d. Vgl. 7, 21, 8c; 4, 22, 6cd; 10, 111, 9b; 113, 6b.
  5. Hier beginnt die eigentliche Spielerei mit der Dreizahl.
- 5a. Die dreimal drei Stätten sind, wie Säy. richtig annimmt, die drei Himmel, drei Lufträume und drei Erden (vgl. 8, 6, 15), die Seher die Götter.
- 5b. trimātā erinnert an den dvimātā 3, 55, 7.

  Belde Male von Agni. Seine drei Mütter sind die in c erwähnten Götterfrauen. vidāthe samrāt auch 3, 55, 7 von Agni.
- 5cd. Während in 10, 10, 4; 11, 2 nur von eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Gewässer. Hier würde übrigens für abodhi besser passen: er ist geworden. Man wird unwillkürlich an das Verhältnis der beiden rätselbaften bodhi erinnert.

- 6. Dreimal des Tages weise uns, o Savit, wünschenswerte Dinge zu, Tag für Tag dreimal am Tage! Weise uns dreifach Reichtümer, Güter zu; o Bhaga, Schützer, o Dhisanā, verhilf zum Gewinn!
- 7. Dreimal des Tages weist Savitr an: Mitra und Varuna, die beiden Könige mit der schönen Hand, selbst die Gewässer, selbst die beiden weiten Rodass bitten um Savitr's Kleinod, daß er es zuweise.
- 8. Dreifach sind die höchsten, schwer erreichbaren Lichthimmel. Drei Mannen des Asura sind Herrscher. Die gesetzestreuen, eifrigen, schwer zu hintergehenden Götter sollen dreimal des Tages bei dem Opfer zugegen sein.

# 3, 57 (291). An alle Götter.

- 1. Wer sich meine Dichtung ausersehen hat, hat eine Milchkuh gefunden, die hirtenlos sich selbst überlassen weidet, die alsbald viel der Labung als Milch gibt. Indra und Agni werden ihr darum Beifall spenden.
- 2. Indra und Püşan, die bullenstarken mit geschickter Hand, haben gar erfreut das ergiebige (Euter') wie (das) des Himmels gemolken. Wenn sich alle Götter an ihr gütlich tun, möchte ich dabei eure Huld erlangen, ihr Götter.
  - 3. Die Schwestern, die dem Bullen einen Dienst zu leisten wünschen, die

Wasserfrau die Rede ist (vgl. Ved. St. 1, 186), kennt unser Dichter deren drei und bringt sie in å mit dem Opfer in Verbindung. Wenn Säy. recht hat, daß die drei bekannten Opfergöttinnen Iļå, Sarasvatī und Bhāratī gemeint seien, so paßt die åpyå yóşanā zunächst auf die Sarasvatī und ist von dieser auf die anderen übertragen.

5å fast = 3,54,11 b.
6a. Säy. wie 3,53,8c.

6d. Ludwig denkt an Akk. Du. dhişâne. Anders gewendet ist 6, 19, 2.

7b = 1,71,9c. Auch Sāy. verbindet b mit cd.
 7d. Vgl. 2,88,1c.

8b. Asura ist der Himmel als Urgott, seine drei Mannen die obersten Äditya's.

#### 8, 57.

Tristubh. Einladung an alle Götter zum Opfer, eigentlich nur ein Proömium zu einem Viévedevalied. Das Lied hauptsächlich an Agni gerichtet.

 Die Eingangsstrophe ist ein verhülltes Selbstlob des Dichters. Er vergleicht seine Dichtung mit einer Milchkuh<sup>2</sup>, die ohne Hirten, d. h. ohne bestimmte Gottheit<sup>2</sup>, auf die Weide geht, bis der Gott sie sich aussucht. 1a. prd ist mit vivikván zu verbinden. pravic auch in prdvikta (fälschlich zu vij<sup>4</sup> ge zogen) und im späteren prareka. Gemeint ist: welcher Gott . . . Die Wortstellung ist etwas verschränkt.

16: 10, 27, 8ab.

1c. Der Dichter bleibt im Bilde. Die Kuh, d. h die Dichtung, ist ergiebig — für die Götter und auch für die Dichter selbst durch die Daksinä (vgl. 2d).

1d: 3,54,9c. panitárah Pl. statt Du. wie pritáb — duduhre in 2, weil die anderen Götter miteinbegriffen sind.

2c. An der Milchkuh, d. h. an der Dichtung.

Geht auf Agni, der in dieser Str. noch nicht genannt wird.

Sa. Die Schwestern sind die Finger, die ihn ausgerieben haben. Der Dativ viene (so Pp.) hängt von śaktim ab. śak regiert im Veda den Dativ: für jemanden sein Können betätigen, sich für jemanden betätigen. śaktim ist Infin. wie 4, 48, 3. śochánti śaktim ist = śikṣanti.

8b. D. h. sie behandeln den neuerzeugten Agni so liebevoll wie ein Kind.

Sc. Die Schmalzgüsse oder die Lieder.

Der Milchkuh — Dichtung. <sup>1</sup> Vgl. 2, 2, 9; 4, 41, 5; 6, 45, 25. 28; 48, 11 u. a. m. <sup>1</sup> Damit charakterisiert der Dichter seine in der ganzen Viśvedevagruppe zu beobachtende Gepflogenheit, den Namen des Gottes zu verschweigen und erraten zu lussen. <sup>4</sup> Dies bildet vigna. <sup>5</sup> So schon Roth in KZ. 26, 48. Es handelt sich aber um die Wz. éak, die das PW. als 2 éak ansetzt, die aber mit 1 éak identisch ist.

erkennen ehrfurchtsvoll ihr Kind in ihm. Zu dem Sohne kommen brüllend<sup>1</sup> die Milchkühe, zu ihm, der große Farbenpracht trägt.

- 4. Ich lade Himmel und Erde, die festbegründeten, ein, während ich unter Nachsinnen bei der Opferhandlung die Preßsteine in Gebrauch nehme. Diese deine (Zungen?), die dem Menschen viele Wünsche bringen, steigen gern gesehen empor, die anbetungswürdigen.
- 5. Deine süße, hochweise Zunge, o Agni, die sich breit machend bis zu den Göttern erklingt, mit der heiße hier alle Opferwürdigen zur Gunsterweisung sich setzen und gib ihnen die Honigtränke zu trinken.
- 6. Deine Fürsorge, o Agni, die wie der Strom des Berges unversieglich quillt, die wunderbare, o Gott, die gewähre uns, o Jatavedas, (und) deine Gunst, die allen Menschen gehört, du Guter!

# 4. Gruppe. Lieder an verschiedene Götter, 3,58-62.

### 3,58 (292). An die Aśvin.

- 1. Die Milchkuh des alten (Samens) gibt ihre beliebte Milch; der Sohn der Daksina macht seinen Gang zwischen (Himmel und Erde). (Usas) bringt in glänzender Auffahrt die Helligkeit. Das Loblied der Usas hat die Asvin aufgeweckt.
- 2. Gut im Geschirr fahren sie zur rechten Zeit euch entgegen; die Opfertränke richten sich (nach euch) auf wie (der Sohn) nach seinen Eltern. Von uns sollt ihr wachgerufen werden. (Weiset) ab das Dichten des Knausers! Wir haben eure Gunst gewonnen. Kommet näher!
- 3. Mit den gutgeschirrten Rossen auf leichtrollendem Wagen (fahrend) höret auf dieses Geklapper des Preßsteines, ihr Meister! Warum haben gerade

8d: 3,55,9c. maháh : mahānti nānāprakārāņi vap. rūpān! Sūy.

4cd. Das Subjekt muß wiederum erraten werden. Ähnlich 4, 3, 2d. Vgl. die Zunge in 5a. Möglich auch die Flammen. Säy. ergänzt diptayah.

56. uraci s. 1, 2, 3 c.

6a: 8, 49, 2c. 6d: 7, 100, 2s.

#### 8, 58.

Tristubh.

Der Sinn absichtlich verschleiert. Jedenfalls ist von den drei Morgengöttern (8, 20, 1) die Rede. Die Kuh in a gibt die Milch zum Gharmatrank oder zum Soma. Oder ist hier dhensie Bild für die Opferrede? Der Sohn der Daksinä in b ist Agni. c ist die Usas.
 Zu kámyam ist nach 5, 19, 4 dugdham

zu ergänzen, zu *pratudsya* nach 3,31,10 rétasah.

1b. antāḥ — carati paßt am ehesten auf Agni, doch wäre nach 1, 173, 3 auch stömaḥ (in d) möglich, wenn a auf die vāk geht.

2a. Subjekt sind die médhah in b. swyük ist Adv. oder steht für swyüjah (so Sāy.).

2b. Hier ist nochmals práti vām und sum Vergleich mit Sāy. der Sohn hinzuzudenken (vgl. 7, 67, 1d). médhāḥ, Sāy. yajāāḥ. Die Ahnlichkeit mit 1, 88, 3 wohl nur sufällig.

2c. jdretkām passivisch wie jdramānam 3, 51, 1; 8, 81, 9. Der Abl. asmdt wie in 1, 60, 3; 139, 5; 4, 41, 1; 7, 95, 5; 8, 74, 7; 10, 45, 1; 54, 6; 6, 67, 2. of elliptisch, vgl. su 1, 180, 7. 2d. d ist doppelt su denken, auch zu cakyma, vgl. 8, 61, 8.

8 fast ganz = 1, 118, 8. 8cd. Vgl. 10, 42, 8a.

<sup>1</sup> Oder: verlangend.

euch, Asvin, die frühergeborenen Redner als die genannt, die am besten dem Mangel begegnen?

- 4. Denket her, kommet jedenfalls gern her alle Leute rufen die Asvin an denn diese Süßtränke, bei denen die Kuh(milch) das Beste ist, haben sie wie Freunde euch dargereicht vor Anbruch der Morgenröte.
- 5. Über gar viele Räume, ihr Asvin ein Loblied wird euch unter den Menschen, ihr Gabenreiche kommet hierher auf den gottbegangenen Wegen! Ihr Meister, für euch sind diese Auftischungen von süßen Getränken.
- 6. Euer altgewohnter Aufenthalt, eure gute Freundschaft, euer Eigentum ist bei dem Stamm des Jahnu, ihr Herren. Die gute Freundschaft erneuernd wollen wir uns jetzt zusammen gemeinsam am Süßtrank ergötzen.
- 7. Ihr wohlverständige Aśvin, ihr Jünglinge, trinket einträchtig mit Vāyu und den Niyutgespannen (kommend) gern den Soma, der über einen Tag alt ist, nicht fehlend, ihr gabenschöne Nāsatya's!
- 8. Euch umfingen reichliche Genüsse, die mit den Liedern wetteifern, nicht zu verschmähende, o Asvin. Euer Wagen, der zu rechter Zeit geborene, durch die Preßsteine zur Eile getrieben, umfährt in einem Tage Himmel und Erde.
- 9. Asvin! Der für euch bestimmte Soma gibt am meisten Süßigkeit aus: den trinket, kommt ins Haus! Euer Wagen der viele Gestalten annimmt, kommt am liebsten zum Treffort des Somaopferers.

# 3, 59 (293). An Mitra.

Das einzige, überdies ganz farblose, Mitralied des Rigveda. Im ganzen Lied wird mit dem Appellativbegriff von *mitra* 'Freund' gespielt. Das dreimal vorkommende *vrata* scheint hier ganz im späteren Sinn von Gelübde, bes. Fastengelübde gebraucht zu sein. Der Dienst des Mitra war vermutlich mit einem derartigen Gelübde verbunden.

1. Der sich Mitra [Freund] nennt, eint die Menschen. Mitra erhält Erde

4a: 8, 26, 5b.

4c. górjika: rjika im Hinterglied hat ähnlichen Sinn wie später -para.
4d: 1,151,2b.
5ab: 5,74,8c; 4,29,1cd. Die Parallele 5,74,8 nötigt, mit Sāy. b als Satzparenthese zu fassen. Es gehören also a und c zusammen, während b und d parallel stehen.

5c = 1, 183, 6c. 5d = 1, 183, 4d. 6a: 5, 76, 4.

Jahnu war der Ahnherr der Kusika's, Mbh.
 1,94,83; vgl. Ait. Br. 7,18,9; RV. 1,116,19.
 Khila 1,5,1.

7d. Zu aeridhā vgl. 7,59,6c; 1,3,9a.

8a. Die teah sind nach Say. die Opferspeisen, wie 1, 3, 1; 8, 26, 17. Sonst sind die teah die Labungen, die die Asvin auf ihrem Wagen mitbringen 1, 46, 6; 47, 8: 5, 76, 4; 6, 62, 4; 63, 7; 7, 70, 3; 8, 5, 9; 1, 181, 6; Ved. St. 3, 14. 8d: 1, 115, 3d.

9a. Der Soma steht hier für den Somapresser.

Vgl. das Nebeneinander von sómebhíh somasúdbhíh 8, 46, 26.

9c: 1,119,1; 117,9. 9d: 1,2,6; VS. 4,34.

#### 8, 59.

1-5 Tristubh, 6-9 Gayatri.

1a: Str. 5b; 7, 36, 2d: 8, 102, 12c; 5, 72, 2b; 65, 6b; 6, 67, 3d. Überall das schwierige Verbum yat (Simpl. und Kaus.) in Verbindung mit Mitra oder Mitra-Varuna. Der Sinn ist jedenfalls: Mitra trägt diesen Namen mit Recht, denn er stiftet Freundschaft und Eintracht unter den Menschen. Er ist der Freund jedermanns (TS. 6, 4, 8, 1; Sat. 5, 3, 2, 7), der in der Welt mitradhéyam (Freundschaftsschließung) anstrebt (TBr. 3, 1, 5, 1). VS. 27, 5 heißt es: mitrépägne mitradhéye yatasva 'Wetteifere mit Mitra an Freundschaft'. Entweder ist bei yat überall mitradhéye zu ergänzen, oder yat bedeutet: gleichen Schritt

und Himmel. Mitra gibt auf die Völker Acht, ohne die Augen zu schließen; dem Mitra opfert die schmalzreiche Spende!

- 2. Mitra! Der Sterbliche, der (für dich) eine Labung hat, soll den Vorrang haben, der dir, o Aditisohn, mit einem Gelübde dient. Von dir beschützt, wird er nicht erschlagen noch ausgeraubt; nicht trifft ihn Ungemach von nah oder fern.
- 3. Frei von Krankheit, an der Opferspeise uns gütlich tuend, mit aufgestemmten Knieen, soweit die Erde reicht, dem Gelübde des Aditisohnes nachzukommen suchend, möchten wir in der Gunst des Mitra stehen.
- 4. Dieser verehrungswürdige, freundliche Mitra ist als gutregierender König geboren, als Meister. An dieses Opferwürdigen Gunst, an seinem glückbringenden Wohlwollen möchten wir teilnehmen.
- 5. Dem großen Aditischn soll man mit Verneigung nahen. Er eint die Menschen, ist dem Sänger freundlich. Diesem hochgeschätzten Mitra opfert diese erwünschte Spende ins Feuer!
- 6. Gewinnbringend ist die Gunst des völkererhaltenden Gottes Mitra, ruhmglänzend seine Herrlichkeit.
- 7. Der weitbekannte Mitra, der an Größe über den Himmel, an Ruhm über die Erde reicht:
- 8. Dem Mitra sind die funf Völker ergeben, dessen Macht überlegen ist. Er trägt alle Götter.
- 9. Mitra [Freund] bei Göttern und Ayu's, hat er für den Barhis legenden Mann die Speisen bestimmt, deren Gelübde' erwunscht ist.

# 3, 60 (294). An die Rbhu's (und Indra).

 Da und dort, durch Nachdenken, durch Familienbeziehung, durch Wissenschaft haben die Usij diese Dinge von euch erfahren, ihr Herren, durch welche Zauberkunste ihr je nach dem Anstoß eine andere Gestalt annehmend, ihr Söhne des Sudhanvan einen Opferanteil erlangt habt.

halten oder zu halten suchen, sich vergleichen mit (1, 169, 6). So könnte yat in den Mitrastellen bedeuten: vergleichen, einen. Für diese Erklärung spräche die Variante in TBr. 3,7,2,3 mitro janan kalpayati prajanan und RV. 6, 67, 1 sam ya — yamatur — janan. Say. zu TS. 3, 4, 11, 5 'er macht, daß sie sich in ihren besonderen Beschäftigungen anstrengen'. - brucandh 'heißend, sich ausgebend als', wie MS. 1 p. 101, 2; 4 p. 107, 6.

16: 6, 51, 8. 2c: 5, 54, 7; 10, 152, 1. Sa. Gehörte der Genuß der ga zu dem Gelübde (vrata) des Sängers? Vgl. Str. 9c.

4cd = 8, 1, 21cd.7a: 10, 119, 8.

9a: 1, 185, 2de; 8, 89, 10.

9d. işa işidoratah (Alliteration) ist unsicher. Vgl. 9, 69, 1 d. iştdvrato würde besser passen. Say.: Speisen, durch welche die ersprießlichen Werke gelingen.

#### 8, 60.

Jagatī.

1. Der Dichter berichtet, wie seine Vorfahren, die Uśij, zur Kenntnis der Rbhugeschichten gekommen sind: durch eigenes Nachdenken (manasa), durch verwandtschaftliche Beziehung, also durch Familientradition und durch die Sagenkunde (védasa).

1c. Zu dem unsicheren pratifutioarpasah vgl. bes. 1, 161, 5cd. 1d: 1, 20, 2, 8; 161, 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als Fastenspeisen.

- 2. Durch die Künste, mit denen ihr die Becher formtet, durch den Erfindungsgeist, mit dem ihr aus dem Felle die Kuh heraustriebet, durch das Nachdenken, mit dem ihr die beiden Falben gebildet habt, durch (all) dies habt ihr Rbhu's göttlichen Rang erlangt.
- 3. Die Rbhu's erlangten des Indra Freundschaft; des Manu Enkel haben als Künstler sich auf die Fahrt begeben. Die Söhne des Sudhanvan haben die Unsterblichkeit erworben, nachdem sie mit rechtem Fleiße gearbeitet hatten, kunstfertig mit Kunstfertigkeit.
- 4. Mit Indra fahret ihr auf gleichem Wagen zum Soma; nun seid ihr im Besitz der Krone (aller) Wünsche<sup>1</sup>. Euren Kunstwerken ist nichts gleichzustellen, ihr fahrende (?) Sänger, noch euren Heldentaten, ihr Rbhu's, des Sudhanvan Söhne.
- 5. Indra, zusammen mit den Rbhu's samt Vāja, schütte den (mit Wasser) begossenen, ausgepreßten Soma in deinen Händen in dich hinein! Durch die Dichtung angeregt, du Gabenreicher, berausche dich im Hause des Spenders zusammen mit den Söhnen des Sudhanvan, den Herren!
- 6. Indra, berausche dich in Gesellschaft der Rbhu's und des Vāja hier bei uns, bei diesem Trankopfer nach Kräften, du Vielgepriesener! Dir haben sich diese (Soma)weiden zu eigen gegeben auf Geheiß der Götter und nach den Satzungen des Menschen.
- 7. Indra, mit den Rbhu's samt Vaja um die Wette fahrend komm hierher zum gottesdienstlichen Lobgesang des Sängers, mit hundert eifrigen Wünschen für den Ayusohn, tausend Wege kennend, zur Darbringung des Opfers!

# 3, 61 (295). An Usas.

- 1. Uşas, durch Belohnung belohnende! Erfreue dich als Verständige an des Sängers Loblied, du Gabenreiche! Alt und doch jugendlich, (wunsch-) erfüllend kommst du Göttin deiner Bestimmung nach, du Allbegehrte.
- 2. Göttin Uşas erstrahle du, Unsterbliche, auf schimmerndem Wagen, Schenkungen aufbringend. Die lenksamen Rosse von breiter Gestalt sollen dich, die Goldfarbige, herfahren!

2a: 1, 161, 2. 2bc: 4, 36, 4; 35, 5.

26: 1, 161, 7. 2c: 1, 20, 2.

8b: 1,110,2. Der Ausdruck manor napatah soll sie als ursprüngliche Sterbliche charakterisieren. apasah auch 4,33,1.

8d: 10, 94, 2 c.

4b. Mit Indra zum Soma zu fahren war das Hochziel ihrer Wünsche. Das haben sie jetzt erreicht. 4c. väghatah s. 1,110,4a.

5a: 6a; 7a. sámuksitam wie 8,4,12c. Sāy. samyag adbhih siktam.

5b. gábhastyoh, Sāy. "mit beiden Armen den Schoppen fassend trink den Soma". Doch könnte gábh. mit sutám zu verbinden, bez. das Part. patám (geläutert) hinzuzudenken sein, vgl. 9, 71, 3; 2, 14, 8c; 9, 86, 84 c.

6b. śdcya zu mateva oder zu purustuta, vgl. 10, 104, 3d. Nach Sāy. mit der Śacī (vgl. dazu 1, 82, 6d). 6c: 4, 35, 7b.

6d. vratá könnte auch Nom. pl. mit su ergänzendem yá sein, vgl. Oldenberg s. d. St.
7a: 1, 106, 4a. vajjohih offenbar = vájavadbhíh in Str. 5, wobei jedenfalls die Apellativbedeutung von vája mitspielt.

7cd: 1, 100, 12b.

8, 61.

Tristubh. 25: 7, 79, 5 b.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Unsterblichkeit und göttlicher Rang.

- 3. Usas, allen Wesen dich zuwendend stehst du aufrecht als das Wahrzeichen der Unsterblichkeit. Dem gleichen Ziele zueilend dreh dich wie ein Rad her, du Neueste!
- 4. Wie eine (Frau), die die Naht auszieht, kommt die gabenreiche Uşas, die Herrin des Fruhtriebs. Die Sonne hervorbringend hat die Holde, Kunstreiche sich bis zur Grenze des Himmels und der Erde ausgebreitet.
- 5. (Ich lade) für euch die erstrahlende Göttin Usas ein; bringet unter Verneigung euer Loblied dar! Die Süßigkeitbringende (?) hat am Himmel ihre Gestalt aufgerichtet. Die Leuchtende ist aufgeleuchtet erfreulichen Anblicks.
- 6. Die ordnungsliebende (Tochter) des Himmels ward durch die Lobgestinge erweckt; die Reiche hat beide Welten prangend erstiegen. Die ankommende, erstrahlende Uşas gehst du, Agni, um schönes Besitztum bittend an.
- 7. Im Urgrund des Gesetzes nach den Morgenröten verlangend ist der Bulle¹ in beide große Welten eingezogen. Groß ist das Kunststück des Mitra und Varuna; wie Gold hat er' nach vielen Seiten seinen Glanz verbreitet.

# 3. 62 (296). An verschiedene Götter.

1. Diese (Lieder) an euch, die uns als Übereifer vorkommen, sind für euresgleichen nicht dringlich gewesen. Wo bleibt dieser euer Ruhm, Indra und Varuna, daß ihr euren Freunden Lohn einbringt?

8a. 7,77,2a

3cd. Wie die früheren Usas. Sie werden mit den Speichen des sich drehenden Rades ver-3d. 4, 1, 3a

- 4a Der Vergleich ist wegen ara-ci und syuman unsicher. syuman ist die Naht, aber auch etwas wie Halfter, Halfterband oder Zügel Man könnte zunachst wegen svásarasya pátni in b an die letzte Bedeutung denken: Wie (die Hausfrau), die das Halfterband (den Tieren) abnimmt (um sie auf die Weide zu treiben). Aber Say bezieht das Bild auf die Finsternis: 'die wie ein Gewand ausgebreitete Finsternis beseitigend'. Ihm schließt sich Oldenberg an, indem er syuman im Sinn von Naht nimmt und auf 2, 17, 4d verweist. Schließlich könnte auch gemeint sein, daß die Nacht der ganzen Welt einen Kappzaum anlegt, den die Uşas wieder abnimmt.
- Sa. Zu ácchā ist etwa vivakmi (vgl. 3, 57, 4) zu ergänzen.
- 5c. madhudhá: Schon Say. macht darauf aufmerksam, daß Pp. das Wort nicht zerlegt. Es sei ein unetymologisierbarer Name der Uşas. Mehr wissen auch wir nicht.

- 5d. prá-ruruce doch wohl intrans. Dann ist rocand Fem. sg. und Bezeichnung der Usas wie in 10, 189, 2; vgl. rocana AV, 13, 2, 19 als Beiwort von surva.
- 6a. Die Ergänzung wie 1, 46, 1.
- 6b. reváts wie 10, 35, 4.
- 7a. rtásya budhnú im wesentlichen dasselbe, was sonst sádanam rtásya heißt. isanyán hier mit Gen. verbunden, dagegen 9, 96, 8; 10, 99, 1 mit Akk. und 5, 6, 6; 52, 14; 8, 22, 4 ohne Objekt<sup>2</sup>.
- 7b. Der Ausdruck sonst von Agni (3, 3, 4; 7, 4; 10, 80, 2). Hier kann nur Sürya gemeint sein. So auch Say. Dafür spricht cd. Auch 5, 63, 4 heißt Sürya die māvā des Mitra und Varuna. Doch könnte cd sich auch auf die Usas besiehen.
- 7d. Doch wohl candram iva zu denken, vgl. 2, 2, 4 b.

8, 62.

- 1-3 Tristubh, Rest Gayatri. Dichter nach Anukr. Viávāmitra, von 16—18 dieser oder Jamadagni.
- 1. Schwierig wegen der seltenen Wörter bhymi, tújya und sína. Der mutmaßliche Sinn ist: Unser in den Liedern geäußerter, vielleicht,

- 2. Dieser (Sänger) fleht euch am häufigsten, Reichtum begehrend, am oftesten um Gunst an. Indra und Varuna, höret einmütig mit den Marut, mit Himmel und Erde meinen Ruf!
- 3. Uns soll das Gut gehören, Indra und Varuna, uns ein Schatz von lauter Söhnen, ihr Marut. Uns sollen die Schützerinnen mit ihrem Schutz den Vorzug geben, uns Hotra, Bharati mit ihren Ehrengaben!
- 4. Brhaspati! Laß dir unsere Opfer gefallen, du Allgöttlicher; schenke dem Opferspender Kleinode!
- 5. Den lauteren Brhaspati verehret bei den Opfern mit Preisliedern! Er liebt unbeugsame Kraft.
- 6. Den Bullen der Völker, den alle Gestalten tragenden, untrügbaren, den begehrenswerten Brhaspati.
- 7. Dies neueste Loblied ist für dich, du ... Gott Puşan; für dich wird es von uns aufgesagt.
- 8. An diesem Loblied von mir finde Gefallen bevorzuge das Belohnung erwartende Gedicht wie der Weiberlüsterne an einer jungen Frau!
- 9. Püşan, der nach allen Wesen ausschaut und sie überschaut, er sei unser Gönner.
- 10. Dieses vorzügliche Licht des Gottes Savit; empfingen wir, der unsere Gedanken anregen soll.
- 11. Durch die (Wunsch)erfüllung des Gottes Savit; Belohnung erwartend bitten wir um die Gabe des Bhaga.
- 12. Die redekundigen Männer verehren den Gott Savit; mit Opfern, mit Lobliedern, von (frommem) Gedanken getrieben.
- 13. Soma kommt seinen Weg findend, er gelangt in die Gesellschaft der Götter, um sich in den Schoß des rechten Brauches' zu setzen.
- 14. Soma soll uns, dem zweifüßigen und dem vierfüßigen Vieh gute Speisen schaffen, die keine Krankheit bringen.

allzugroßer Eifer (a) hat auf seiten der Götter nicht den gleichen Eifer erweckt (b), denn der Lohn<sup>2</sup> ist bis jetzt ausgeblieben (cd). Zu bhrmdyah — tufyah vgl. bhrmis cid ghasi tütujih 4, 32, 2.

2a. Zu purutámo rayiyán vgl. purutámam vasüyúm 4, 44, 1. 4c: 1, 47, 1d.

5c. Sāy. balam a cake sarvato yace. Aber d cake ist doch wohl 3. Pers. Vgl. 2, 24, 2.
7. Oder and sin Satz and temptible am

7. Oder a—c ein Satz und te — tübhyam Tautologie wie 5, 6, 5; 8, 12, 29.

8b ist Satzparenthese; a und c gehören zusammen nach 3,52,3. Vgl.1,109,1d; 8,46,11d. 8c = 3,52,3c; 4,32,16c.

9ab = 10,187.4ab.

 Die berühmte Gäyatri, eine Bitte um Erleuchtung, d. h. um Inspiration.

10ab: 1, 159, 5; 5, 82, 1; VS. 17, 74.

10c erläutert ab. Vgl. 6, 47, 10b.

 Das Verhältnis von Savitr und Bhaga wie in 1, 24, 4—5. Der Inst. puramdhyd ist auf diese Weise ganz in Ordnung.

18a: 9, 92, 3a; 46, 5c; 65, 18c.

18b: 9, 78, 1d. niskrtám, engl. meeting.

18c = 9, 8, 3c; 64, 22c.

14c: 3, 22, 4d; vgl. 10, 17, 8d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Opfers. 

D. h. der Opferlohn, die Dakşinā.

- 15. Unsere Lebenszeit verlängernd, die Nachsteller überwindend, hat sich Soma an seinen Platz gesetzt.
- 16. Mitra und Varuna! Besprengt unseren Weidegang mit Schmalz, mit Honig die Landstriche, ihr Wohlbedachten!
- 17. Mit dem Wort weithin dringend, reich an Huldigungen herrschet ihr kraft eures Verstandes am längsten (?), lauteren Waltens.
- 18. Von Jamadagni gepriesen setzet euch in den Schoß des rechten Brauches<sup>1</sup>, trinket Soma, ihr Wahrheitsmehrer!

| 16b 7, 65, 4; 8, 5, 6c; vgl. 7, 62, 5; 1, 157, 2. | gänzen, ist unsicher. Säy.: vägbhih.        |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 16c: 1, 166, 3cd. 17b: 4, 56, 6b.                 | 18a = 8, 101, 8d; vgl. 9, 62, 24c; 65, 25b. |
| 17c. Was zu dem Fem. drághisthabhih zu er-        | 18c — 1, 47, 3b u. ö.                       |

<sup>1</sup> Des Opfers

Ende des dritten Liederkreises.

# Vierter Liederkreis.

#### Das Buch der Vamadeva's.

Mit ganz wenigen Ausnahmen gilt der Anukr. Vamadeva selbst als der Verfasser. In den Liedern wird er aber nur 4, 16, 18 als der Dichter oder als dessen Vorfahre genannt'. Sein Vater ist Gotama (4, 4, 11), doch wohl der Dichter der zehnten Gruppe im ersten Liederkreis. 4, 32, 9. 12 rechnet sich der Dichter zu den Gotama's. In 4, 43, 44 gelten zwei Söhne des Suhotra, nämlich Purumīdha und Ajamīdha als die Rsi's. In Bestätigung dieser Angabe nennen sich 4,44,6 die Ajamīdha's als Mitsänger. Hauptkönig dieses Liederkreises ist Trasadasyu, der König der Púru's, vgl. bes. 4, 38-42.

# 1. Gruppe. Lieder an Agni, 4, 1-15.

# 4, 1 (297). An Agni.

Das z. T. dunkle Lied beginnt mit einer eigentümlichen Abbitte und Entschuldigung. Diese wird, wenn ich den Sinn richtig verstanden habe, durch Str. 2 begründet. Varuna hat als Senior der Götter das erste Anrecht auf das Opfer. Da aber das Lied für Agni bestimmt ist und Varuna leer ausgeht, soll dieser von vornherein um Verzeihung gebeten werden. Mit 6 beginnt der eigentliche Preis des Agni. Dessen erste Geburt (11) führt den Dichter auf den Panimythos (13--17). Von 18 an wird das Lied wieder Gegenwartslied und schließt mit dem Wunsche, daß Agni bei allen Göttern Fürbitter sein möge.

- 1. Dich, Agni, den Gott, haben ja die Götter jederzeit einmütig zu ihrem Wagenlenker bestellt, in diesem Sinne bestellt: Verehret den Unsterblichen unter den Sterblichen, erzeuget den götterfreundlichen Gott, den Verständigen, den ganz Götterfreundlichen erzeuget, den Verständigen!
- 2. Wende dich, Agni, an deinen Bruder Varuna, gnädig an die Götter, (an Varuna), der auf das Opfer eiferstichtig ist, der als Oberster auf das Opfer

4, 1, 1-3 lange Kunstmetren, der Rest Tristubh. 16. Zu nyerirė vgl. 8, 19, 18d; 21b, ny èrire 1, 128, 8; 2, 2, 3. Pp. hat bei Betonung ni 'erire, bei Nichtbetonung mi | erire. Andererseits ā 'trire' (1, 6, 4; 143, 4). Von nu-a-ir müßte die Form nyérire, Pp. ni 'érire (wie upa 'ácarat 1,46,14; ati 'áyāhi 3,85,5; nih 'ehi 10, 124, 6) lauten. erire ist also nicht mit d zusammengesetzt und kann nur von ar = r kommen wie ceruh (Sat. 5, 1, 1, 1) von car, teruh (Mbh. 1, 65, 3) von tar = tr. Vgl. ny jiwan 7, 1, 2.

<sup>1</sup>c. iti krátva, so oder: aus voller Überzeugung, vgl. 1, 138, 3c und ittha dhiya 1, 2, 6.

<sup>1</sup>d-f sind jedenfalls Worte der Götter an die frommen Menschen.

<sup>1</sup>f. vísvam entweder wie in vísvo víhává aratíh 1,128,6 oder abgekürzt für viévádevam. Ähnlich Bergaigne 40 h. p. 11.

<sup>2</sup>a. Vgl. 3a.

<sup>2</sup>b. yajaávanas opfereifrig (10,50,5) und opfereifersüchtig, vgl. girvanas, das vielleicht 'eiferstichtig auf die Lobrede' bedeutet.

<sup>2</sup>c. Vgl. 10, 50, 5a.

<sup>1 4, 30, 24</sup> spielt auf seinen Namen an. Sänger genannt.

Wird in anderen Büchern mehrmals als

eifersüchtig ist, an den gesetzliebenden, völkerregierenden Aditischn, an den völkerregierenden König.

- 3. O Freund! Drehe dich dem Freunde wie das Rad dem Rennpferd zu, wie die Wagen(räder) in rascher Fahrt, für uns, du Meister, in rascher Fahrt! Agni, finde Gnade vor Varuna, vor den allglänzenden Marut! Bring Glück zur Fortpflanzung des Samens, du Brennender; bring uns Glück, du Meister!
- 4. Als Kundiger mögest du, Agni, den Groll des Gottes Varuna für uns abbitten. Du, der beste Opferer und Fahrer, hellbrennend, nimm von uns alle Feindschaften!
- 5. Sei du, Agni, uns nahe mit deiner Hilfe, (uns) der Nächste bei dem Aufgang dieser Morgenröte. Versöhne bereitwillig den Varuna mit uns, sei zur Barmherzigkeit geneigt; sei für uns leicht zu errufen!
- 6. Sein Anblick ist der schönste, der prächtigste, der der holde Gott unter den Sterblichen ist, rein wie heißes Schmalz der Kuh, ersehnt ist (der Anblick) des Gottes wie das Geschenk einer Milchkuh.
- 7. Dreifach sind diese seine höchsten wahren (Geburten), die ersehnten Geburten des Gottes Agni. In endlosem (Dunkel?) verhüllt ist er gekommen, der reine, helle, erstrahlende Herr.
- 8. Er, der Bote, strebt allen Sitzen zu, der Hotr mit goldenem Wagen und ergötzlicher (?) Zunge, mit roten Rossen, stattlich, erglänzend, immer erfreulich wie eine speisereiche Tafel.
- 9. Als der Opfergenosse des Manu erleuchtet er (die Menschen). Ihn führen sie (zum Altar) am großen Leitseil. Er wohnt, (die Opfer) ausrichtend, in

3a: 3, 61, 3d.

3b. Dasselbe Gleichnis 4, 30, 2; 31, 4; 8, 6, 38; 3.61.3d. Dhammap. 1. abhy-ā-vṛt sich drehen nach und sich wenden an, to turn. rāthyeva fur rāthyam iva, entweder zu āśūm (vgl. atyo nā rāthyah 2, 4, 4) oder zu cakrām (vgl. rāthyeva cakrā 10, 10, 7).

8de: 8, 27, 3 cd.

8f: 5, 41, 9a. Nach Sāy. wāre toká Sohu und túj Enkel, also wie sonst tokáya tánayāya erklärt wird.

4a. Oder: Als Kenner Varuna's mögest du, Agni, den Groll des Gottes für uns abbitten. Vgl. 4, 3, 8d.

6c. sics Attraktion an den Vergleich.

6d. Anspielung auf die Dakşinā. Oder: wie die Gabe der Kuh (die Milch)?

7ab: 1, 95, 3; 10, 45, 1.

7c: 1, 180, 8 bc. Dort ist von der Berghöhle die Rede, hier nach dem Zusammenhang vom frisch entsündeten Feuer. Was hier zu ananté zu ergänzen sei, ist schwer zu sagen. Jedenfalls nicht démani; Säy.: nabhasi. Vgl. noch párivita ágat 3, 8, 4.

8a: 10, 1, 1d. Die Sitze des Agni. Oder die Göttersitze wie sádāmsi 3, 38, 6. Nach Sāy. die Opferplätze.

8c: Str. 12c; 5, 1, 9c; 1, 148, 1d.

8d: 1, 144, 7d; 10, 64, 11a; 5, 48, 4c.

9a. mánuşah kann doppelt gedacht werden, als Akk. pl. und als Gen. sg.

9b. Das Bild des Rosses oder eines anderen Tieres liegt zu Grunde, vgl. 3, 2, 7cd; 27, 8; 4, 15, 1; 9, 87, 1d. Die raśaná ist die gandsya raśaná 5, 1, 3 und dieselbe wie raśanám rtdsya VS. 22, 2. Es ist das Leitseil, mit dem der Priester als der vákní die Opferhandlung leitet. Die begleitende Rede gehört natürlich dazu. Vgl. 1, 113, 17. Sāy richtig: stutirūpayā rajjoā.

9c. asya, des Sterblichen in d.

9d. sadhani wird im Pp. in sa 'dhani zerlegt, nur Pp. zu TS. 1, 2, 14, 6 gibt sadha, 'nyàh. Das erste ist zweifellos richtig. Die

<sup>1</sup> Varuna.

dessen Behausung. Der Gott hat Gütergemeinschaft mit den Sterblichen erlangt.

- 10. Dieser Agni soll uns doch, (des Weges) kundig, zu dem gottgeschenkten Kleinod führen, das ihm gehört, das alle Unsterblichen, der Vater und Erzeuger Himmel, nach (deinem¹) Sinne wahr machten, du Stier.
- 11. Er ward zuerst in den Flüssen geboren, im Grunde des großen, im Schoße dieses Dunkelraumes, ohne Füße, ohne Kopf, seine beiden Enden versteckend im Neste des Stieres, (die Glieder) einziehend.
- 12. Zuerst kam unter lautem Beifall die Schar hervor im Schoße des Gesetzes, im Neste des Stiers, die ersehnte, jugendliche, stattliche, erstrahlende. Dem Bullen wurden die sieben Freunde geboren.
- 13. Unsere menschlichen Väter setzten sich dazu hin, indem sie sich für das Rechte ereiferten. Die im Fels eingepferchten gutmilchenden Kühe in der Höhle trieben sie heraus, die Morgenröten anrufend.
  - 14. Sie putzten sich, nachdem sie den Fels aufgesprengt hatten. Andere

Bedeutung ist: Güter-, Beutegemeinschaft habend, Teilhaber, s. bes. zu 10, 50, 3 b.

10. Die Str. knüpft wohl an sadhanitvám in 9 an, ist aber in ihrer Allgemeinheit schwer zu verstehen. Das rátnam devábhaktam ist dasselbe wie ratnám — dyúbhaktam in 18 und erinnert an das sumnám devábhaktam in dem ähnlichen Zusammenhang 10,45,9. Es ist an die Kühe und die Dakşinā zu denken und zugleich an die Anwesenheit der Götter nach 18bc; 4, 2, 18; s. 1, 141, 10b (Na.). Das rátna, das Agni verleiht, wird öfter erwähnt: 3, 2, 11; 4, 2, 13; 12, 3; 15, 3; vgl. 7, 16, 6.12; 5, 1, 5; 7, 17, 7. Man könnte rátna oft geradezu mit Belohnung übersetzen.

10cd. satyam mit akravan zu verbinden. satyam kr: 1,70,8; 3,30,6; 4,17,10.20; 5,45,7; 10,67,11; 109,6 und bes. 9,78,5. Zu ahiya vgl. 10,29,4 und 4,1.18d. ukşan, wenn überhaupt richtig überliefert, kann nur Vok. von ukşan sein. Agni heißt so 1,146,2; 3,7,6; 10,122,4, bes. der neu entstammte und schnell wachsende Agni.

11-12. Die erste Geburt Agni's.

11ab: 10, 46, 6.

11b. rájasah ist nach beiden Seiten zu konstruieren, vgl. 4, 17, 14d; 1, 52, 6b; 2, 2, 3a; 7, 34, 16b. Bes. in der letzten Stelle steht rájas im engeren Sinn für die Wasserwelt (apām loka Manu 4, 183). Sāy. im Grund des Luftraums, auf der Erde, in 7, 34, 16 aber udakeşu.

11c. ánta, nach Sāy. Kopf und Fuß, so daß guhámano únta die Worte apád ańryá erklären.

11d. Wenn man bei äyäyuvanah an den Vogel denkt, so sind nach Sat. 4, 1, 2, 26 die Flügel zu ergänzen. Jedenfalls ist das 'Nest des Stieres' ein Paradoxon. Agni ist zugleich Vogel und Stier.

12a. sárdhah jedenfalls Schar. Man könnte zunächst an die Marutschar denken (vgl. pró årata marutah 1, 39, 5 und das zu 3, 26 Gesagte) 1, 71, 8 macht es aber zur Gewißheit, daß die Angirasschar (vgl. 3, 31, 3) gemeint ist, die hier wie dort ywan heißt.

12c. vapusyò vibhava in 8c von Agni, hier von den Angiras'.

12d. Die in 13a genannten Väter, die sieben Rşi's, die Angiras'. So bildet Str. 12 den Übergang zum nächsten Abschnitt, in dem der Valamythos mit der Geburt des Agni in Verbindung gebracht wird.

18a: 4,42,8; vgl. zu 3,4,7. Die Väter sind die Angiras', die die Höhle der Pani's belagerten.

18b. rtdm asuşāndh auch 4, 2, 14. 16. Das rtd wird in diesem Mythos bes. betont: 10, 62, 2; 138, 1.
18c: 5, 31, 3.

18d kann verschieden konstruiert werden. Obige Konstruktion nach Säy. Über die Rolle der Usas in diesem Mythos s. Str. 16; 4, 8, 11; 6, 65, 5; 7, 75, 7; 79, 4.

14. Die Angiras'.

<sup>1</sup> Oder: unserem.

erzählten allenthalben diese (Tat) von ihnen. Als ihre Herde der Schranken ledig war, sangen sie' den Siegesgesang; sie fanden das Licht, (nachdem) sie in ihren Gedanken darnach verlangt hatten.

- 15. Das Herz voll Verlangen nach Kühen haben die Männer, die Usij, den festen, zugesperrten Fels, der die Rinder festhielt und umschloß, den befestigten Rinderpferch mit göttlichem Wort erschlossen.
- 16. Sie erinnerten sich an den ersten Namen der Kuh, sie fanden die dreimal sieben höchsten (Namen) der Mutter. Diesen verstehend antworteten die lockenden Kühe mit Gebrüll. Die Morgenröte kam zum Vorschein mit dem, was die Zierde der Kuh ausmacht\*.
- 17. Es verschwand die hartnäckige Finsternis, der Himmel erglänzte, das Licht der göttlichen Morgenröte brach hervor, die Sonne beschritt die hohen Gefilde, Rechtes und Schlechtes in den Menschen schauend.
- 18. Da, als sie hernach erwacht waren, blickten sie um sich; da hielten sie das himmelgeschenkte Kleinod fest: 'Alle Götter sind in allen Häusern'. Dem Wunsche soll Erfüllung werden, o Mitra und Varuna!
  - 19. Ich möchte den brennenden Agni herbitten als Hotr. der die ganze

14a. marmrjata, wenn reflexiv. Say. aber ergänzt den Agni, wofür 4, 2, 19 sprechen würde. 14c. paśrdyantrasah (Pp. paśrd-yantrasah) wohl mit Inversion für auantra-pasu (Bahuv.) ayantra wird durch yemanam in 15 crklärt. 15d = 4, 16, 6d; 10, 45, 11d.16a: 10, 68, 7; AV, 7, 1, 1. Vgl. Say.'s zweite Erklärung, die im wesentlichen das Richtige trifft. náma man auch 1, 24, 1; 8, 11, 5; 10, 12, 6; sumántu und durmántu náma 10, 12, 6; 64, 1. Sie erinnerten sich wieder der Namen ihrer Kühe und riefen sie mit diesen Namen, und jene orwiderten aus ihrem Versteck durch Brüllen. Daß die Kühe ihre einzelnen Rufnamen hatten, ist aus dem Ritual bekannt, vgl. VS. 8, 43; RV. 10, 169, 2; Sat. 1, 7, 1, 17; Say. zu TS. I p. 72, 4.

165. paramáni sc. námáni. Die höchsten Namen sind die Geheimnamen, vgl. 9, 87, 3; 5, 3, 3; 7, 87, 4. mātāh, wohl der dhehā, nicht der Uşas. Die Geheimnamen der Kuh sind skaldischer Ausdruck für die Dichtersprache des RV. Der tiefere Sinn der Stelle ist also, daß damals die Erinnerung an die Namen der Kühe zugleich die Geburt des dichterischen Geistes oder der dichterischen Eingebung, des váco dáivyam, wie es Str. 15 heißt, geworden ist.

16c: 10, 123, 2d.

16d: 4, 2, 16d; 3, 81, 6d. Zu yaśdsā góh vgl.

9,81,1 dadhná yád im únnita yasása gávám und 10,106,11 yásó ná pakvám mádhu gósv antáh. Die Milch ist also das yásas der Kühe und zu dem Adj. yasása ist die Milch oder dánena zu ergänzen. Aus der wiedergewonnenen Kuhherde wurde die erste Daksinā entnommen (10,62,7). Durch die Daksinā wird man yasás (AV. 6,58,1). Vgl. auch śríyam 8,72,13.

17d — 6,51,2c; 7,60,2d. Vgl. 2,27,3c; 7,61,1d.
18. Nach der Befreiung des Lichtes aus der Gefangenschaft wechseln wieder Tag und Nacht (17). Die Angiras' wachten aus der Finsternis wie aus dem Schlaf auf und sahen den vom Himmel geschenkten Schatz, die Kühe und die Götter in ihrem Hause wieder. Vgl. 10b und 4, 2,18b, sowie 10,61,12a. b wird durch cerklärt. d spricht den damaligen Wunsch der Angiras' — Kühe und Anwesenheit der Götter — für die jetzigen Sänger aus. Die Str. bildet also den Übergang von dem Valamythos zur Gegenwart.

18a. Sāy. ergānzt zu vy ākhyan die wiedergewonnenen Kühe.

186. Vgl. zu 1, 141, 10b Na.

18d. Zu dhiyê vgl. dhiyê der verwandten Str. 10.

19c. Das Subjekt ist nicht klar. Vielleicht der Opfernde (Säy.). Zu sisct mit Säy. die Milch o. ä. zu ergänzen. Verbindet man sisct direkt Last trägt und am besten opfert. Er zapfte gleichsam das reine Euter der Kühe an, das lauter wie der eingeschenkte Saft des Stengels<sup>1</sup>.

20. Er ist die Aditi [Göttermutter] aller opferwürdigen (Götter), der Gast aller Menschenkinder. Müge Agni Jatavedas der Götter Gunst erbitten und recht barmherzig sein.

# 4, 2 (298). An Agni.

Das Lied, mit 4,1 nahe verwandt, ist eine originelle Huldigung für Agni, der als Mittelpunkt des Götteropfers nach sorgfältiger Vorbereitung entzündet wird. Wie im vorigen Liede flicht der Dichter den Panimythos ein. Die gegenwärtigen Priester möchten in die Fußstapfen ihrer Vorfahren, der Angirus', treten. Sie erwarten, wie jene bei entslammtem Feuer die aus der Berghöhle hervorkommende Morgenröte und wie jene die wiedererlangten Kühr, so diese eine reiche Belohnung (15—17) Zum Schluß denkt sich der Dichter alle Götter um das Feuer versammelt (18) — selbst die Apsaras' fehlen nicht — und trägt diesen seine Bitte vor (19—20)

- 1. Agni, der der Unsterbliche unter den Sterblichen, der Gesetzestreue, der Gott unter den Göttern als Rosselenker eingesetzt ist, um als bestopfernder Hotr mächtig zu brennen, um mit den Opferspenden des Menschen (zu den Göttern) zu fahren.
- 2. Agni, du Sohn der Kraft, verkehrst heute hier geboren zwischen beiderlei Geborenen als unser Bote, nachdem du Recke die bullenartigen und hellfarbigen (Hengste) mit straffen Hoden angeschirrt hast.
- 3. Deine beiden hochgewachsenen (?), rötlichen, schmalzrückigen Renner des rechten Werks\* halte ich für schneller als den Gedanken. Du schirrst die beiden Rotfüchse an und verkehrst zwischen euch Göttern und den Stämmen der Sterblichen.
- 4. Fahr von ihnen den Aryaman, Varuna, Mitra, Indra und Visnu, die Marut und die Asvin her mit schönen Rossen, schönem Wagen, mit schönen Gaben zu dem Mann, der schöne Opfer bringt, o Agni!
- 5. Das Opfer bringt Rinder, Schafe, Rosse, hat mannhafte Freunde, ewig denkwürdig ist es, reich an Himmelsspeise und kinderreich, o Asura, ein bleibender Schatz, der auf breiter Grundlage ruht und (gute) Gesellschaft hat.

mit idhah, so ist rūšad — ūdhah 10,31,11 zu vergleichen und das Euter nach dem Inhalt bezeichnet. Säy. faßt beide nā als Negation: 'Der Opfernde melkt für dich keine Milch, der Saft der Somapfianze wird nicht in Becher (graheşu) geschüttet, sondern von diesem Opfernden wird nur ein Preislied gemacht'. Wohl möglich. Vgl. 8, 102, 19fg. 20ab. Wortspiel mit dditth = dtüthth. 20d: 6,47,12b.

4, 2.

Tristubh.

1a = 1, 77, 1c.

1cd. sucadhyas korrespondiert mit a, srayadh-

yai mit b. Zu letztem vgl. havyāni dirayata 8, 19, 24; 74, 3.

2a. Die beiden Geborenen sind Götter und Menschen (Sāy.), denn auch die Götter sind jatä dätteb (10,63,2), gojātāb 6,50,11. Allerdings heißen sie auch djāta (5, 15, 2), so daß jatān auch Ekašeşa sein könnte.

 Das Wortspiel vrdhasnü — ghrtdenu erinnert an das Wortspiel desselben Dichters in 4, 1, 20 ab.

8b. Sāy. nimmt mánasa im Sinne des Abl. und den Superl. augenscheinlich komparativisch.
8d. mártán für mártánām oder Attraktion-bb. nrodtsakhā: Die sákhi sind gewöhnlich

Des Soma. Des Opfers, das als Wagen gedacht ist. Also die beiden janmant 1, 141, 11.

- 6. Wenn einer im Schweiße Brennholz für dich trägt oder sich deinetwegen den Kopf heiß werden läßt, so sollst du ihm ein selbstsicherer Schützer sein, o Agni. Bewahre ihn vor jedem Übelwollenden!
- 7. Wer dir wie einem Hungrigen Speise bringen wird, (deine Eßlust) reizt, den erfreulichen Gast aufmuntert und gottergeben im Hause anzundet, bei dem soll der freigebige Reichtum¹ eine bleibende Stätte haben.
- 8. Wer dich des Nachts, wer am Morgen lobt oder dich mit Opfergaben zum Freunde macht<sup>2</sup>, dem Spender sollst du im eigenen Hause aus der Not helfen wie ein angesporntes (?) Roß.
- 9. Wer dir, dem Unsterblichen, o Agni, spendet und Eifer für dich betätigt mit bereitgehaltenem Schmalzlöffel, fleißig im Dienst, der soll nicht des Reichtums verlustig werden. Nicht soll ihn die Drangsal des Übelwollenden umringen.
- 10. Wenn du, der Gott, an eines Sterblichen wohlgetanem Opferdienst Gefallen hast, (deine Gunst) schenkend, o Agni, so soll diese Hotra befriedigt sein, o Jüngster. Möchten wir eines solchen Verehrers Förderer sein.
- 11. Verstand und Unverstand der Sterblichen möge der Kundige scheiden, (Recht und Unrecht der Sterblichen) wie gerade und krumme Rücken (der Rosse). (Verhilf) uns zu Reichtum und zu guter Nachkommenschaft, o Gott, erlaß (?) die Schuld, schütze die Unschuld!
- 12. Die untrüglichen Seher haben den Seher unterwiesen, als sie ihn in die Wohnung des Ayu verpflanzten. Von da aus mögest du, Agni, an den

die Priesterkollegen, hier aber wohl die Opferherren Vgl nrodtah sürin 6, 17, 14. Säy zu TS. 1, 6, 6, 4 bezieht säkhi auf die Götter. 6b. Durch die Last des Holzes (Säy.)

7b D h. anfacht, oder Appetit macht, zuredet niślęat ist schwierig. Die Form spricht für ni-śus². der Zusammenhang eher für ni-śu, vgl 7, 3, 5; 6, 16, 42 und in ähnlichem Zusammenhang niśiti 6, 2, 5; 13, 4.

8c. hemyáván? Sáy.: wie ein Roß mit goldenem Gurt, also zu heman 'Gold'

10a: 4, 9, 6b

10c. Hotrā ist hier die aus den Aprilieden (1. 142, 9) bekannte Göttin des Opfers. Vgl. auch 2, 1, 11 b.

10d. ydsya vidhatdh (des Opferherren) nimmt ydsya in a wieder auf.

11b. Vgl. 10, 89, 3c. Der Vergleich bezieht sich auf die Ausmusterung der zum Reiten oder Rennen tauglichen Rosse. Zu vitá vrjind ca vgl. 4, 1, 17d; 6, 51, 2c: 2, 27, 3c. martan könnte wie in Str. 3 als gekürzter Gen. von cittim dc. und von vitá vrj abhängen. 11d 1, 152, 6d. Aditi, die Göttin, die die Sünden vergibt und die Schuldlosigkeit wiedergibt (1, 24, 15; 94, 15, 162, 22; 4, 39, 3; 5, 82, 6 7, 93, 7; AV. 7, 34, 1), ist hier die Schuldlosigkeit selbst — rásva eigentlich schenke, condona.

12a. Die Götter, vgl. 3, 1, 2 und 10, 52, 1

12cd. 6, 51, 2cd; 7, 61, 1d. Wie dŕšyām und adbhutan Gegensätze sind, so stehen sich padbhih und évaik parallel. Es handelt sich also nicht um die Füße des Agni. sondern wie in 14 um die der tätigen Menschen. Zu den Akk ist vielleicht krátun zu ergänzen, vgl. ádbhutakratu 5, 70, 4; 8, 23, 8. aryáh wie 6, 51, 2 Gen. sg. arf bezeichnet hier im lobenden Sinn den sart wie Str. 18 und 6, 25,7; vgl. 8, 2, 14; 10, 39, 5; 1, 9, 10; 150, 1; 7, 64, 3; AV. 20, 127, 11. In c waren dann die Priester gemeint, die nach Str. 14 mit Füßen und Händen das Material für das Opfer beischaffen oder nach 10, 79, 2 mit den Füßen ihm Nahrung, d. h. das Holz, weither zutragen Ihre Absicht ist von vornherein klar. In

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Persönlich gedacht.

Oder: dir Liebes erweisen wird.

Akzent wie bei rühat (5, 36, 2).

Füßen diese sichtbaren (Absichten) und an dem Eifer des hohen Herrn seine geheimen (Absichten) ersehen.

- 18. Bring du jüngster Agni, der du ein guter Führer bist, dem Priester, dem Verehrer, der Soma gepreßt hat, dem, der den Opferdienst besorgt hat, du (Schenk)lustiger, einen breiten, blinkenden Schatz, um (ihm) zu helfen, die Völker (mit Ruhm) erfüllend.
- 14. Und (in allem) was wir, o Agni, deinetwegen mit Füßen, Händen und Leibern gemacht haben, mit der Arme Arbeit wie die, die einen Wagen machen, haben die Frommgesinnten an dem Rechte¹ festgehalten, sich dafür ereifernd.
- 15. Und wir möchten als die sieben Sänger von der Mutter Usas geboren werden als die ersten Meister unter den Männern. Wir möchten des Himmels Söhne, die Angiras' werden und inbrünstig den Fels mit dem Schatz erbrechen.
- 16. Und wie unsere fernsten Ahnen, die sich vor alters für das Rechte ereiferten, o Agni, (so) mögen (jetzt) die in Liedern Redenden zur Klarheit, zur Erkenntnis kommen. Den Boden spaltend sollen sie die rötlichen (Uṣas') aufdecken.
- 17. Die Guteswirkenden, Erleuchteten, Gottergebenen sind gekommen, (ihn) anfachend (schweißend) wie Erz, (wie) die Götter, die die (Menschen)geschlechter

aber ist der Opferherr gemeint, dessen mit dem Opfer verbundene geheime Absichten nur aus seinem Eifer (éva) erraten werden können. Zu der geheimen Absicht gehört natürlich auch die den Priestern zugedachte Donation. Auf diese spielt Str. 13 an.

18bc. Vgl. 1, 141, 10; 4, 34, 4; 44, 4; 6, 65, 3. 4; 7, 75, 6.

18c. Über das rátnam des Agni s. zu 4,1,10. Zu ghreve vgl. 8,19,29 ágne háreasva dátave.
14c. Zu ápasā bhurtjoh vgl. bhurtjor dhiyá 9,26,4. Sāy.: tayor (báhvor) apasā manthanākhyena karmaņā.

14d. Mit yemuh geht die 1. Pers. in die 3. über, oder Attraktion an den Vergleich in c? rtam mit yemuh (4, 23, 10) wie mit atusanah (4, 1, 13; 2, 16) zu verbinden. Diese Worte bilden den Übergang zum Folgenden, indem die gegenwärtigen Sänger sich ihren Vorfahren gleichsetzen, vgl. 4, 1, 18fg.

14d. Zu sudhyah vgl. soddhyam 1,71,8 und rjú didhyanah 10,67,2.

15. Sie möchten es jenen Heldenvätern gleichtun. Nach Säy. soll Vämadeva mit den sechs anderen Angiras' sprechen.

15a. Vgl. 4, 16, 8c; 1, 71, 5. 8. saptá s. 4, 1, 12 d. 15c: 8, 81, 8; 53, 7.

15d. Zu śwodniak vgl. śści 16; śwodnio agnim 17. sąkkibkih śwoddbkih 10,67,7 (im gleichen Mythos) und Tāṇḍ. 15, 9, 9; ferner R.V. 4, 1, 3. 4. 19; 4, 2, 1. 20; 10, 98, 8 wo überall das Schlagwort śwc. Hier ist der Ausdruck doch wohl wie in 10, 67, 7 vom Tapas, von der inneren Glut des intensiven Nachdenkens und der Erleuchtung zu verstehen.

16. Übergang in die 3. Pers. wie in 14cd

16c. súcid ayan: zu súci ist ein Subst. wie jyötth oder socth hinzuzudenken, vgl. 2, 35, 8. Zur Klarheit oder zur Inbrunst, falls sucantah in 15d; 10,67,7 und sucayantah 1,147,1 zu vergleichen ist. didhitim (= dhitim) ist dann die Erklärung zu súci. Säy. faßt didh. in der späteren Bedeutung von tajas.

16d bewegt sich gans im Gedankenkreis des Mythos. kşāmā (Pp. kṣāma) ist schwierig. Der Dual von kṣām paßt nicht. Nach Sāy. zu AV. 18, 3, 21 ist die Höhle in der Erde gemeint. Dann wäre 10, 68, 4d; 4, 28, 5d (10, 31, 5) su vergleichen. arunia: "die rotfarbigen Kühe oder die Uṣas" (Sāy.). Das Letzte wohl richtig nach 4, 1, 16; 2, 19 b.

 Die Gleichstellung mit den Angiras' wird fortgesetzt. Die Sänger fachen das Feuer an, wie es damals die Angiras' getan haben.

17b. Oder: 'wie die Götter, die die (Menschen)geschlechter wie Ers (susammen)schweißten'.
Jedenfalls ist \*\*ad doppelt su denken. dham
ist doppelsinnig: anblasen oder anfachen vom

<sup>1</sup> Oder: Gesetz.

(zusammenschweißten), das Feuer entflammend, den Indra stärkend, indem sie die Rinderhöhle belagern.

- 18. Er hat sie wie die Viehherden bei einem Viehbesitzer gezählt, da die Geschlechter der Götter gegenwärtig sind, du Gewaltiger. Selbst die Urvaát's haben Sehnsucht nach den Sterblichen bekommen; (sie sind) sogar (bereit), den hohen Herrn, den späteren Äyu zu fördern.
- 19. Wir haben für dich geschafft, wir sind gute Arbeiter gewesen rechtzeitig sind die strahlenden Morgenröten aufgegangen den vollkommenen Agni, den vielfach schimmernden, das schöne Auge des Gottes herausputzend.
- 20. Diese Loblieder haben wir für dich, den Weisen, du Meister Agni, gesprochen; freue dich daran! Flamme auf, mach uns wohlhabender, schenk uns große Reichtümer, du Vielbegehrter!

## 4, 3 (299). An Agni.

Das Lied bezeichnet sich im Schlußvers als ein außergewöhnliches, als nithäni, ninyä väcämei und niväcama, alles Ausdrücke, deren voller Sinn leider nicht mehr zu bestimmen ist. Es ist eingegeben von der Furcht vor heimlichen Gefahren durch unheimliche Feinde (13—14) und von einem nicht ganz reinen Gewissen den Göttern gegenüber (5—8). Das Panimotiv kehrt in 11 wieder, ohne indeß weiter verfolgt zu werden. Der Text ist vielleicht nicht ganz korrekt überliefert.

- 1. Den König eures Opfers, den Rudra, den wahrhaft opfernden Hotr beider Welten, den goldfarbigen Agni gewinnet zur Gunst, (noch rechtzeitig) vor dem unerwarteten Donnerschlag.
- 2. Dies ist der Schoß, den wir dir bereitet haben wie das schöngekleidete Weib voll Verlangen dem Gatten. Nimm (uns) zugetan Platz, rings umlegt. Diese (Frauen) kommen dir entgegen, der du eine schöne Rückseite (?) bietest.

Feuer (Mbh. 2, 75, 5) und schweißen vom Erz (Sat. 6, 1, 3, 5). Der zweite Vergleich aber wird durch 10, 72, 2 verständlich: etá sam karmára ivadhamat.

17d: 4, 8, 11c; 10, 61, 18.

18a: 7, 60, 3d (wo samcaks); 5, 31, 1; 6, 19, 3. Der Dichter bewegt sich noch immer in der Vorstellung des Valamythos. Subjekt von d ← akhyat ist wohl der Führer der Angiras (Brhaspati?), der ugra Angeredete ist Agni. d—khyā wie in den Brāhmana's. Zu ergünzen ist nach b und 7, 60, 3 devānām fānima.

185 erklärt a. Vgl. 4, 1, 18c.

18c. urvd## ist wohl die Urv. mit Gefolge, vgl. 5, 41, 19.

18d. arydh vermutlich derselbe wie sparasyaydh, wie in 12 der arydh, mit dem äydh identisch. Über sparasya äydh s. su 1,104,4. Vgl. noch mätanasyaydh 2,20,4. Der Ausdruck ist absichtlich so gewählt, weil der Sohn der Urvasī von Purüravas Äyu heißt.

19d. Das Auge des Gottes, d. h. des Agni selbst 27\* (Sāy.). agnim — cdkşuh ist nach ZDMG. 71, 318 (RV. 1, 103, 7c) su beurteilen. 20a = 1, 78, 10a. 20c: 2, 17, 8d; 8, 48, 6b.

4. 8.

Tristubb.

1a. Agni ist Rudra der Opfer 3, 2, 5d.

1b == 6, 16, 46 c.

1c. Der unerwartete Donner ist ein Bild für unvorhergesehene Gefahr wie der Blits aus heiterem Himmel. Vgl. ydd oidhre standyati AV. 9. 1, 24 und RV. 1, 186, 9c; Ait. År. 3, 2, 4, 13.

2b = 1, 124, 7c; 10, 71, 4d; 91, 13d.

2c. Zu páriotta vgl. 1, 128, 1g.

2d. Hier wird das Bild in b festgehalten. Wer die imdh sind, muß erraten werden. Man denkt sunächst an die girah (vgl. 5, 12, 1d) oder an die Opferlöffel oder an die Morganie röten. Säy, joäläh stutayo va. Das letzte verdient den Vorsug.

2d. svapška der Gegensatz von suprdiika.

- 3. Ihm, der nicht zerstreut zuhört, trag, o Meister, das Gedicht vor, dem gnädigen mit dem Herrenauge, dem unsterblichen Gotte das Preislied, den der Honigpresser' ruft wie der pressende Stein.
- 4. Merke du wenigstens auf diesen Opferdienst von uns, o Agni, wohlmeinend auf das rechte Werk, des Rechten Kundiger! Wann werden dir die Loblieder zum Mittrunk recht sein? Wann wird deine Freundschaft im Hause sein?
- 5. Wie magst du, Agni, uns dafür bei Varuna, wie bei dem Himmel verklagen? Welches ist unser Vergehen? Wie wirst du zum gnädigen Mitra, zu der Erde sprechen, was zu Aryaman, was zu Bhaga?
- 6. Was willst du, Agni, der du auf den Feuerstätten groß wirst, was dem gewaltigen, prunkvoll fahrenden Vata, dem herumfahrenden Nasatya, der Erde, was willst du, Agni, dem männertötenden Rudra sagen?
- 7. Wie wirst du zum großen Puşan (sprechen), dem Nahrungbringer? Was zu Rudra, dem Freigebigen, der die Opfer austeilt(?)? Welchen Samen wirst du dem weitschreitenden Vişnu empfehlen, welchen dem hohen Geschoß (überantworten), o Agni?
- 8. Wie wirst du der rechtwandelnden Schar der Marut, wie dem hohen Sonnengott antworten, wenn du gefragt wirst, (wie) der Aditi, dem mächtigen (Himmel)? Richte deine Sache gut aus, der du den Himmel kennst, o Jätavedas!

**8bc.** Selbstanrede des Dichters, vgl. 1, 131, 6 fg. **8d.** Vgl. 10, 64, 15 c.

- 4c. ukthá sadhamádyani: vgl. ukthám mádas ca sasyate 1, 86, 4; 4, 49, 1; ukthá mádantah 4, 33, 10; máda uktháni samsati 10, 44, 8; sómäsa ukthíno ámandişuh 10, 48, 4; mádanto girbhíh 3, 53, 10 und die ukthämadáni AV. 5, 26, 3 u. 8. Säy.: sahamadanimittüni sastrani.
- 4d. Nach Sāy. ist gemeint: Freundschaft mit dir in unserem Hause. grhē wohl enger mit sakhyā zu verbinden: Hausfreundschaft, vgl. 4, 10, 8c. Zu der Frage s. 4, 23, 5. Oder steht sakhyā für sakhyāya? "Wann werden sie dir zur Freundschaft recht sein?"
- 6c. Das Metrum ist gestört und násatyaya als Sing. im RV. ganz vereinzelt. násatyabhyam (sechssilbig) würde die Schwierigkeit beseitigen. párijmane, das die Korruptel hervorgerufen hätte, würde dann zu b zu ziehen sein. párijman ist allerdings wiederholt Belwort des Wagens der Asvin oder dieser selbst (1, 46, 14), doch auch des Vāta. ksé wie prthioydi in 5.

76. Rudra wird hier dem Agni gleichgesetzt

- wie Str. 1a und 3, 2, bd In havirde wohl dieselbe Wz. wie in havyddātı Say.: agnirāpena devanām havirdatre.
- Vişnu als der Samenschützer wie in 7, 36, 9.
   1, 155, 3 Gr vermutet répah für rétah Unnötig.
- 7d. Das große Geschoß des Rudra, der die Menschen tötet (10. 125, 6). Beachte den Gegensatz von Visnu und Rudra als dem Erzeuger und dem Zerstörer.
- Sc. turáya: Es fällt auf. daß unter den Gottheiten, denen der Sänger empfohlen sein will, Indra fehlt. Man könnte bei turáya an diesen denken. Doch empfichlt es sich mehr, die Päda's enger zusammenzuschließen. Zu turáya wäre dann aus a divé zu ergänzen Zu aditaye vgl. dydur aditih 5,59,8;10,63,3. Der Himmel wird hier der Göttermutter Aditi gleichgesetzt. Da div im RV. doppelgeschlechtig ist, kann er ebensowohl als Fem. (aditaye) wie als Mask. (turáya) bezeichnet werden, wie das in Str. 10 charakterisierte Wesen zugleich Stier und Kuh ist.
- 8d: 3, 17, 2b. Zu díváh cikitván s. auch 4, 1, 4a. Zu sádha vgl. 4, 1, 9c.

Der Somapresser.
Praisa VII, 4p. (ed. Scheft. S. 147) sind die Worte upotthe made vyaérot zu verbessern in upokthēmadēny aérot

- 9. Ich bitte mir die von Rechts wegen bestimmte, gesetzmäßige (Milch) der Kuh aus. Zusammen (gehören) die rohe (Kuh) (und) die süße gekochte (Milch), o Agni. Obwohl sie schwarz ist, strotzt sie von weißer Nahrung, von der irdischen (?) Milch.
- 10. Von Rechts wegen ward ja der Stier, der männliche Agni, mit der rahmigen Milch gesalbt. Der Kraftspender pflegte nicht auszuschlagen, als Pránikuh hat der Stier sein helles Euter ausgemolken.
- 11. Von Rechts wegen haben sie spaltend den Fels gesprengt; die Angiras' brullten zusammen mit den Kühen. Mit Glück umlagerten die Männer die Usas; die Sonne kam zum Vorschein, als Agni geboren war.
- 12. Von Rechts wegen sollen die unsterblichen, göttlichen, unversehrten Gewässer mit ihren süßen Fluten wie ein ermunterter Preisrenner im Rennen sich in Lauf setzen, um für immer zu fließen, o Agni.
- 13. Geh nicht zu der Heimlichkeit irgend eines Unehrlichen, eines täuschenden Insassen oder Freundes! Suche nicht die Schuld eines unredlichen Bruders (an uns) heim, o Agni! Wir möchten nicht den Anschlag eines schelmischen Freundes auskosten!
- 14. Schütz uns, Agni, mit deinen Schutzmitteln schützend, wenn du befriedigt bist, du Freigebiger! Stoße zurück, zerbrich die starke Not, erschlag den bösen Geist, auch wenn er mächtig erstarkt ist!
- 9. Der Priester fordert Milch zum Opfer, vgl. 4, 33, 1 96 3, 30, 14 b
- 9d jámaryena" ()h 'irdisch' von einem jamar avest. zemar 'auf der Erde', im Gegensatz zur himmlischen Milch == Regen in 10 d"
- 10. Fortsetzung des Gedankens in 9. Agni, der Stier, wird mit der Milch (Schmalz) im Opfer gesalht und wird zum Dank dafür zum Himmelsstier, der sein eigenes Wolkeneuter melkt. Ähnlich der Gedanke in 1,79.2
- 10b. prsthyèna: So heißt 4.20, 4 der Soma, also wohl auf dem Rücken = Oberfläche befindlich, vom Rahm, bei dem Soma von der Blume. Oder ist an den Agni ghridpretha zu denken?
- 10c. spand wird im Veda nur vom Ausschlagen der Kuh während des Melkens gebraucht: AV. 8, 6, 17 (spandaná), Ait. Br. 5, 27, 7. So auch hier von dem Stier, der nach dem beliebten Paradoxon in d gemolken wird.
- 10d. Ganz ähnlich 6, 66, 1. Dort wird gesagt, daß es zweierlei Euter gibt. Das eine ist das der Kuh unter den Menschen, das andere das der Préni, aus dem die Marut entstanden sind (7, 56, 4; TS. 2, 2, 11, 4). So ist auch hier die Milch der irdischen Kuh dem himmlischen Euter der Préni, d. h. der Regenwolke

(2, 34, 10; 1.64, 5), gegenübergestellt. Der Zwitterstier ist ein beliebtes mythologisches Motiv, auf verschiedene Verhältnisse angewandt, vgl. zu 3, 38, 7. sukram gehört zu üdkah nach 2, 34, 2 sukra üdhani. sukram üdkah aber ist Breviloquenz für sukram payah des Euters, vgl. 1,160, 3 sukram payound 9, 19, 5; 54, 1 (hier vom Soma), sowie 4, 1, 19c. Doch könnte duh auch mit dopp. Akk. konstruiert sein. Dann wäre sukram die Milch.

116: 5, 45, 8b; 1, 62, 3d.

11c. Die in der Felshöhle eingeschlossene Usas; vgl. 4, 1, 16. 17; 2, 17d.

11d = 10, 88, 2b.

18. Die Str. steht im Gegensatz zu dem rid der vorhergehenden. Die Ausdrücke sind z. T. recht unsicher. hurdh—praminateh—anrjoh—ripoh stehen parallel. hurdh also Gen. von hür. Dies zu av. surojata, altp. sura, Pehl. sür 'Falschheit'. Darnach auch hurascit zu erklären. yaksam: Heimlichkeit oder Blendwerk. yaksa ist etwas Geheimnisvolles, Rätselhaftes, Wunderbares. Vgl. auch Jaim. Br. 3, 203 bei Caland.

18d: 5, 70, 4ab; 7, 88, 6c. Oldenberg vermutet nach diesen beiden Parallelen yakedm für

ddkşam.

- 15. Werde durch diese Preislieder freundlich gesinnt, o Agni; leg mit (unseren) Gebeten Hand auf jene Belohnungen, du Tapferer! Und freue dich an den erbaulichen Reden, o Angiras! Möge dein Lobpreis bei den Göttern gut aufgenommen Anklang finden.
- 16. Alle diese Weisungen (?), versteckten Reden habe ich dir, dem Kundigen, o Meister Agni, und die vertraulichen Worte, die Seherworte (dir) dem Seher in Gedichten und Lobliedern redekundig vorgetragen.

## 4, 4 (300). An Agni den Unholdtöter.

- 1. Mach deine Gestalt wie eine breite Wurfschlinge, zieh aus wie ein müchtiger König auf dem Elefanten! Deiner gierigen Wurfschlinge nachlaufend du bist der Schütze triff die Unholde mit deinen glühendsten (Pfeilen).
- 2. Deine Lohen fliegen schnell, greif mutig zu, hell flammend. Schieß mit der Zunge deine Gluten hinaus (gleich) Vögeln, o Agni, ungezügelt nach allen Seiten deine Feuerbrände!
- 3. Entsende eiligst deine Späher, sei ein unbetörbarer Schützer dieses Clans. Wer in der Ferne, wer in der Nähe Böses von uns redet, o Agni, keiner soll es wagen, dich irrezuführen.
- 4. Steh auf, Agni, stell dich breit entgegen; brenn die Feinde nieder. Scharfpfeiliger! Wer uns, du Entflammter, Mißgunst erwiesen hat, den brenne nieder wie dürres Gestrüpp!
- 5. Richte dich auf, stoß sie von uns weg, offenbare deine göttlichen (Kräfte), o Agni! Entspanne die straffen (Bogen) der von bösen Geistern Getriebenen, zermalme die Feinde, den verwandten, wie den fremden.
  - 6. Der erfährt deine Gunst, o Jüngster, der ein erbauliches Wort wie

15a: 1, 53, 4; 4, 10, 3.

15d: 4,4,8b. Hier devdvatā, dort te vavātā. Wenn eine Stelle nach der anderen korrigiert werden soll, dann wäre te vāvātā das Bessere. Doch Änderung unnötig. sam-jr etwa: harmonieren; vgl. samgir, samgarā.

#### 4. 4.

Triştubh. Das Lied wird später mit einer Geschichte verknüpft, Kāth. 1 p. 130, 8 fg. Jedenfalls ist es reich an persönlichen Anspielungen.

1. Das Bild des auf die Jagd gehenden Königs wird durchgeführt.

1a. In prastit scheinen zwei Wörter zusammengeflossen zu sein: 1) Fanggarn zu sa, si "binden"; 2) Lauf, Ansturm, zu prastia 4, 27, 4; 10, 77, 5. Obsena: s. zu 9, 57, 3.

1d: 7, 15, 13. 8d: 6, 28, 3b.

4a. Oder: spanne (den Bogen) dagegen? Say.: jväläsangham vistāraya.

5c = 10, 116, 5b; vgl. 8, 19, 20c; 2, 33, 14c; 10. 134, 2. Zu yātujūnām vgl. 7, 21, 5a.

5d: 6, 44, 17: 19, 8,

6b: 10, 122, 2c: 7, 13, 3c; 2, 20, 5b; 9, 96, 10d, we überall der Gott dem brahman die Bahn bereitet. Doch vgl. 10, 30, 1.

6cd. dùrah von vi abhängig, wie 10, 29, 3b. oder die gleiche Konstruktion wie 1, 68, 10. Dann wäre der Sinn: du sollst ihm mit deinem Lichte die verschlossenen Tore zu Glück und Reichtum aufschließen!. aryah zu dyumnáni nach 9, 61, 11 (vgl. 4, 16, 19). Der Ausdruck soll jedenfalls an den Panimythos anklingen; vgl. 7, 9, 2a.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bhāsk. zu TS. 1, 2, 14, 3 gibt verschiedene Erklärungen. Die letzte lautet: Lauter gute Tage werden ihm und Ruhm (dyumnán) wird ihm, er wird Herr (arydh) von Reichtum, er bestrahlt das Haus und er wird Haushalter.

dieses zuwege bringt. Ihm sollst du lauter schöne Tage, Reichtumer, die Herrlichkeiten des hohen Herrn durch die Tur scheinen.

- 7. Der soll glücklich, reich an Gaben sein, o Agni, der dich mit ständiger Opferspende und mit Liedern während seines Lebens in seinem Hause zu befriedigen wünscht. Lauter schöne Tage sollen ihm werden: Das sei der Wunsch.
- 8. Ich singe dir Wohlwollen ein; horche her! Diese Lobrede soll bei dir (wie) die Lieblingsfrau Anklang finden. Als Besitzer schöner Rosse und Wagen möchten wir dich putzen. Erhalte uns alle Tage die Herrschaft!
- 9. Hier soll er selbst dir fleißig aufwarten, alle Tage, wenn du Dunkel-Erheller erstrahlst. Unter Spielen und Frohsinn wollen wir dich pflegen, indem wir die Herrlichkeiten (anderer) Leute übertreffen.
- 10. Der Besitzer schöner Rosse, schönen Goldes, der zu dir, Agni, auf schätzebeladenem Wagen kommt, dessen Schirmer wirst du, dessen Freund, und wer sich deiner Gastfreundschaft gebührlich erfreut.
- 11. Vermöge meiner Abstammung zerschmettere ich mit den Worten des großen (Vaters). Das ist mir vom Vater Gotama überkommen. Achte du auf dieses Wort von uns, jüngster, wohlverständiger Hotr, als der Hausgebieter!
- 12. Nie schläfrig, durchhaltend, freundlich, unverdrossen, den Wolf abwehrend, am wenigsten ermüdend sollen diese deine Schutzgeister sich vereint niederlassen und uns schützen, du besonnener Agni.
  - 13 = 1, 147, 3.
- 14. Mit dir in Gütergemeinschaft lebend, von dir unterstützt möchten wir unter deiner Führung die Siegerpreise erlangen. Bring doppeltes Lob fertig, du Wahrmacher, mach's ordnungsgemäß, du Beherzter!
- 15. Mit diesem Brennholz wollen wir dir dienen, o Agni, nimm das vorgetragene Loblied entgegen, verbrenn die verwünschten Unholde, schutz uns vor Trug, vor Tadel, vor Unehre, du wie Mitra Geehrter!

# 4, 5 (301). An Agni Vaiśvānara.

Mystisches Lied, in dem der Dichter von dem Rechte, dunkel su sein, reichlichen Gebrauch macht Um dem Tadel seiner Gegner vorzubeugen, erklärt er das Lied von vornherein für gött-

76: 6. 5, 5 a. 8a: 8, 14, 4 b (s. d.).

TBr. 3, 7, 11, 5. Die Stimme des Sängers ist so stark, daß sie wie damals den Fels zersprengt. makdh wohl Gen. sg. sc. pitäk mit vācobkik zu verbinden. Sāy. faßt makdh als Akk. pl. und ergänzt rākṣasān. bandkātz s. zu 7, 72, 3b. 11c: 5, 22, 4.

14b: 7, 93, 8b.

14c. Das Lob der Götter und der Opferherren (Gen. subj.), vgl. 1, 185, 9a. Wenn aber gemeint ist: das Göttern und Opferherren vom Sängern gespendete Lob, dann ist südagen, "mache recht".

15a: 7, 14, 2a.

4, 5.

Tristubh.

<sup>8</sup>b: 4, 3, 15d. vāvātā als Vergleich zu denken wie 5, 87, 3; vgl. 3, 39, 1; 62, 8; 1, 62, 11; 71, 1; 186, 7; 10, 43, 1; 91, 13. 8d: 6, 67, 6a.

<sup>9</sup>ab. Subjekt ist der in 7 charakterisierte Fromme. Die Zeile enthält implicite den Wunsch nach langem Leben.

<sup>9</sup>c. 'Im eigenen Hause mit Kindern, Enkeln usw. spielend' Säy. Vgl. 10, 85, 42.

<sup>10</sup>ab. Schilderung eines Fürsten, der mit Beute aus dem Krieg heimkehrt und opfert. Vgl. 2, 2, 11; 7, 1, 12.

<sup>11</sup>a. Die Metapher aus dem Valamythos zu verstehen, vgl. 4, 1, 15; 2, 15; 6, 39, 2. Ebenso

- liche Inspiration (2). Es handelt sich um bestimmte Geheimnisse, die dem Dichter von Agni offenbart sind. Diese werden aber hinter Bildern und Ellipsen so versteckt, daß sie für uns Geheimnisse bleiben. Nach Str. 5. 11 und 14 ist der Anlaß des Liedes wohl eine *prás* (AV. 2, 27), eine gelehrte Disputation, bei der der Dichter den Preis zu gewinnen hofft (12. 13).
- 1. Wie könnten wir einmütig dem Agni Vaisvanara, dem Belohnenden, hohen Glanz verleihen? In vollkommenem, hohem Wachstum stützt er (den Himmel) wie der Pfeiler den Deich.
- 2. Tadelt den nicht, der mir dieses Geschenk gab, der freischaltende Gott dem Sterblichen, der kluge, unsterbliche, verständige dem Einfältigen, der mannhafteste Vaisvanara, der jüngste Agni.
- 3. Der kraftvolle tausendsamige Bulle mit scharfen (Hörner)spitzen hat den doppelten großen Ton, das wie die Spur der Kuh verborgene (Wort) aufgefunden: Agni hat mir den Sinn offenbart.
- 4. Agni, der gut Belohnende, soll scharfzahnig mit glühendster Flamme nach denen schnappen, die die Satzungen des Varuna, die lieben, bleibenden (Satzungen) des aufmerksamen Mitra übertreten.
- 5. Zudringlich wie bruderlose junge Frauen, von bösem Trachten wie Weiber, die den Gatten betrügen, schlimm, unredlich unwahrhaft haben sie dieses geheimnisvolle Wort vorgebracht.
- 6. Wer bin ich denn, daß du Lauterer mir, der ich (die Satzungen) nicht übertrete, diesen Sinn wie eine schwere Bürde mit kühnem (Sinne) auferlegt
- 1b. Ludwig und Pischel (Ved. St. 2, 91) verbinden brhád bháh! mit cd und gewinnen so ein Objekt zu úpa stabháyat. Doch läßt sich dies nach 4, 6, 2 ergänzen. Auch Säydenkt dyam hinzu. Hier upamít (Säy. sthüna, vgl. sthüneva upamít 1, 59, 1), in der Parallele méta, das von Say. gleichfalls durch sthünā erklärt wird.
- 2a. Das Geschenk (rātt) ist das Wort oder der Sinn des Rätsels (vgl. Str. 3cd; 1, 148, 2; 8, 59, 6 und deváttan bráhma 1, 37, 4), also das padim in 3c.
- 3a. dvibúrhūḥ Melodie und Text? Doch steht hier sáman vielleicht noch in dem weiteren Sinn von 'Weise, Ton'. Ebenso 1, 147, 1.
- 8c. Die verborgene Spur der Kuh ist hier ein Bild für das zu suchende seherische Wort oder den seherischen Gedanken (manīṣām in ā). Vgl. 1, 72. 6; 164, 5; 4. 1, 16; 5, 3, 3; 7, 87, 4; 8, 41, 5; AV. 7, 1, 1. So hat sich in padā aus der Bedeutung 'Spur' die von 'Wort' entwickelt.
- 4cd. Die in Str. 5 n\u00e4her Charakterisierten sind Subjekt. Die Satzungen, die f\u00fcr die Disputation geltenden Regeln. Die \u00fcbertretungen waren sp\u00e4ter z. B. das '\u00fcberfragen', \u00e9at. 11,

- 6, 3, 11; JUBr 1, 59 13 4c 10, 89, 8cd 5. Die Gegner in der Disputation
- 5a. Vgl. zu 1, 124, 7a
- 5d. Mit Recht will Oldenberg padám gubhi rám nicht von gabhirám in 6c und padám in 3.8.12 trennen. padám steht hier überall in dem doppelten Wortsinn. Es ist die zu findende Spur und das Rätselwort, dessen Lösung dem Dichter aufgegeben ist, das manma in 6b und die manīsa in 3d. Für ajanuta (3. Pl. Aor.) verweist O. auf 9,71,5 Dies paßt in der Tat besser als ajānata, wie Ludwig (4,315) vermutet. Dagegen Sāy.: 'sie bereiten (sich) den tiefen Ort, die Hölle'. Dies würde der Verwünschung in 14d entsprechen.
- 6b. Das manma (== manşam in 3d), das schwer wie eine Last ist, ist ehen das offenbarte Geheimnis.
- id. Unsicher, aber doch wohl auf Agni zu beziehen und nach 2,13,4 zu verstehen. Der seltsame Ausdruck mag wegen des Bildes in b gewählt sein Die Last wird von einem Rücken auf den anderen abgewälzt. Doch könnte presham auch das manma charakterisieren wie oben saman und ein technischer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieselben Worte 1, 45, 8; 8, 28, 11.

- hast, o Agni, den hohen, tiefen, (dein) jüngster Rücken, der durch die Opferlabung sich versiebenfacht?
- 7. Ihn, der gleichmäßig der gleiche bleibt, möge das mit Umsicht klärende Nachdenken erfassen (und) das schöne (Euter?) der Préni, das in den Schlauch der Nahrung, die Sonnenscheibe (?), die in den Gipfel der Erde verlegt (?) wird.
- 8. Was soll mir von diesem Worte verkündet werden? Sie sprechen sich tadelnd aus über das geheim gehaltene Rätsel der Kühe, das sie aufgeschlossen haben wie ein Tor(?)'. Er' bewahrt' den lieben Gipfel der Erde, die Spur des Vogels.
- 9. Dies ist jenes große Antlitz der großen (Götter), welchem vorangehenden die morgendliche Kuh nachfolgt. Ich fand das an der Stätte der Wahrheit erstrahlende (Antlitz) im Verborgenen, das eilig gehende, eilige.

Ausdruck der alten Disputation sein, keinesfalls in dem engeren Sinn des spateren Rituals 7. Agni bleibt in allen Formen der gleiche Vgl Str 9

7cd sasdsya edirma und dyram rupüh (vgl. Str. 8d) kommen sehon 3, 5, 6, 5 in ahnlichem Zusammenhang als gottliche Geheimnisse vor Zu caru přímeh ist entweder das Euter oder wie in Str. 10 spáhyam) náma der geheime Name das Geheimnis zu ergänzen. Es handelt sich wohl um das verborgene Euter der Kuh in 3, 55, 13

7d árupita (Pp. arupita) könnte dasselbe Wort wie Bhāg. Pur. 10, 87, 25 sein. ádhi - árupita also das einfache Part. zum Kaus. adhyaropita. Jedenfalls gehört die Form zu rup - ruh rupd árup ist Wortspiel jábaru wird von den Komm. (Sāy und Dev. zu Naigh. 4, 3) auf die Sonnenscheibe bezogen. Das mystische Euter der Kuh (3, 55, 13) legte man in den Schlauch der Nahung oder des Segens. d. h. in die Wolke, und den mystischen Gipfel der Erde sah man in der Sonnenscheibe.

8a. pravácyam — me doch wohl nach múkyam préd u vocat in 3 zu verstehen. Oder ist zu denken: Was soll ich von diesem Worte verkünden?

8b. ninik dunkel. Entweder Subst. Geheimnis oder Adv. In diesem Fall ist zu güha hitam ein padam zu ergänzen. Nach Säy. soll ninik die Milch sein. üpa jedenfalls zu vad in der gewöhnlichen Bedeutung.

Sc Jedenfalls zu konstruieren ninsk (oder padam) unriyanam yatt. var iva ist der Vergleich. var entweder Nebenform von dvär, dvära (vgl. varamsi 4, 21, 8) oder direkt von rr, etwas was verschlossen wird, Geg. zu apa-cr Säy.: wie Wasser

8d 3, 5, 5a, nur dort ripó für rupó. Immer wieder pudám zur Bezeichnung des Verborgenen. Geheimnisvolien.

 Eines der mystischen Rätsel. Identität der Sonne mit dem Feuer (vgl. Str. 7a).

9n Dieses Feuer ist identisch mit dem Antlitz der Götter, wie 1.115,1 die Sonne heißt. Richtig schon Säy.

9b. parvyám ist das vorausgehende Kalb (Agni), dem die Kuh (Usas) folgt. [Lies gáuḥ].

9d. giha zu viveda, vgl. 1, 6, 5; 10, 181, 2; 61, 13. viveda 1. Pers. (Sāy.). raghuşydd raghuydt bezieht Sāy. suf die Sonnenscheibe.

10. Das andere in 7c berührte Mysterium. Das geheime Euter der Préni, auch ein mystischer Ausdruck der Dichtersprache, wird hier dem Schmalzlöffel gleichgesetzt, nach dem der junge Stier Agni verlangt. asá vielleicht besser mit Sāy, zum Folgenden zu ziehen. Dann ist an das Kalb zu denken, das mit dem Munde nach dem Euter der Mutter verlangt.

10b erinnert an 10, 68, 7; 4, 1, 16; AV. 7, 1, 1.
Say. suppliert die Milch.

10c: 1, 72, 2, 4; 2, 35, 14. padé paramé und dati sind Gegensätze wie 2, 27, 3d.

Ort, nach dem gegenwärtig seienden (Euter) der Mutter Kuh (begehrt) die Zunge des Bullen, der langgestreckten Flamme.

- 11. Ich spreche auf Befragen demütig die Wahrheit, im Vertrauen auf dich, Jatavedas, wenn dies (sich so verhält). Du gebeutst über all diesen Reichtum, der im Himmel und der auf Erden ist.
- 12. Was wird uns von diesem Reichtum, was ist das Kleinod? Beantworte uns das, Jatavedas, als Wissender, da das ferne (Ende) dieses unseres Weges im Verborgenen ist, (ob) wir als die Getadelten gleichsam die falsche Fährte gegangen sind.
- 13. Welches ist das Ziel, welches die Richtungen, was der Gewinn? Wir wollen ihn erreichen wie die Rennpferde den Siegespreis. Wann werden sich uns die Morgenröten, die göttlichen Herrinnen der Unsterblichkeit, mit der Farbe der Sonne (ihr Licht) für uns ausbreiten?
- 14. Die mit saftloser, nichtssagender Rede, mit ihrer dürftigen Erwiderung unbefriedigt lassen, was können die hier nun sagen, o Agni? Wehrlos sollen sie dem Nichts verfallen!
- 15. Sein (Antlitz), des zur Schönheit entslammten Bullen, des Gottes Antlitz ist im Hause erstrahlt. In Weiß sich kleidend, von schöner Farbe erglänzte der Vielbegehrte wie eine Wohnung von Reichtum.

## 4, 6 (302). An Agni.

1. Steh fein aufrecht da, Hotr unseres Opfers, der in der Götterversammlung besser' opfert, o Agni! Denn du beherrschst alles Denken, du förderst das Dichten selbst des Meisters.

11a. prechuámanah s. Str. 14b.

11b. távásásá vgl. 8, 78, 10. ydáldám 1, 79, 2b.
12a. asyá drávínam für drávínasya, indem drávínam von kím attrahiert wird.

12d: 10, 108, 7d. Möglich auch: (ob) wir nicht als Getadelte an ... gekommen sind. réku leer s. v. a. vergeblich, falsch. Das Bild der verfolgten Spur (Str. 3) wird festgehalten.

18ab. Das Bild des Wettrennens.

18a. vayina Neutr. pl. oder Adj. zu maryādā.
Adjektivbedeutung von vayina vielleicht
noch 10, 44, 7; TS. 4, 6, 2, 6; 5, 5, 4, 3; Šat. 8,
2, 2, 8. Ist es Subst., so bezeichnet es den
äjisaranan panthänan im Wettrennen,
Jaim. Br. 2, 128.

18c. Ist nah Akk. oder Dat.? Say.: für unsere Tätigkeit.

14ab kann verschieden aufgefaßt werden, je

nachdem atrpäsah akt. oder pass. Sinn hat. Säy. atrptah. Im ersten Fall sind es die Gegner, die selbst eine unbefriedigende Antwort geben, im zweiten Fall, die durch die Beantwortung der Rätselfrage durch den Dichter nicht befriedigt sind.

14b. pratitya hier und in 7, 68, 6 wohl Subst. s. v. a. Entgegnung, Antwort, Erwiderung. Vergeltung. In unserem Lied steht es zu prechyamanah in Str. 11 in Beziehung.

14d. Vgl. 10, 89, 15c; 103, 12d und oben zu Str. 5d. 15. Schlußwort an Agni.

15d: 1,65,5a; 144,7d; 4,1,8d.

4, 6,

Tristubh.

1b: 3, 19, 1c. Die Götterversammlung ist das Opfer (Sāy.).

1d. Oder: du überholst, übertriffst?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als der menschliche Hotr. <sup>2</sup> Zur Bildung vgl. -krtya, -bhrtya. Man braucht nicht an Emendation zu denken (prátittam in 7, 68, 6; praticyena in 4, 5, 14). Ein praticyem führt Naigh. 3, 25 unter den Wörtern für verborgen an, das noch nicht belegt ist. Såy. erklärt pratityena durch pratigantavyena und dies durch drohyena (? Var. agrarohyena, ob für agrahyena?).

- 2. Als der unbeirrte Opferpriester ward er bei den Stämmen eingesetzt, Agni der beliebte, in Weisheit erfahrene. Wie Savitr hat er sein Licht aufgesteckt, wie der Erbauer (die Säule), so stemmt er den Rauch gegen den Himmel.
- 3. Der erhitzte Schmalzlöffel mit der (Opfer)gabe wird bereit gehalten; nach rechts wandelt er, die Götterschar sich erwählend. Der Pfosten (steht) aufrecht wie ein neugeborener Elefant (?). Er salbt die Tiere, wohlgesetzt, feststehend.
- 4. Auf dem ausgelegten Barhis vor dem entflammten Feuer steht aufrecht der Adhvaryu mit Wohlgefallen. Agni, der von alters her erwählte Hotr, wandelt dreimal herum wie ein Hirt (um seine Herde).
- 5. Der Hotr wandelt in eigner Person festen Schrittes herum, der angenehme, süßredende, rechttuende Agni. Seine Flammen laufen wie Preisrenner. Es fürchten sich alle Geschöpfe, wenn er erglüht ist.
- 6. Erfreulich ist dein Anblick, du schöngesichtiger Agni, schön auch, wenn du in Gegenteil umschlägst und furchtbar wirst. Da sie deine Glut nicht mit Finsternis verdecken (können), so bringen die Beschmutzer keinen Flecken an deinen Leib.
- 7. Dessen Natur(?) sich von der Geburt nicht abhalten ließ noch sind Vater und Mutter jemals auf der Suche (nach ihm) Agni ist nun unter den menschlichen Stämmen aufgeleuchtet, der Lautere, wohl aufgenommen wie ein Freund.
- S. Den die zweimal fünf beisammen wohnenden Schwestern' erzeugt haben unter den menschlichen Stämmen, den frühwachen Agni, gleich dem Zahn des Pfeils (?), hell, mit schönem Munde (Gesicht), scharf wie eine Axt.
- 9. Diese deine falben Stuten, die in Schmalz gebadet sind, die Rotfüchse mit strackem, schönem Gang, die roten Hengste mit straffen Hoden, die Meister haben die Götterschar eingeladen;

25: 1, 159, 1 b. 2c: 4, 18, 2a; 7, 72, 4c: 4, 14, 2a 2d: 4, 5, 1 d. Nach Sāy. aber ist *mét*ā die Säule 3ab: 3, 19, 2; 6, 63, 4b. 3b: Str. 4d.

\*\*Le navajda wie navam jajnanam 9, 86, 36. Ludwig: wie eine neufertige (Fahnen)stange. akraa, Elefant, sieh zu 1, 143, 7cd.

2d. Der Pfosten selbst wird gesalbt (1, 92, ô). Im späteren Ritual wird das Opfertier mittels des svaru gesalbt (Äp. Śr. 7, 14, 12). Darauf bezieht Sāy. den Pāda. Nach Oldenberg (SBE. 46, 342) überträgt der gesalbte Pfosten die Salbung auf das daran festgebundene Opfertier.
4a = 6, 52, 17a.

4b. jujuşündi, Sāy.: die Götter erfreuend. 4cd. Das Paryagnikaranam, vgl. 1,78,1; 4,15,2. 4c: 7,18,8b. 4d: 4,7,8c.

5. Fortsetzung des Gedankens in 4.

56 = 7, 7, 4d. 5d. Vgl. 1, 85, 8c.

66. Als Feuersbrunst oder Waldfeuer.

6c. ydt die bekannte Attraktion für ydsya.

6d. dhoasmánah nach Sāy. die Rākşase usw.
7a. sátuh, Sāy. santh. Roth's Deutung 'Behälter', Gr's 'Mutterleib' (vgl. KZ. 25, 29)
wollen nicht recht passen. Vgl. susti 10,
104, 5a. Man sollte etwas wie Glanz oder
Natur's erwarten. Der Gedanke knüpft an
6 an. Seine Natur oder sein Glanz ist derart,
daß sich nirgends seine Geburt, d.h. sein Hervorbrechen aus dem Holze surückhalten läßt.
7b. Vater und Mutter brauchen ihn nicht wie

76. Vater und Mutter brauchen ihn nicht wie sonst ein verstecktes Kind zu suchen, da er sich überall durch seinen Glans verrät.

7c: 5, 8, 2c; 6, 15, 2a; 8, 23, 8c.

8a: 9, 98, 6.

<sup>1</sup> Die Finger. 1 Von einer Wz. 8ā -= as?

- 10. Deine Flammen, die überwältigend, unverzagt, furchtbar einhergehen, wie Adler dem Ziele zustrebend, laut rauschend wie die marutische Schar, o Agni.
- 11. Eine Erbauung ist dir bereitet, o Entflammter. (Der Hotr) soll das Lobgedicht vortragen; er spricht den Weihspruch; teile du (Lohn) zu. Als Opferpriester des Manu haben sie den Agni eingesetzt, die huldigenden Uśij (ihn), den Preis des Äyu.

# 4,7 (303). An Agni.

- 1. Dieser ist hier von den (Opfer)veranstaltern bestellt worden als der erste, als der bestopfernde Hott, der bei dem Opfer zu berufen ist, den der Apnavana, (den) die Bhrgu's erleuchtet haben, den in den Wäldern schimmernden, der für jeden Clan zu haben ist.
- 2. Agni! Wann wird deine, des Gottes, Erscheinung wie sichs gebührt stattfinden? Denn darum haben dich die Sterblichen festgehalten als den m den Clanen zu berufenden (Priester).
- 3. Den Rechttuenden, Umsichtigen erkennend wie den Himmel' an den Sternen, den Erheller aller Opfer in jedem Hause,
- 4. Den flinken Boten des Vivasvat, der über alle Völker (herrscht), ihn den Bhrgugenossen brachten die Ayusöhne als Wahrzeichen zu jedem Clane.
- 5. Ihn haben sie als den kundigen Hoty, wie sichs gebührt, eingesetzt. den erfreulichen, flammenreinen, der nach sieben Formen am besten opfert.
- 6. Ihn, der in zahlreichen Müttern, im Holze verhüllt ist, ohne sich zu verstecken darin, der durchschimmert, auch wenn er verborgen ist, den leicht auffindbaren, anderswohin strebenden.
- 7. Wenn sich die Götter beim Entleeren der Nahrung am gleichen Euter, am Ursprungsort der Wahrheit ergötzen, dann möge der große Agni, dem unter Verneigung Spenden dargebracht werden, für die Opferhandlung Sorge tragen, der jederzeit das Rechte tut.
  - 8. Du sollst als Kundiger die Botengunge für das Opfer besorgen, der du

10 erklärt 9. 10d. 1, 127, 6a.

11b: 4, 16. 2c. Ankündigung eines kommenden Lieds. Säy. faßt ydjate als 3. Sg.: tvam yajamāno yajate; Gr. Ludw. Oldenb. als Dat. des Part.: 'tcil aus dem Opfernden'. 11cd fast = 5, 3, 4 cd.

11d. sámsa konkret wie 1, 178, 4d; 6, 24, 2c.

#### 4, 7.

1 Jagatī, 2—6 Anuştubh, 7—11 Triştubh.

1a: 8, 92, 29 b. dhātfbhih: von den Adhvaryu's (Sāy.).

1b: 8, 60, 3c.

1c: 10, 122, 5 d.

1d. vāneşu citrām, als Waldfeuer (Sāy.). vibrām viśēviše: 10, 40, 1c.

2b: 1, 170, 4c.

5d. Die sieben Formen des Opfers s. 9, 102, 2° 7a. saså s. zu 1, 51, 3c. viyutā (Sāy. viyuge) ist Lok. von viyuti. Dazu 9, 108, 9 vi kāšam madhyamām yuva. Das Bild von der Ziege, die mehrere Zicklein zugleich säugt. Das Opfer ist das nährende Euter für die Götter.

7b — 1,147,1d, nur daß dort såman für dhåman steht. Zu rtásya dhåman vgl. bes. TS. 4,2,7,2. rtásya dhåmno amftasya yóneh.

8a: 4, 8, 4; 9, 6.

<sup>2</sup>c: 3, 9, 6a; 7, 4, 3b; 1, 148, 3a.

<sup>3</sup>b: 2, 2, 5d: 34, 2a, 3cd: 8, 89, 6.

<sup>4</sup>b = 1,86,5b; 5,28,1c.

<sup>4</sup>d. bhigavanam auch 1,71,4.

<sup>8</sup>c: 4, 6, 4d.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Nachts.

dich zwischen beiden Welten auskennst. Du gehst seit alters zum Boten erwählt, da du am besten die Aufstiege zum Himmel kennst.

- 9. Schwarz ist dein Weg, während du hell bist; vor dir ist heller Schein, wandelnd deine Flamme eines der Wunder! (Das andere ist), daß (die Mutter) unbelegt die Leibesfrucht empfängt und du geboren sofort Bote wirst.
- 10. Sogleich, wenn er geboren ist, zeigt sich seine Kraft, wenn der Wind hinter seiner Flamme dreinbläst. Er ringelt seine spitze Zunge im dürren Holze; auch die festen Speisen zerteilt er mit den Zähnen.
- 11. Wenn er gierig die Speisen (verzehrend) mit der gierigen (Flamme) wächst, so macht der jüngste Agni den gierigen (Wind) zu seinem Boten. Er folgt verzehrend dem Rauschen des Windes, er spornt gleichsam seinen Renner an. das Rennpferd wird zur Eile getrieben.

## 4, 8 (304). An Agni.

- 1. Eurem allwissenden Boten. dem unsterblichen Opferfahrer, der am besten opfert, will ich mit dem Loblied den Vortritt lassen;
- 2. Denn er kennt den Schatzbehälter, der Große den Aufstieg zum Himmel. Er möge die Götter hierher fahren.
- 3 Der Gott weiß die Götter herzuwenden, dem, der recht wandelt, ins Haus; er gibt uns gar liebe Güter.
- 4. Er ist der Hotr, derselbe verkehrt zwischen (Himmel und Erde), da er sich auf das Botenamt versteht und den Aufstieg zum Himmel kennt.
- 5. Wir müchten die sein, die den Agni mit Opfergaben beschenkt haben, die ihn entzunden und großziehen.
- 6. Die haben sich durch Reichtum, die durch gute Söhne reichbelohnt einen Namen gemacht, die für Agni Vorliebe hegen.
- 7. Uns sollen Tag für Tag vielbegehrte Schätze zukommen, uns sollen Belohnungen zuströmen.
- 8. Dieser Redekundige übertrifft mit Kraft (die Reden aller) Völker, (aller) Menschen wie die schnellende (Bogensehne).
- 8d. 4, 8, 2, 4 ärddhanani, Say. archanani Vgl Mbh. 1, 2, 97 ärchanam diri Roth: geheimer ()rt.
- 9a: 1,58,4d. ema ist die Bahn, die Agni hinter sich läßt, im Gegensatz zu purdh. 9b: 5,62,1d. 9c: 3,55,5. 9d: 10,115,1. 10b: 1,148,4; 7,3,2;10,142,4. 10d:1,127,4f. 11. Schilderung des Waldfeuers. Wortspiel mit trsü.
- 11a: 7, 3, 4. Zu dnnd ist das passende Partizip zu ergänzen¹. Vgl. noch 3, 5, 8a; 7, 8, 2d.
- Der das Waldfeuer begleitende versengende Sturmwind. Vgl. Rtus. 1, 25.
- 11c. Ausführung des Gedankens in b

11d. Agni als Rosseleuker und als Rennpferd. Man kann dabei den Wind als Agni's Roßdenken.

#### 4, 8.

Gāyatri.

1c: 6, 15, 1b 2b: 4, 7, 8d. 2c = 1, 1, 2c.

4: 4, 7, 8. 5ab: 8, 23, 15c.

6b = 8, 54, 6d; vgl. 4, 42, 10a.

6c. Vgl. 1, 4, 5c; 7, 20, 6c.

8. Der Dichter selbst oder Agni (so Say.) ist gemeint. viprah ist wohl Worthaplologie für vipo viprah. ati — vyadh eigentlich: durch und durch schießen oder weiter treffen, vom besten Schuß gesagt, — übertreffen;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ergänzung eines Partizips ist anzunehmen z.B. 1.54, 5a; 3, 35, 1b; 8, 1, 18; 46, 26; 9, 86, 19 d. Zieht man *tret* zu *dand*, so hat es in dieser Verbindung den Sinn des got. paursus 'dürr'.

# 4, 9 (305). An Agni.

- 1. Agni, sei gnädig! Du bist der Große, der du zu dem gottverlangenden Manne gekommen bist, um dich auf das Barhis zu setzen.
- 2. Dieser Unsterbliche ward unter den menschlichen Stämmen der unbeirrbare zuredende Bote aller.
- 3. Er wird um seinen Sitz herumgeführt, der wohlredende Hotr bei den Morgenopfern, und als Potr setzt er sich nieder.
- 4. Und Agni (führt) die Götterfrauen zum Opfer, und er ist der Hausherr im Hause und er setzt sich als Brahman nieder.
- 5. Denn du bist gern der Upavaktr der Leute, die den Adhvaryudienst versehen, und (du besorgst) die Opferspenden der Menschen.
- 6. Du besorgst gern den Botengang für den, an dessen Opferhandlung du Gefallen hast, um die Spende des Sterblichen zu befördern.
- 7. Hab an unserer Opferhandlung Gefallen, an unserem Opfer, o Angiras, erhör unseren Ruf!
- · 8. Dein unbeirrbarer Wagen soll uns allenthalben umfahen, mit dem du die Spender schützest.

# 4, 10 (306). An Agni.

- 1. Agni, dies (Opfer) möchten wir heute wie ein Roß durch Lobesworte zurechtbringen durch Lobreden auf dich, daß es' zu Herzen gehe wie ein guter Rat.
- 2. Denn darum bist du, Agni, der Lenker des guten Rats, des rechten Wollens, des hohen Gesetzes geworden.

4, 9,

Gāvatrī.

1a: 1, 36, 12d.
2b. pravî î. s. 2, 26, 2a und 1c.
8—5. Hier werden die verschiedenen Priesterämter des Agni angedeutet, nämlich das des Hotr (3b), des Potr (3c), des Nestr (4a), des Grhapati (4b), des Brahman (4c), des Adhvaryu (5a), des Praéästr (5b), also dieselben wie 2, 1, 2.
8a. Vgl. 1, 73, 1; 173, 3.

4a. Nämlich als der Nestr. Im späteren Ritual führt der Nestr die Gattin des Opfernden (Ind. St. 10, 390). Aus der Schale des Nestr wird dem Tvastr, den die gnäß begleiten, der Soma kredenst (vgl. 1, 15, 3 mit 2, 86, 3). Diese beiden Ideen werden hier verquickt und Agni soll als Nestr die gnäß, d. h. die Götterfrauen zum Opfer führen. So schon Oldenberg im Komm.

 Über den grhápati unter oder neben den Priestern s. Ind. St. 10, 144 und R.V. 2, 1, 2d.
 Der Satz ist ganz wie 6, 2, 10ab gebaut. Entweder ist in ab der Infin. 'sein' und in c nochmals vest zu ergänzen, oder das Ganze ist ein Satz. ca spricht aber durchaus für das Erste. Dieselbe doppelte Möglichkeit in 6, 2, 10. upavaktt ist der spätere Prasästr, der Assistent des Hotr (vgl. Ind. St. 10,141). In 6, 2, 10 steht an dessen Stelle der Hotr selbst und 5, 49, 4 wird upa-vac vom Hotr gebraucht. 5a = 6, 2, 10s.

6a: 4, 7, 8.

4, 10.

Padapankti.

1a. Zu tâm ist yajādm oder stomam su ergansen. Dazu würde, wie Oldenberg richtig bemerkt, sowohl rāhyāmā stimmen (vgl. 10, 110, 2c; 5, 60, 1; 10, 106, 11) als auch krdispjām (1,16,7; 10,47,7; 4,41,1). Der Dichter vergleicht das Opfer mit einem Roß, das durch Lobesworte zurechtgebracht wird wie das Opfer durch die Lobreden auf Agni.

2d: 8, 2, 8c.

Das Opfer.
 Vgl. Oldenberg z. d. St. Uv. zu VS. 15, 44 ergänzt yajādm, dagegen Sāy. zu B.V. und zu TS. 4, 4, 4, 7 tvām.
 Vgl. dazu 10, 22, 4; 8, 102, 12; 108, 7; 5, 36, 2; 8, 2, 3; 4, 3, 12; 1, 138, 2 u. a. m. Auch 1, 61, 1 stehen stoma und oha parallel.

- 3. Werde du durch diese Preislieder uns zugeneigt wie das Sonnenlicht (und) freundlich mit allen Gesichtern, o Agni!
- 4. Mit diesen Lobesworten preisend wollen wir dich heute beschenken, o Agni. Deine Wutausbrüche donnern wie die des Himmels.
- 5. Dein Anblick, o Agni, ist der süßeste, sei es nun am Tage, sei es nun des Nachts. Herrlich leuchtet (er) wie Goldschmuck in der Nähe.
- 6. Wie geläutertes Schmalz, fleckenlos ist dein Leib, lauteres Gold; das leuchtet an dir wie Goldschmuck, du Freischaltender.
- 7. Auch eine begangene Feindseligkeit nimmst du vollständig von dem Sterblichen weg, der also opfert, du rechttuender Agni.
- 8. Heilvoll soll unsere Freundschaft, unsere Bruderschaft mit euch Göttern sein, o Agni. Dies ist unsere Verwandtschaft im Hause am gleichen Euter.

# 4, 11 (307). An Agni.

- 1. Dein erfreuliches Antlitz, du übermächtiger Agni, leuchtet auch neben der Sonne. Weiß zu schauen, wird es auch in der Nacht gesehen. An seinem Äußeren ist die glatte Speise zu sehen.
- 2. Schließe, o Agni, dem Lobsänger durch Beredsamkeit den (dichterischen) Gedanken (wie) einen Kanal auf, wenn du, von starker Art, gepriesen wirst. Gib uns den reichen Gedanken ein, du Herrlicher, den du mit allen Göttern gut aufnehmen wirst, du Hellfarbiger.
- 3. Von dir, Agni, stammen die Sehergaben, von dir die Gedanken, von dir die trefflichen Gedichte. Von dir kommt Reichtum, dessen Zierde die Söhne sind, dem danach trachtenden opferwilligen Sterblichen.
- 4. Von dir kommt das Kampfroß von besonderer Kraft, das den Preis davonträgt, den Vorrang schafft und echten Mut besitzt; von dir der gottgeschickte Schatz, der zur Freude gereicht, von dir der rasche, eilende Renner, o Agni.
- 5. Dich, Agni, mit der wohlredenden Zunge suchen als ersten Gott die gottergebenen Sterblichen, o Unsterblicher, durch Gebete zu gewinnen, der die Feindschaft abwehrt, den Gebieter, den besonnenen Hausherrn.

\$a: 4, 8, 15 a. \$d: 7, 8, 5 b. 4d: 7, 3, 6 c. 5cd. Ludwig vergleicht passend Vend. 4, 1 ibra vā asni ibra vā khšafne. 5e: 7, 8, 6 b. 6a: 8, 2, 1 b. 6d. Sāy. ergānzt tejak zu tdt. 7a. kṛtâṃ cit — dospak wie kṛtâṃ cid énak 1, 24, 9; 8, 7, 10; 6, 51, 8. 7bc: 9, 29, 4 c. 8a: 6, 18, 5.

8c. devéşu wie devéşv ápyam 1, 36, 12; 105, 18. 8d. sá die bekannte Attraktion. sásminn údhan das Bild von den verschwisterten Tieren (Zicklein usw.), die am gleichen Euter saugen. Das Euter ist das Opfer. Vgl. 4, 7, 7. 1b: 4, 16, 14a; vgl. 4, 10, 5; 7, 3, 6b. Agni's Glanz erblaßt auch neben der Sonne nicht.
1d. drakşita = snigdha (Sāy.), das sonst Gegensatz von rakşa ist. Man erkennt die Nahrung des Feuers, das Schmalz, an dessen glattem, glänzendem Aussehen. Die spätere medizinische Theorie.

2. Also Inspiration; vgl. 4, 5, 2.

8-4: 6, 7, 8; 18, 1.

3c: 10, 80, 4a. 3d: 2, 20, 2d.

4c: 7, 84, 8c. Unter dem gottgeschickten oder gottgetriebenen Schatz ist der Renner in d (vgl. 10, 178, 1a) oder ein gottbegeisterter Rsi (vgl. 3, 53, 9a) als Sohn zu verstehen.

4, 11,

Trișțubh.

<sup>1</sup> Vgl. aber auch den vasäjävam indram 8,99,8.

6. Fern von uns (hältst du) die Gedankenarmut, fern die Not, fern alles Übelwollen, so du Schützer bist. Bei Nacht (bist du) dem heilsam, o Agni Sohn der Kraft, dem du, der Gott, zur Seite stehst zum Glücke.

## 4, 12 (308). An Agni.

- 1. Wer dich, Agni, mit bereitgehaltenem Schmalzlöffel anzundet, dir dreimal am gleichen Tage Speise bereitet, der soll fein an Ruhmesglanz als siegreicher (Meister) überlegen sein, weise durch deine Einsicht, o Jatavedas.
- 2. Wer dir Brennholz bringt, sich abmühend, indem er deine, des Großen. Erscheinung ehrt, o Agni, und zu jeder Nacht- und Morgenzeit dich entzundet. der gedeiht und kommt zu Reichtum und erschlägt die Feinde.
- 3. Agni gebeut über hohe Herrschermacht, Agni über den Siegespreis, über den höchsten Reichtum. Er teilt dem huldigenden Sterblichen nach Gebühr Belohnung aus, der Jüngste, Freischaltende.
- 4. Denn wenn wir auch, wie es unter Menschen vorkommt, aus Unkenntnis irgend ein Unrecht dir getan haben, du Jüngster, so mach uns fein vor Adıti frei von Schuld; erlaß uns gänzlich die Sünden, o Agni!
- 5. (Bewahre uns) rechtzeitig auch vor großer Gewalttat, Agni, vor einem (zweiten) Urva der Götter und Sterblichen! Als deine Freunde sollten wir niemals Schaden erleiden. Gewähre Glück und Heil dem leiblichen Samen!
- 6. Wie ihr Götter damals die Gaurikuh, die am Fuß gefesselt war, befreitet, ihr Opferwürdige, so löset fein von uns die Pein! Es werde unser Leben weiter verlängert, o Agni!

# 4, 13 (309). An Agni.

1. Agni hat den Anbruch der Morgenröten erwartet, der freundlich Gesinnte die Schatzspende der Erstrahlenden. Kommet, ihr Asvin, ins Haus des Frommen! Gott Surya geht mit seinem Lichtglanz auf.

6a: 3.8.2c. 6d: 1, 1, 9c

4, 12.

Tristubh.

2a: 4, 2, 6a. 36: 7, 60, 11 b.

8c: 7, 16, 12c; 75, 6d. 4: 7, 89, 5

4ab: 7, 57, 4b; 10, 15, 6d.

4d: 10, 36, 9c; 7, 34, 13cd.

5ab. Der Satz ist elliptisch. Nach 4, 43, 4cd ist uruşya zu ergänzen, oder trāsva nach 7,20,1d. 5b. arod bezeichnet die im Vala eingeschlossene Herde (1, 72, 8; 4, 2, 17; 28, 5; 50, 2; 5, 30, 4; 10, 108, 8) und den Vala, die Bergfeste selbst (3, 32, 16; 5, 29, 12; 6, 17, 6; 7, 90, 4; 10, 74, 4)und jede eingehegte Herde (7, 16, 7). Durch den Mythos ist arvd ein typischer Ausdruck für den großen Kuhraub und die dämonische Gewalttat geworden. Mit Vorliebe entlehnen die Dichter ihre Bildersprache gerade dem Valamythos (vgl. 3, 31, 20. 21; 4, 4, 11). Demselben Mythos ist arvat in 5, 45, 2 entlehnt Wie im Mythos die Usas aus dem Dunkel des Vala hervorkam (1, 62, 5; 4, 1, 16 17), 80 entsteigt sie jeden Morgen dem Dunkel eines arod. An dem arod waren Götter und Menschen interessiert, daher samand arvé 7, 76, 5. Und so ist oben devanam utá mártyanam zu verstehen. Ein weiteres Beispiel aus der Göttersage enthält 6b.

6 = 10, 126, 8.

6ab. Sonst unbekannter Sagenzug.

#### 4, 18.

Tristubh. Das Lied ist kein eigentliches Agnilied, sondern ein Morgenlied an die Frühgottheiten Agni, Uşas, Aśvin (1), Savitr (2), insbes. aber Sürya (3-5).

1a = AV. 7, 82, 5a; 18, 1, 28a; vgl. RV. 4, 14, 1;5, 28, 1b; VS. 11, 17. prati-khyā = prati-īks. 1c: 1, 117, 2c; 183, 1c.

- 2. Gott Savitr hat sein Licht aufgesteckt, sein Banner schwingend wie ein Krieger, der auf Rinder auszieht. Mitra und Varuna folgen seinem Gebot, wenn sie den Surya am Himmel aufsteigen lassen.
- 3. Den sie dazu bestimmten, das Dunkel zu zerteilen, sie die auf festem Grunde stehen und ihr Tagewerk nie einstellen, diesen Surva fahren die sieben iungsten falben Stuten, den Beobachter der ganzen Welt.
- 4. Mit deinen besten Zugpferden kommst du, den Faden wechselnd, das schwarze Gewand abdeckend', o Gott. Die Strahlen des Sürya haben die Finsternis wie ein Fell geschüttelt und ins Wasser versenkt.
- 5. Wie kommt es, daß er nicht kopfüber herabfällt, obwohl er nicht festgehalten, nicht angebunden ist? Durch welches Eigengesetz geht er, wer hat (es') gesehen? Als Säule des Himmels angebracht schützt er das Firmament.

## 4, 14 (310). An Agni ".

- 1. Agni Jatavedas hat die Morgenröten erwartet, der Gott die in ganzer Herrlichkeit erglänzenden. Kommet, ihr Nasatya's, zu Wagen weite Strecken zurücklegend zu diesem Opfer zu uns her!
- 2. Gott Savitr hat sein Banner aufgerichtet, der ganzen Welt Licht bereitend. Surva hat Himmel und Erde, die Luft angefüllt, mit seinen Strahlen prangend.
- 3. Auf ihrer Herfahrt ist die Morgenröte mit ihrem Lichte gekommen, die große, prächtige, mit ihren Strahlen prangend. Die Göttin Usas kommt zu guter Fahrt, (die Schläfer) aufweckend, auf gutbespanntem Wagen.
- 4. Euch heide sollen die bestfahrenden Wagen und Rosse beim Aufleuchten des Morgens hierher fahren, denn diese Soma's sind für euch zum Mettrunk. Ergötzet euch, ihr Bullen, bei diesem Opfer!

5 = 4.13, 5.

7, 72, 4c; vgl 4, 6, 2c; 14, 2a.

26: 1, 64, 2; 7, 20, 5d; 4, 40, 2a. drapsá nach Roth s. v. sátvan. Nach Say. 'den irdischen Staub ausstrepend'.

2d Zum Plur. des Verbs vgl. 1, 167. 8a.

3ab. Die in 2 genannten Götter.

3c. AV. 13, 2, 8; RV. 1, 50, 8; 7, 66, 15. 'Jüngsten', weil er jeden Tag mit neuen Rossen fährt 4a. Der Gegensatz der Tagessonne und der Nachtsonne, s. zu 1, 115, 5. Statt des schwarzen Fadens der Nacht nimmt Sürva den weißen des Tages zu dem Gewebe der Zeit. Das bekannte Bild: vgl. Mbh. 1, 3, 147. viháran würde dem vivartayantyau in Mbh. 1, 3, 147 40. Ein anderes Bild.

4cd. Das Bild des Gerbers. Vgl. AV. 13, 2, 8d. 56. Zu nyann uttanah (eigentlich der Oberste zu unterst, sich überschlagend) vgl. paramávaram AV. 7, 35, 3.

5d. Sürva fällt nicht vom Himmel, vielmehr stützt er das Firmament.

#### 4. 14.

Tristubh. Derselbe Charakter wie 4, 13, z. T. direkte Nachbildung jenes Liedes.

2a: 4, 13, 2a. 1b: 6, 64, 2d.

26: 1, 92, 4 c.

2c = 1,115,1c; AV.13,2,35c.

8d; 1, 113, 14d. 3ab: 1, 113, 15 ab.

4b fast = 4, 45, 2b. 4d: 1, 184, 2a.

entsprechen. Doch könnte es auch 'auftren-

nend' (das Gewand der Finsternis) bedeuten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Eigengesetz. 1 Der Nacht. (Anukr.).

<sup>3</sup> Oder die am Stichwort kenntlichen Götter

### 4, 15 (311). An Agni.

- 1. Agni, der Hotr bei unserem Opfer, wird als Siegesroß herumgeführt, der Gott, der unter den Göttern der Opferwürdige ist.
- 2. Dreimal geht Agni um das Opfer wie ein Wagenfahrer, zu den Göttern das Opfermahl bringend.
- 3. Agni, der Herr des Siegerpreises, der Seher, hat die Opfer umwandelt, dem Opferspender Schätze bringend.
- 4. Er, der vor Spajaya Daivavata entzundet wurde, ist der glänzende Feindeuberlister.
- 5. Möge der sterbliche Mann einen ebensolchen Agni wie diesen zu eigen' haben, einen scharfzahnigen Lohner.
- 6. Ihn putzen sie Tag für Tag wie ein gewinnbringendes Roß, wie das rötliche Kind des Himmels.
- 7. Als mich der Prinz Sähadevya mit zwei Falben weckte, da fuhr ich empor wie gerufen.
- 8. Und diese beiden göttlichen Falben habe ich von dem Prinzen Sahadevya sogleich als Geschenk empfangen.
- 9. Dieser Prinz Somaka Sahadevya soll von euch langes Leben haben, ihr Götter Asvin!
  - 10. Machet ihr Götter Aśvin diesen Prinzen Sāhadevya langlebig!

# 2. Gruppe. Lieder an Indra, 4, 16-32.

# 4, 16 (312). An Indra.

1. Der wahre Gabenherr, der Trestersafttrinker soll kommen; seine Falben sollen zu uns laufen. Für ihn haben wir den wirksamen Trank gepreßt; hier möge der Gepriesene Einkehr halten.

Gāyatrī. 4, 15.

1-8. Das Paryagnikaranam.

1a: 4, 9, 3; 3, 27, 8. In 3, 2, 7 wird der herumgetragene Agni mit einem Rennpferd verglichen. Hier steht väji san im Sinn eines Vergleichs, s. Ait. Br. 2, 5, 3; zum Vergleich aber RV. 1, 162, 4; 3, 53, 24d.

1c = 1,142,3d; 8,39,7e. 2a: 4,6,4cd.

25. Das tert. comp. liegt nur in yats. Agni wird 8, 75, 1 mit dem rathi verglichen, heißt rathih 3, 3, 6; rathirdh 3, 1, 17.

8c = 9.8, 6c; cf. 1, 47, 1d.

Sṛñjaya, N. eines Königs, im Pl. seiner Dynastie oder seines Stammes, der Sat. 2, 4, 4, 5 neben den Kuru's genannt wird. Er ist der Sohn des Devavāta, eines Bharatafürsten (3, 23, 2). Ebenso 6, 27, 7. Nach Ait. Br. 7, 34, 9 war sein Sohn Sahadeva, der Vater des in Str. 9 genannten Prinsen Somaka.

- 4a. purdh: vor S. oder vorher bei S.? Vgl. zu 1, 170, 4b. Sāy.: an der Ostseite auf der Uttaravedi.
- 5a. dsya ivatah wie ma ivatah 7, 23, 1.
  virdh allgemein, oder auf den gegenwärtigen
  Opferherrn zu beziehen. 6a = 8, 102, 12a.
  6b. Der Soma nach 9, 33, 5c; 38, 5b.

7—10. Den Schluß bildet eine Art von Dänsstuti auf den Prinzen Somaka Sähadevya.

7a. Der Prinz hat offenbar am Morgen den Sänger mit zwei Falben als Geschenk der Srñjaya's überrascht. bidhat vielleicht: bedachte, wie 7, 21, 1; 5, 3, 6 und das Kaus. 8, 44, 1. Säy.: bodhayām dea : imau tavāfodo iti. 7c. Vgl. 8, 74, 13a. 8c: 1, 126, 2b.
 10c. Der Plur. kryotana fällt auf, vgl. 4, 18, 2 cd.

4, 16.

Tristubh. 1c: 1, 101, 9.

- 2. Spann aus, o Held, wie am Ende des Weges, um dich heute bei diesem Somaopfer von uns zu ergötzen. (Der Hotr) soll ein Preislied vortragen, ein Meister wie Usanas, ein Gedicht für dich, den Kenner, den Asurischen.
- 3. Der die weisen Reden herausbringt wie der Seher ein Geheimnis, er möge, wenn der Bulle in den Gesang einstimmen wird, den Erguß herausschlürfend', hier die sieben Dichter des Himmels erzeugen. Mit dem Tag selbst haben die Lobsänger die regelmäßigen Zeiten gemacht.
- 4. Als das schön zu schauende Himmelslicht durch ihre Zaubergesänge gefunden war, als sie das große Licht am Morgen leuchten ließen, da machte der Mannhafteste das hartnäckige stockfinstere Dunkel in Hilfsbereitschaft für die Männer zum Durchblicken.
- 5. Indra wuchs ins Ungemessene den Trestersaft trinkend; mit seiner Größe füllte er beide Welthälften an. Und noch darüber hinaus dehnte sich seine Größe aus, der alle Welten überragt.
- 6. Der Mächtige, der sich auf alle Mannestaten versteht, hat die Wasser freigemacht mit den anhänglichen Freunden. Die Usij, die durch ihre Worte selbst den Fels spalteten, haben den Rinderpferch aufgeschlossen.
- 7. Den Vrtra, der die Wasser eingeschlossen hatte, schlug er weg. Die Erde, die im Einverständnis war, unterstützte deine Keule. Du setztest die

2c. 4, 6, 11 b; 6, 23, 5c.

- 3. Der Bulle ist wohl nicht Indra (Say.), sondern nach 7, 22, 4 der Preßstein. Dieser soll seinen Schall erheben (vgl. 10, 94, 1) und dadurch die Opferreden anregen (a) und in den gegenwärtigen Sängern die sieben Angiras wieder erstehen lassen (vgl. 4, 2, 15). Läßt man aber den Indra Subjekt sein, so ist 1, 10, 4 u. ä. zu vergleichen.
- 3a. Der Vergleich bezieht sich auf ein brahmodyam, oder auf ein Komplott. In diesem Fall ist sädhan 'zustande bringend'. nivydm: güdham artham iva Säy. vidäthäni sädhan s. 3, 1, 18b; 3, 3a; 10, 92, 2b; 91, 8a.
  3c. Die sieben Dichter s. zu 3, 4. 7. 'Des Himmels' ist s. v. a. die Söhne des Himmels.
- 3d wird durch 4a begründet und bildet den Übergang sum Folgenden. Die sieben Sänger, die Angiras', haben die Sonne und damit den Tag wiedergefunden und mit dem Tag die regelmäßigen Opferseiten. Ludwig's und Pischel's (Ved. St. 1, 300) Änderung dknäm für dknä ist unnötig. Zu cakrur vayund vgl. 1, 92, 6b. 2c.
- Die in 3 genannten sieben kardvak, die Angkras', waren die Gehilfen Indra's, als er die große Finsternis beseitigte, vgl. 7, 76, 4; 8, 29, 10; 10, 68, 11.

- 4a. Zu arkait vgl. 10, 68, 6. 9 und arcantal in demselben Mythos 8, 29, 10 und grudntal 4, 16, 3.
- 45. Das unbetonte rurucuh ist wie hanti 4, 17, 19, jarase 5, 15, 4 zu beurteilen.
- 4d. abhistau s. zu 1, 158, 1. Ebenso Str. 9.
- 55 = 8, 54, 15b; 8, 25, 18c. 5c: 1, 61, 9. 6a: 7, 21, 4b.
- 60. Man wird zunächst apó rireca auf den Vrtramythos und die Freunde auf die Marut beziehen, so daß der Vrtramythos in b und der Valamythos in cd parallel stünden wie in 1, 32, 11; 51, 4; 61, 10; 174, 4c; 2, 19, 8; 23, 18; 5, 29, 3; 9, 108, 6. Doch ist auch eine andere Deutung möglich. 1, 131, 5 ist gesagt, daß die Usij mit Indra's Hilfe einen Fluß um den anderen gewannen. So könnten auch hier mit den sákhibhir níkāmaih die Usij gemeint sein, wie 1, 131, 5 ustjah und sakkiwatch parallel stehen. Auch 10, 25, 5 sind die nikāmāsah die Ušij aus dem Valamythos. Somit scheint die ganze Str. dem gleichen Sagenkreis anzugehören und die Fortsetzung von 3-4 zu sein. 6d = 4, 1, 15d; 10, 45, 11d. 7. Der Vrtramythos.
- 76. Hier wird von der Erde gesagt, was const von Himmel und Erde, s. B. 10, 113, 1; was: auch 10, 22, 14ab; 3, 32, 12.

<sup>1</sup> Den Somasaft aus der Pflanze.

Die Angiras'.

zum Meere gehenden Ströme in Bewegung, der du durch deine Kraft ihr Herr wurdest, du külner Held.

- 8. Als du Vielgerufener den Fels aufsprengtest, da war dir zuvor die Sarama erschienen: "Als unser Führer sollst du reiche Beute herausschlagen, die Kuhhöhlen erbrechend, von den Angiras' angerufen."
- 9. "Suche, du mannhaft Gesinnter, hilfsbereit den Kavi auf, der wegen der Sonnengewinnung in Nöten ist, du Gabenherr. Eile zu ihm mit deinen Hilfen auf seinen hellen Ruf! Der listenreiche Dasyu, der keine erbaulichen Worte hat, soll erliegen!"
- 10. "Mit dasyumörderischer Absicht geh nach Hause, Kutsa sei dir in Freundschaft ergeben! Auf ihren eigenen Schoß setzet euch beide gleich aussehend. Die Frau wird im Zweifel über euch beide sein, die doch das Richtige kennt."
- 11. "Du fährst mit Kutsa auf dem gleichen Wagen als Hilfesuchender, indem du (die Rosse) des Väta anstachelst, du der Gebieter der Falben, die beiden Schimmelrosse festzuhalten suchend wie die deckenhohe Beute, auf daß der Kavi sich für die entscheidende (Stunde) am Tage bereit halte."
- 12. "Für Kutsa sollst du den nicht ausdorrenden (?) Śuṣṇa niederstrecken. Wenn es am Tag auf die Essenszeit zugeht, zerschmettere den Kuyava (und zu Tausenden die Dasyu's an einem Tage in der kutsischen (Gewandung): reiß bei dem Anprall das Rad der Sonne weg!"
  - 13. Du unterwarfst dem Rjisvan, dem Sohne des Vidathin, den über-

7c. Vgl. 7. 87, 1b; 8. 76, 3c.

8. Der Panimythos.

8a. Scheinbar wieder der Vrtra- und Valamythos in Parallele. Doch trifft Oldenberg's Konjektur apo (d. i. apa u) für apo wohl das Richtige, vgl. 6, 17. 5. Andernfalls sind Stellen wie 6, 30, 5 zu vergleichen.

8d: 1, 62, 5a; 2, 15, 8a.

9—12. Die Kutsa-Uáanas-Śuṣṇasage (Ved. St. 2, 163 fg.).

 9 ebenso wie 10 oratio recta. Ratschläge des Uśanas für den bevorstehenden Śusnakampf.
 9a. Der kavi ist Kutsa. ebenso Str. 11; vgl zu 1, 130, 9dc.

9b. svårgåta — nådkamänam erklärt die Stellen, in denen Indra mit Kutsa der Sonne das Rad raubt, wie 1, 130, 9.

9c. isanah: ein Lieblingswort dieser Liedergruppe, vgl. 4, 17, 14; 22, 10; 23, 9. Der genaue Sinn bleibt unsicher. dyumnähäti wird durch dyumäism indrahätim 6,38,1 erklärt. 9d. Vgl. 10, 22, 8.

10cd. Indra soll auf Rat des Usanas die Verkleidung (vgl. 10, 49,3.7) des Kutsa annehmen.

Nach cd soll erst die Probe gemacht werden. ob beide doch ganz gleich ausschen Die Frau ist entweder die Frau des Kutsa oder die des Indra (Säy.). Für Letztere würde Jaim. Br. 3, 199 fg. sprechen. Selbst die Frau wird beide nicht mehr unterscheiden können

11a. avasyth auch 5,31,10 im gleichen Mythos dort von dem kavi - wird durch yān avah 1,121,12 erklärt. Indra ist hier derjenige, der bei den Menschen, insbes. bei Usunas Beistand sucht. Vgl. 10,49,7.

11c. Der Vergleich ist unsicher.

11d. Oder: f\u00e4r den entscheidenden Tag, wenn dhun p\u00e4ry\u00e4ya lnkongruenz der Kasus ist wie in p\u00e4rye ddha dy\u00e4\u00e4 6, 66, 8.

12c: 4, 28, 3; 5, 29, 10.

12d - 1, 174, 5c.

18a. mfgaya ist hier Beiwort des Pipru, in 8, 3, 19 des Arbuda, in 10, 49, 5 heißt der Gegner einfach mfgaya. Bezeichnet das Wort eine besondere Dämonenklasse oder hat Säy. recht, daß es hier und 8, 3, 19 der Name eines zweiten Asura ist? Dämonen werden sonst als mfgd bezeichnet, z. B. 5, 34, 2. Pipru heißt 6, 20, 7 ahimaya. Ob mfgaya Kurzform für mfgamaya 'sich in ein Tier verwundelnd'? Rjisvan in derselben Sage auch 1, 51, 5: 5, 29, 11: 6, 20, 7: 10, 99, 11; 138, 3.

mächtigen Pipru Mrgaya. Fünfzigtausend Schwarze warfst du nieder. Du zerschlissest die Burgen wie das Alter ein Gewand:

- 14. Neben die Sonne dich stellend, daß deine, des Unsterblichen, Gestalt in die Augen fällt, mit Stärke dich gürtend wie ein Elefant, wie ein Löwe furchtbar, wenn du' die Waffen trägst. -
- 15. Zu Indra sind Gutes verlangend die Wünsche gekommen, an der Somaspende wie an der Schlacht ihre Freude habend, Ruhm suchend, diensteifrig mit Preisliedern, erfreulich wie das Heim, wie der schön zu schauende Wohlstand.
- 16. Diesen Indra, der sich gern rufen läßt, wollen wir für euch rufen, der diese vielen Mannestaten getan hat, der einem Sänger gleich mir alsbald sogar deckenhohen Gewinn einbringt, der beneidenswerte Belohnungen hat.
- 17. Wenn der spitzige Schleuderstein dazwischen fliegen wird in jedwedem Schlachtgeschrei der Völker, o Held, wenn der furchtbare Zusammenstoß stattfinden wird, o Gebieter, dann sei der Schirmer unseres Leibes!
- 18. Sei du Gönner der Gebete des Vamadeva, sei bei der Lohngewinnung ein Freund, der vor Wölfen\* schützt. An dich haben wir uns als (unsere) Vorsehung gewendet; sei du allezeit für den Sänger einer, dessen Wort weithin reicht.
- 19. Mit diesen dir ergebenen Männern, o Indra, mit den freigebigen, du Freigebiger, (rufe ich) dich in jedem Kampfe. Die Nebenbuhler an Glanz überragend wie der Himmel (die Erde), möchten wir viele Nächte und Herbste schwelgen.
- 20. So haben wir dem Indra, dem männlichen Bullen, eine Erbauung gemacht wie die Bhrgu's einen Wagen, auf daß sich niemals unsere Freundschaft löse (und) uns ein mächtiger Gönner und Leibesschützer sei.
- 21. Gepriesen und gelobt mögest du nun dem Sänger Speise anschwellen lassen wie die Flüsse, o Indra. Es ist dir aufs neue eine Erbauung gemacht worden, du Falbenlenker. Möchten wir durch die Dichtung immergewinnende Wagenlenker sein!

18c: 1, 101, 1. krspå von sahdsrå attrahiert. 14a: 8, 6, 25b; 4, 11, 1b. 'In der Nähe der Sonne werden alle Farben trüb, nicht so die Farbe des Indra. Vielmehr ist die Farbe des Indra in der Nähe der Sonne erst recht glänzend geworden', Say. Man sollte eigentlich a als Nebensatz und b als Hauptsatz erwarten.

15. Die Beiwörter passen s. T. mehr auf die wünschenden Menschen. Vgl. 10, 25, 2.

15c: 4, 51, 7c.

15d. Das tert. comp. beider Vergleiche liegt in rappd und dies ist vom zweiten Vergleich attrahiert, vgl. 1, 66, 3; 65, 5; 2, 4, 4. dkah kann darnach nur Nom, sein.

17b. kásmín ciá — muhuké (vgl. 4, 20, 9b) entspricht dem *viéva ājās* in Str. 19. 18c. Vgl. 8, 19, 29 c.

21. Bitte um Daksinā. 21a: 7, 8, 5c.

206: 10, 89, 14.

ständig). 20-21. Der Epilog.

21b: 1, 63, 8b; 6, 50, 12d.

min bhare 10, 50, 4.

21d = 4, 56, 4d. Das Bild des Wettfahrers, A.

19a. två verlangt ein Verb als Ergänzung, oder

ist es von tväysibkih abhängig zu machen?

Das letztere scheint Say.'s Ansicht zu sein. 196. Auch Say, faßt visce als Lok. sg. (wie 6,

58, 2b; Rām. ed. Bomb. 5, 1, 167, éke AV. 19,

56, 2), vgl. višvesu — ajisu 1, 130, 8; višvas-

19c: 10, 115, 7d; 59, 3b (hier der Vergleich voll-

20c: 2, 32, 2; 8, 86, 1 (s. d.); 10, 23, 7; 2, 18, 8.

D. h. vor habgierigen Menschen.

1 Indra.

## 4, 17 (313). An Indra.

- 1. Du, Indra, bist der Große; dir gestanden Erde und Himmel bereitwillig die Herrschaft zu. Nachdem du den Vrtra mit Kraft erschlagen hattest, ließest du die vom Drachen verschlungenen Flüsse los.
- 2. Der Himmel zitterte bei deiner Geburt (aus Furcht) vor deinem Feuer, es zitterte die Erde aus Furcht vor deinem Grimm. Die festen Berge drohten, es senkten sich die Ebenen, die Gewässer entlaufen.
- 3. Er spaltete den Berg, mit Kraft die Keule entsendend, als Sieger seine Stärke offenbarend. Er erschlug berauscht den Vrtra mit der Keule; die Gewässer liefen in Eile davon, als ihr Bulle erschlagen war.
- 4. Für deinen Erzeuger und (Vater) des tüchtigen Sohnes galt der Himmel; des Indra Erzeuger war der größte Künstler, der ihn erzeugt hat, ihn mit der lauten Stimme und der schönen Keule, der wie die Erde nicht vom Platz weicht.
- 5. Der allein die Erde ins Wanken bringt, der König der Völker, der vielgerufene Indra. Dem Wahrhaften jubeln alle zu, der Gabe des Gottes, der der freigebige Patron des Sängers ist.
- · 6. Ihm wurden alle Somatränke insgesamt zuteil, dem Hohen die berauschendsten Rauschtränke insgesamt. Du wardst der Herr der Güter insgesamt. Allen Völkern hast du zu ihrem Anteil verholfen, Indra.
- 7. Du hast damals, eben geboren, zuerst alle Völker in Panik versetzt, o Indra. Du zerhiebest den Drachen, der die Ströme belagerte, mit der Keule. du Gabenreicher.
- '8. Den auf einmal erschlagenden, mutigen, starken Indra, den großen, unbegrenzten Bullen mit der schönen Keule, der der Töter des Vrtra und der Gewinner der Beute ist, der Gaben schenkt, der Freigebige, Belohnende.

4, 17.

Tristubh außer 15.

1a: 1,63,1a; 7,31,7. Zu dem Sagenzug in ab s. 7,31,7; 4,19,1—2; 6,20,2; 25,8; 6,72,3b; 67,5; 3,31,17 (in diesen beiden mamhdnā); 10,113,1; TBr. 2,7,3,2; Mbh. 3,37,14. 1d = 10,111,9a.

2ab. Vgl. 1,52,10; 61,14; 63,1; 80,11; 2,12,1;
4,22,4; 5,32,9; 6,17,9; 8,97,14; 10,147,1.
PW. trennt dydur djat, wegen des Akt. wohl richtig, doch stehen ef und ref sehr nahe, vgl. 1,63,1 mit 5,59,4.

2cd. Ähnliche wunderbare Zeichen bei Indra's Geburt 8, 70, 4; 96, 5: 4, 22, 4. Zu c vgl. noch 6, 52, 1c. rghäydnta wie lat. minari; eigentlich: drohend sich recken, vgl. mons und minax. 3c: 10, 28, 7c.
3d. Bild von der Kuhherde. 4ab. Will der Dichter damit sagen, daß der wirkliche Vater des Indra ungewiß sei und der Himmel nur dafür galt? kartá in b

wäre dann der leibliche Erzeuger wie in Käth. 1 p. 182, 6 kartur eva putra itt und RV. 3, 31, 2. Oder ist zu übersetzen: 'Dein Erzeuger, der Himmel, hielt sich für (den Vater) eines tüchtigen Sohnes'?

4b. Vgl. noch 5, 60, 5c.

5b = 1, 177, 1b.

5cd. Zur Konstruktion von satyam enam —
rätim vgl. 1, 103, 7 und ZDMG. 71, 318. Die
Worte in d kehren in verschiedener Verkettung wieder: deväsya rätim 8, 71, 8, råtim abhängig von gruanti 4, 34, 10; 7, 56, 18.

Andererseits ist die Verbindung gruati maghónah geläufig, vgl. 10, 22, 15; 7, 12, 2. Hier
hängt aber doch wohl graatah als Gen. obj.
von maghónah ab. Dagegen Oldenberg: 'Alle:
die (Priester), welche des Gottes Gabe besingen.
und die freigebigen Herren'.

6. satrá wie in 6, 86, 1. 6d: 7b. 7ab: 1, 68, 1b; prathamdm jáy. 1, 168, 1. 7cd: 4, 19, 8cd. 8c: 6, 60, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. 10, 78, 10; dazu 10, 153, 2; 8, 90, 2; 92, 14; 10, 120, 1.

- 9. Er treibt die vereinten Heerscharen in die Flucht, der in den Schlachten allein als der Freigebige bekannt ist. Er bringt die Beute heim, die er gewinnt. In seiner Freundschaft möchten wir die Lieben sein.
- 10. Er ist darum bekannt als der Siegende und Schlagende und er treibt durch Kampf die Rinder fort. Wenn Indra seinen Eifer wahr macht, dann fürchtet sich vor ihm alles Feste (und) Bewegliche.
- 11. Indra hat Rinder, Gold, Roßherden zusammenerobert, der Freigebige, der viele (Burgen erobert hat), mit diesen Männern, seinen Hilfstruppen, er der Mannhafteste, der Verteiler des Reichtums und Zusammenbringer von Gut.
- 12. Was kümmert sich Indra wohl viel um seine Mutter, was um den Vater, um den Erzeuger, der (ihn) erzeugt hat? Der sein Ungestüm durch die Schlachtrufe antreibt wie der jagende Wind durch die donnernden Wolken.
- 13. Er macht den Einen, der ruhig haust, zu einem Unbehausten. Der Freigebige treibt den Staub in dichten Haufen auf, zerschmetternd wie der Keile schleudernde Himmel, und der Freigebige bringt den Sänger zu Reichtum.
- 14. Dieser treibt das Rad der Sonne weiter; den Etasa, der seinen Lauf gemacht, hält er an. Er schleudert ihn auf einen Abweg führend auf den schwarzen Boden der Haut, in den Schoß dieses Dunkelraumes.
  - 15. Wie der opfernde Hotr auf das schwarze (Fell).
- 16. Kühe begehrend, Rosse begehrend, den Siegerpreis begehrend (rufen wir) Redekundige den Bullen Indra zur Freundschaft; Weiber begehrend ziehen

9c Oder. bringt (dem Frommen), nach 4,16,16; 9.52,1; 1,63,9

11b. Was zu půrvíh (vgl. 3, 1, 11b; 54, 14c) zu ergänzen sei, ist schwer zu erraten Ob půrah nach 1, 63, 2; 2, 14, 6? Sāy. bahvih šatrusenāh samajayat.

11c. asya śakáth auch 5, 30, 10c; 6, 19, 4a 12ab. Vgl. 4, 18, 3, 12. 12c: 10, 75, 3b.

18a. D. h. er bringt manchen um Frieden und Haus Vgl. 6, 47, 15. 16.

186: 4, 42, 5: 1, 56, 4 d.

14. Ob der Etasamythos mit der Tages- und Nachtsonne als Hintergrund? Oder nur die letzte? Vgl. Bergaigne 2, 331; Sieg, GGN. 1923, 15, No. zu 1, 61, 15 cd und über Etasa zu 1, 168, 5 d.

14a. isanat besagt dasselbe wie arinah in 4, 30, 6a, während hier in b verglichen mit 4, 30, 6c (s. 1, 121, 13) gerade der umgekehrte Vorgang dargestellt wird.

14b sasymandm fehlerhafte Form. Ludwig leitet es von der sonst unbelegten Ws. sram ab, die in sramd 'lahm' steckt. Also 'erlahmt'. Das Part. Perf. müßte aber sasramändm lauten und dies paßt allein ins Metrum.

14c. Ganz unsicher. Obige Übersetzung nimmt

krend statt krendh des Pp. an, zu budhnd in d. Löst man aber krendh auf, so ist kaum an den bösen Krend in 8,96,13—15 zu denken. Eher ist krend der Wagenlenker der Nachtsonne, das Gegenstück des späteren Aruna. juhurandh wie juhuranta 3,55,2.

14d ist fast = 4, 1, 11b. Es fragt sich nur, was unter der Haut oder dem Schlauch zu verstehen ist. Ob die Nacht? Vgl. 4, 13, 4cd.

15. Diese Ekapadā wird von den indischen Erklärern als Anhängsel zu 14 betrachtet; vgl. Prātić. 994. 1050. Nach Sāy. enthält sie einen Vergleich zur vorangehenden. Das Gleichnis ist wohl dem Ritual entlehnt. Zu deiknyām ist tvact zu ergänzen. Über das im Ritual verwendete Fell s. Ind. St. 10, 351. 358 und die Kuhhaut RV. 1, 28, 9; 9, 65, 25 u. ö. Nach Sāy. wäre die deiknī die Nacht. An den Fluß A. ist kaum zu denken.

16ab = 10, 131, 3od. Dort ergänzt Säy. 'wir rufen'. In der Ellipse 6, 22, 2 aber tugtuvuh (besser wäre årcan nach Str. 1). Auch oben empfiehlt sich die Annahme einer Ellipse mit Rucksicht auf 10, 160, 5 akväydnto gavydato väjdyanto hävämahe; 4, 42, 5 väjdyanto hävante; 4, 25, 8 väjaydnto havante; 7, 90, 7 väjaydntah — huvema; 8, 11, 9; 53, 2 vä-

wir den Weiberschenker von unversieglichen Gnaden wie den Schöpfeimer im Brunnen heran.

- 17. Sei uns Schützer, sichtbarer Freund, ein Fürsorger und Erbarmer der Somaliebenden, Freund und Vater, Väterlichster der Väter, der dem Verlangenden einen Platz verschafft und Kraft verleiht.
- 18. Sei Gönner und Freund derer, die einen Freund suchen. Gib gepriesen, o Indra, dem Lobsänger Kraft, denn wir haben eifrig für dich (das Opfer) bereitet, mit diesen Zurüstungen (dich) ehrend, o Indra.
- 19. Gepriesen wird der freigebige Indra, weil er ja allein die vielen Feinde erschlägt, denen keiner gewachsen ist. Ihm ist der Sänger lieb, den in seinem Schutze weder Götter noch Sterbliche verdrängen.
- 20. Also möge uns (alles) wahr machen der freigebige Indra, der Überfluß hat, der unbestrittene Völkerregent. Du, der König der Geschöpfe, verleih uns gewaltigen Ruhm, der dem Sänger (gebührt)!

21 = 4, 16, 21.

# 4, 18 (314). Gespräch zwischen Indra, Aditi und Vāmadeva.

Die Geburts- und Kindheitsgeschichte des Indra. Die verschiedenen Erklärer -Roth, Ludwig, Bergaigne, Pischel, Sieg, Oldenberg, Hillebrandt — haben das Verständnis dieses merkwürdigen Liedes gefördert, und doch wird jeder neue Interpret ihm wieder eine andere Seite abgewinnen. Die Form des Liedes ist z. T. der Dialog. Das Lied ist eine Ballade, allerdings nicht ganz nach dem durch 3, 33 vertretenen Typus. Es wechseln Redeverse mit Erzählversen ab. Die Hauptpersonen des Dialogs sind Indra und seine Mutter (diese deutlich in 8-9) und vielleicht die Götter in 1. Die Mutter spricht mehrfach von sich in der dritten Person. Zwischen diese redenden Personen scheint sich noch eine andere Person einzuschieben, die zwischen den Erzählversen Fragen an die Hauptpersonen stellt. Im Grunde abei ist dieser Frager der Erzähler selbst, der sich bei den mythologischen Vorgängen gegenwärtig denkt und durch seine Fragen und seine Darstellung die Mutter Indra's (6-9) oder diesen selbst (13) zu einer Antwort bez. zur Richtigstellung der Tatsachen veranlaßt. Denn das ganze Lied kommt auf die Rechtfertigung von Indra's Mutter und von Indra selbst hinaus. Voraussetzung des Liedes ist die zwar nirgends klar ausgesprochene, aber doch zwischen den Zeilen, bes. in 4 zu lesende Sage, wonach die Mutter den Indra übernatürlich lange von der Geburt zurückhielt¹ und ihn gleich nach der Geburt beiseite schaffte und versteckte aus Furcht vor den Nachstellungen seines eigenen Vaters. Die Sage aber wirft dadurch auf Mutter und Sohn einen Schatten, und diesen will der

jayánto havámahe. väj. mit hve ist also eine stehende Verbindung. Aber ebensogut könnte man aus 4, 17, 16 einen Satz machen mit ä cyavayámah als Verb. väjáyantah kann neben aśväyántah, gavyántah in 10, 160, 5; 4, 17, 16 nur Denom. von vája, also = väjayántah sein. Ebenso in 4, 42, 5; 6, 5, 7; 24, 6; 75, 7. Man beachte den Wechsel des Tons in 10, 160, 5; 4, 42, 5 und 4, 25, 8 und den anderen hve-Stellen.

16c: 5, 31, 2d.

16d: 10, 42, 2.

17a: 6, 44, 10c.

18b: 10, 46, 10c; 3, 51, 6d.

18c: 8, 46, 25, wo Sāy. zu vaydm hi to cakrma ein stutim oder havih ergänzt. Vgl. auch 4, 2, 14. Sāy. nimmt te als Akk.: tvām ahvayāmah.

19b. Unbetontes hanti wie rurucuh 4, 16, 4b oder mit Umschlagen des Nebensatzes in einen Hauptsatz.

19c. ydsya kurz gesagt für ydm asya, mit Attraktion an asyd in c.

20a: 4, 20, 2 c.

4, 18.

Tristubh.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. MS. 2 p. 14, 1. Eine andere Version wird 10, 78, 10c angedeutet. <sup>2</sup> Der Grund ist natürlich die Eifersucht auf Indra's künftige Macht. Man vgl. die Geschichte in MS. 1 p. 104, 16.

Dichter beseitigen. Die Mutter hat den Indra nicht aus Lieblosigkeit zurückgehalten und dann ausgesetzt, sondern gerade aus Mutterliebe, und Indra wurde aus Notwehr zum Vatermörder, weil sich in der Bedrängnis kein anderer Gott seiner annahm Dieses Geständnis entlockt der Erzähler erst durch seine Fragen. Der Dichter hat die Erzählung mit den Fragen und den Antworten bez Reden der Götter zu einer Einheit verschmolzen, wie sie eben nur der Balladendichter fertig bringt. Es wird also bei der Angabe der Anukramani sein Bewenden haben, daß nur Indra, Aditi, bez. die Mutter und Vämadeva d. h. der Dichter als Sprecher erscheinen, wenn auch die ganze Unterredung später künstlich verschoben und zur Vämadevalegende umgebildet worden ist. Indra's Mutter wird nirgends mit Namen genannt. Es ist die ungenannte Mutter in 10, 73, 1, die Savasi in 8, 45, 4—5; 77, 1—2. Ebensowenig wird, wie auch sonst im RV., sein Vater genannt. Daß dieser Tvast; war. macht Str. 12 doch wieder recht unsicher.

Das Lied mag ein Torso sein, keinesfalls ist es aus Fragmenten zusammengestückt. Der Inhalt ist etwa so zu rekonstruieren: Zuerst wird die Sage von der Geburt Indra's behandelt. Von der Mutter, aus Furcht vor den eifersüchtigen Göttern, viele Jahre lang (Str. 4) im Leibe zuruckgehalten, will Indra endlich durch die Seiten seiner Mutter ausbrechen. Ihrer Abmahnung (1) setzt er Trotz entgegen (2). Str. 3 führt die Geschichte weiter. Die Mutter läßt den ausgesetzten Indra im Versteck zurück. Dieser beschließt gegen ihren Willen ihr zu folgen und geht zu (seinem (?roßvater?) Tvastr, um dessen Soma mit Gewalt zu trinken (3). Zunächst stellt der Erzähler die Frage, weshalb sie das Kind ausgesetzt habe (4). Seine Verheimlichung sehe aus, als ob an Indra eine Schande hafte (5). Dies gibt der Mutter Anlaß zu längerer Rechtfertigung (6-9). Sie ruft die Flüsse zu Zeugen auf (6); diese wissen, was sie von Indra und der angeblichen Schande zu halten haben (7). Nicht um ihretwillen habe die Mutter das Kind ausgesetzt und großen Gefahren preisgegeben. Um ihretwillen sei aber das Kind schließlich gerettet worden (8). Ebenso sei es nicht ihre Schuld, daß er von dem Dämon Vyamsa verwundet wurde (9). Der Erzähler rekapituliert nochmals kurz die Geburt, Vereinsamung und Selbsthilfe Indra's (10) und kommt dann auf den Kampf mit Vrtra, in den ihn die Mutter mit Bangen ziehen sah. Indra habe aber in Vișnu einen treuen Gefährten gehabt (11). Mit einer weiteren Frage kommt der Dichter sodann auf den Vatermord zu sprechen (12). Dies gibt Indra seinerseits Gelegenheit sich zu rechtfertigen. Er weist auf seine damalige Not und Verlassenheit hin, bis ihm der Adler den Soma gebracht hat (13).

### (Die Mutter 3:)

1. "Dies ist der erprobte alte Weg, auf dem alle Götter geboren wurden. Auf diesem soll auch er ausgereift geboren werden. Nicht soll er seine Mutter derartig zugrunde gehen lassen."

(Indra:)

2. "Ich mag nicht hier hinausgehen; dies ist ein übler Durchgang. Ich will quer zur Seite hinausgehen. Vieles noch nie Getane muß ich tun; mit dem einen will ich kämpfen, mit einem anderen mich verständigen."

# (Der Erzähler:)

3. Er blickte der fortgehenden Mutter nach: "Ich will nicht zurückbleiben,

2a. durgáha wird von Neißer (BB. 19, 287) richtig mit gädhá zusammengebracht. Dies bedeutet: untiefer Grund, Furt, Durchgang; vgl. 10, 106, 9; 6, 24, 8; 7, 60, 7; 5, 47, 7 und bes. Jaim. Br. 2, 439, 3 (JAOS. 19, 2. Hälfte, 100). Hier wird mit durgáham oder durgáhā das Bild in 1a fortgesetzt.

2d. sam-prech sich gegenseitig befragen und

daraus abgeleitet s.v.a. paktieren, verhandeln, vgl. 1, 165, 3c.

Sa. Vgl. 11a. parayatim, nach Säy.: die sterbende. Dies steht aber im Widerspruch mit dem Folgenden.

8b. Der Entschluß, der Mutter zu folgen, wird erst negativ, dannstärker positiv ausgedrückt. Wörtlich: ich will nicht nicht folgen, will nicht

¹ Doch vgl. zu 2, 17, 6. ¹ Irgend ein körperliches Gebrechen ist gemeint, das der nächste Versteil sofort in Abrede stellt. ˚ Oder die Götter zur Mutter.

ich will doch nachgehen." Im Hause des Tvastr trank Indra den Soma, der hundert (Kühe) wert war, von dem in den Gefäßen gepreßten.

- 4. Warum will sie den beiseite schaffen, den sie tausend Monate und viele Herbste getragen hat? Denn es gibt ja nicht seinesgleichen unter den Geborenen und unter den Künftigen.
- 5. Als ob sie ihn für einen Schandfleck hielte, hat die Mutter den Indra versteckt, der von Manneskraft strotzte. Da erhob er sich, selbst sein Gewand umlegend; der Neugeborene füllte beide Welthälften an.

#### (Die Mutter:)

- 6. "Da strömen diese (Gewässer) freudig erregt, die wie rechtschaffene Frauen durcheinander kreischen. Frage sie aus, was sie da reden, welchen Felswall die Gewässer durchbrechen?"
- 7. "Reden sie ihm einladende Worte nach, (oder) beabsichtigen die (iewässer Indra's Schande? Mein Sohn hat diese Flüsse laufen lassen, nachdem er mit der großen Waffe den Vrtra erschlagen hatte."
- 8. "Um meinetwillen hat dich die junge Frau nicht beseitigt, noch hat dich um meinetwillen die Kusava verschlungen. Um meinetwillen mögen

will doch folgen. 8c: 3, 48, 2. 4.

- 8d. satadhanyà nicht sata + dhanya, sondern wegen der Betonung mit Gr. von einem satadhana abzuleiten. Die Inkongruenz somam sutdeya ganz wie ubhayasya nah piba sucim somam gaväsiram 8, 101, 10.
- 4a. Kein Zweifel, daß sá vor r hier für sá steht. Mit Recht hat Oldenberg diese von Ludwig (V, 466) nur angedeutete Erklärung aufgenommen. 4c: 6, 18, 12c.
- 5c. Vgl. svayám átkaih 2,35,14. átka drückt wie lat. habitus bald das Aussehen. äußere Gestalt, bald die Verkleidung oder Tracht aus. 5d = 10,45,6b; vgl. 3,6,2a.
- 6ab sind Gegensätze. Der Jubel bezieht sich auf die Befreiung, das Geschrei auf die Vergewaltigung durch Vrtra. Dieser Gegensatz wird in 7ab wieder aufgenommen.

6d: 1, 73, 6d.

- 7a. nivid: Gemeint ist den Charakter der nividah tragend. Die Nivid's des Rituals sind Einladungsformeln, die die lobenswerten Eigenschaften und Taten der Götter aufzählen.
- 7b. Säy. meint, daß die Gewässer die Schmach des Vrtramordes auf sich genommen haben. Diese Anschauung widerspricht der alten, im RV. vertretenen, wonach der Vrtramord Indra's größte Ruhmestat ist. Es ist nur ge-

sagt, daß das, was die Flüsse verkünden. nichts weniger als eine Schaude für Indra ist 7d == 4, 19, 8b.

8a. Das entscheidende Wort ist mamat (vgl máma in 7c). Den Sinn trifft Oldenberg's auf Benfey und Ludwig (V. 466) zurückgehende Ableitung von máma. mámat1 ist eine Mischbildung aus mama und mat, wohl eine Augenblicksbildung, doch vgl. Pali mamam 'mich'. ab und cd sind Gegensätze. caná ist negativ, ciá positiv. 9a setzt 8ab fort. Die Betonung der Verba in ab mag durch das doppelte cand hervorgerufen sein wie 10,95,14 durch doppeltes ádhā. In a gibt die Mutter zu, daß sie Indra ausgesetzt habe, aber dies geschah nicht um ihn loszuwerden. Der wahre Grund der Aussetzung, die Furcht vor seinem Vater, ist zwischen den Zeilen zu lesen. Ebenso ist es nicht auf ihre Veranlassung geschehen, daß die Kusavā ihn verschlungen hat. Wohl aber ist es ihr zu danken, daß das Wasser ihn verschont hat. Die wwatt ist natürlich die junge Mutter selbst. parása könnte auch als 1. Pers. gefaßt werden. b und c gehen auf den gleichen Vorgang. kueded in b ist doch wohl der Name eines Flusses, in den das ausgesetzte Kind Indra gefallen war, nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mbh. 5, 48, 37 liest die Bomb. Ausg. mamattare (nach Nīl. = balavattara, dem Sinn nach samgrāme). Aber die Lesung ist unsicher; die Calc. Ausg. hat sahottarah, die Ausg. der NSPr. rathântare. Dies gibt wenigstens einen Sinn. 

\* Vgl. 1, 158, 5. Nach Sāy. aber N. pr. einer Rāksasī.

sich die Gewässer des Kindes erbarmt haben, um meinetwillen erhob sich plötzlich der Indra."

9. "Nicht um meinet willen hat Vyamsa dich, du Gabenreicher, verwundet und dir beide Kinnbacken abgeschlagen. Obwohl verwundet wardst du da seiner Meister; du hast mit der Waffe den Kopf des Dasa zerschmettert."

# (Der Erzähler:)

- 10. Die Kalbin gebar den stämmigen, starken (?), unangreifbaren Bullen, den kräftigen Indra. Die Mutter (ließ) das Kalb ungeleckt laufen, das sich selbst seinen Weg sucht.
- 11. Und die Mutter blickte dem Büffel nach: "Mein Sohn, jene Götter lassen dich im Stich." Da sprach Indra, im Begriff den Vrtra zu erschlagen: "Freund Vișnu, schreite so weit als möglich aus!"
- 12. Wer hat deine Mutter zur Witwe gemacht? Wer wollte dich im Liegen (oder) Gehen töten? Welcher Gott fand Gnade vor dir, als du den Vater am Fuße gepackt und zerschmettert hast?

### .(Indra:)

13. "Aus Not kochte ich mir die Eingeweide des Hundes, unter den Gottern fand ich keinen Erbarmer. Ich sah mein Weib ungeehrt. Da hat mir der Adler den Süßtrank gebracht."

## 4, 19 (315). An Indra.

- 1. "Also erwählen dich, Indra mit der Keule, nunmehr die Götter alle, die Helfer, die sich gern rufen lassen, (und) beide Welten, (dich) den großen, erstarkten Recken als einzigen im Vrtrakampf."
- 2. Die Götter verzichteten wie die Greise; du Indra wurdest der Allkönig, deinen wahren Platz einnehmend. Du erschlugst den Drachen, der die Flut umlagerte; du hast die alltränkenden Flußläufe gefurcht.
- 3. Den nimmersatten, ausgespreizten Drachen, den man nicht wecken soll, der ungeweckt schlief, der die sieben Ströme belagerte, hast du, Indra, mit der Keule an einer gelenklosen Stelle zertrennt.
  - 4. Indra zerstäubte mit Kraft den Erdboden wie der Wind das Wasser

mit Hillebrandt als 'Rabenmutter' auf die Mutter Indra's zu beziehen. So wird c als Gegensatz verständlich. \*\*\*stave\* ist eben das ausgesetzte Kind. Pischel (Ved. St. 2, 48) vergleicht passend 1, 33, 11b; 10, 30, 4a¹. Der Opt. Perf. mampdysse ist der potentiale

8d knüpft an 5c an.

9b. Vgl, AV. 2, 29, 7, zu 1, 32, 6d und 10, 105, 7c

10c. 'Ungeleckt', da sich die Mutter nicht um

ihn kümmert. 11d = 8, 100, 12 a

12d: 10, 27, 4d.

Tristubh. 4, 19.

 Worte der Gütter, die ihre Abdankung und Indra's Wahl zum Führer begründen. Zur Situation vgl. 4, 17, 1 dtra könnte auch auf den folgenden Lok. vrtrahdtye in d hinweisen.

1d. Nämlich zum Anführer, vgl. 8, 12, 22. 25.

2b. Zu satyáyoni vgl. 10. 99, 2b.

2c = 3, 32, 11a; 6, 30, 4c.

2d. vartaníh — višvádhenāh, Sāy. višvasya prinayitrih — nadih. Ebenso zu Str. 6 und TBr. 2, 8, 4, 4: s. zu 1. 2, 8.

8cd: 4, 17, 7cd

4a. akşodayat ist das Kaus. zu kşodanin 58,6c.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dazu noch 10, 43, 3.

durch seine Stärke. Er zwang die Festen, seine Kraft aufbietend, er schnitt die Flügel der Berge ab.

- 5. Wie Frauen taten sie ihren Leibesschoß auf, wie Wagen setzten sich die Felsen mit einem Male in Bewegung. Du befriedigtest die (den Fels) durchbrechenden (Flüsse), dämmtest ihre Wogen ein; du ließest die eingeschlossenen Ströme laufen, Indra.
- 6. Du hießest für Turviti und Vayya den strömenden großen, alltränkenden Fluß ehrerbietig still stehen, die bewegte Flut; du machtest die Ströme leicht zu durchschreiten, o Indra.
- 7. Er schwängerte die Unvermählten, die wie die Quellwasser glucksten, (er schwängerte) die sittsamen jungen Frauen, die dahinschwindenden. Er tränkte die verdursteten Steppen und Ebenen; Indra melkte die Geltkühe, die einen guten Hausgemahl (in ihm) haben.
- 8. Viele gelobte Morgen und Herbste ließ er die Wasser laufen, nachdem er den Vrtra erschlagen hatte. Indra zapfte die umstellten eingezwängten Flusse an, um über die Erde zu fließen.
  - 9. Den von Ameisen benagten Jungfernsohn hast du Falbenlenker aus
- 4c. In 4, 1, 15 heißt der Fels ubdhá. M. Müller hat in den früheren Ausgaben drihá ny àubhnāt, Pp. drihá | ni | aubhnāt | , in den neueren dagegen drihány aubhnāt, ebenso die Bomb. Ausg. von 1889, der von M. M. unabhängige indische Pp. und Sây. zu TBr. 2, 4, 5, 3. Mit ni ist Wz. ubh sonst nicht belegt. die Bedeutung von ubh überhaupt noch unsicher. Ob Worthaplologie für driháni ny àubhnāt? In der ganzen Str. erscheint Indra als der revolutionäre Gott. Man sollte darum erwarten: er lockerte das Feste (vgl. 2, 24, 3). Zu usamanah ist usamānah 4, 22, 2 und usānāh 4, 16, 14 zu vergleichen.
- 4d. Die Sage von den gefügelten Bergen, s. MS. 1 p. 152, 12; RV. 2, 11, 8; 6, 30, 3. Säy.: kakubhah pakṣān avabhinat. Zu TBr. 2, 4, 5, 3 aber erklärt er kakubhah als Bergspitzen.
- Indra zersprengt die Felsen, um die eingesperrten Flüsse zu befreien.
- 5a. dadruh jedenfalls zu dr, nicht zu drā. abhipra-dr bedeutet später im Pass. sich brechen, von der Flut, Mbh. 8, 78, 38. pra-dr Pass. sich spalten, aufspringen, Ait. Br. 6, 35, 1. Vgl. noch BV. 5, 45, 3.
- 55. Die Berge brachen als Quellen auf.
- 5c. dtarpayah: vgl. aramnāh 5, 32, 1. Sāy.: du fülltest sie mit Wasser. Zu visftah vgl. 1,73,6; 4,18,6d; 8,89,4. ubjáh Verbalform,

- nicht ein Adj. ubjá (Oldenberg, Hillebrandt Vgl. ubján 1, 52, 2.
- 5d = 4,42,7d.
- 6a-c. Die Sage von Turviti und Vayya. vgl 1, 54, 6; 61, 11; 2, 13, 12; 15, 5.
- 6c. Das namas ist doch wohl auf Seiten des Flusses, denn auch 3, 33, 10 heißt es in ähnlicher Situation von dem Fluß ns te namsat
- 6d. Der Plural weist auf andere Flußübergängwie den des Turvasa und Yadu (1, 54, 6; 174, 9 u. ö.) und des Visvämitra (3, 33).
- 7. Indra als der alles befruchtende Bulle (vgl. 6, 44, 21). Die einzelnen Sätze mögen z. T als Metaphern für diese Tätigkeit zu denken sein (vgl. 2, 11, 2a; 7, 23, 4; 82, 3d; 10, 43, 8; 138, 1c; 8, 69, 2). Hillebrandt hat richtig erkannt, daß die Str. eine Klimax ist.
- 7a. Vgl. 4, 18, 6b. 7c: 6, 62, 2d.
- 7d. Pp. dám 'supatnih | Ob Umstellung für su-dampatnih? Vgl. 6, 3, 7 dám supátni. Oder: einen leistungsfähigen Gemahl habend? Vgl. 10, 138, 1d und dámsu 1, 184, 4; 141.4.
- 8b = 4, 18, 7d.
- 8c: 5, 32, 1. 2; 2, 11, 2.
- Berühmte Rettungen und Heilungen Ungenannter.
- 9ab. Der ausgesetzte Jungfernsohn 4, 30, 16; 2, 13, 12; 15, 7; vgl. 1, 112, 8.
- 9b. nivééanát, nach Say. aus dem Ameisenhaufen.

seinem Unterschlupf geholt. Der Blinde wurde sehend, als er die Schlange anfaßte. Der Pfannenbrecher kam davon, es heilten seine Gelenke.

10. Deine früheren Taten hat ein genauer Kenner der Tatsachen dem Eingeweihten verkundet, du Redekundiger, genau so wie du die sich selbst lobenden Krafttaten. die mannhaften Werke vollbracht hast, o König.

11 = 4, 16, 21.

# 4. 20 (316). An Indra.

- 1. Von fern und nah soll uns Indra zur Hilfe kommen, der Überlegenheit verleiht, der Gewaltige mit den gewaltigsten (Mannen), der Männerfürst mit der Keule im Arm, der im Treffen, in den Schlachten die Angreifer überwindet.
- 2. Indra soll mit seinen Falben zu uns kommen zur Hilfe und Gabe geneigt. Der freigebige Keulenträger, der Überfluß hat, möge bei der Preisgewinnung unserem Opfer hier beistehen.
- 3. Wenn du diesem Opfer von uns den Vorzug gibst, wirst du unsere Absicht erreichen. Um wie ein Glücksspieler Schätze zu gewinnen, wollen wir durch dich den Wettstreit des Nebenbuhlers siegreich bestehen, o Keulenträger.
- 4. Da du Verlangen trägst, sei fein wohlgemut bei unserem wohlgepreßten Soma, du Selbstherrlicher. Trink, Indra, von dem angebotenen Süßtrank, berausche dich mit an dem blumigen Saft!
- 5. Der Überfluß hat an neuen Rṣi's, wie ein reifer Baum, wie ein Sichelmann, der Sieger. Wie ein Junggeselle, dessen Sinn nach einer jungen Frausteht. lade ich dich, den vielgerufenen Indra, ein.
- 6. Der selbststark wie ein Berg, reckenhaft, von alters schon zum Siegen geboren ist, der gewaltige Indra, der Furchtbare, erbricht wie einen festen Pferch (den Vala), der von Gut gedrückt voll ist wie der Schöpfeimer von Wasser;

%c Der Blinde, 2, 13, 12, 15, 7, 4, 30, 19; vgl 8, 79, 2; 1, 112, 8, 10, 25, 11

9d Der ukhacchid kann nach dem ahnlichen Wortlaut von 8, 79, 2d nur eine Bezeichnung des Lahmen (2, 13, 12; 15, 7; 4, 30, 19) sein. ukhacchid ist gebildet wie kalusadir Sat. 4. 5. 10, 7 und wohl der Pfannenbrecher, der die Hüftpfanne gebrochen hat (s. Windisch im Festgruß an Böhtlingk S. 115; Bloomfield, AJPh. 38, 13). ukha (Du) scheint auch in Kāth. 3 p. 2, 15; MS. 4 p. 4, 9 cinen Körperteil zu bezeichnen. Will man ukhu im gewöhnlichen Sinn nehmen, so wäre an ein Gefäß zu denken, in dem das lahme Kind transportiert oder ausgesetzt wurde. Daß in den drei Fällen von ausgesetzten (4, 30, 19) Kindern die Rede ist, scheint das Natürliche. Dafür spricht 4, 30, 19. Anders liegt der Fall in 8, 79, 2, 10d: 7.21.4.

- 1c öjişthebhih, sc. nfbhih. Die Ergünzung ergibt sich aus nrpātih. Gemeint sind die Marut (Sāv.).
- 3. Die Bilder sind hier dem Wettrennen entnommen.
- 86: 5, 31, 11 d: 9, 4, 3a. Die Absicht wird in cd angegeben.
- 3d. Zu aryá ajím vgl. 4, 24, 8b; 1, 73, 5c.
- 4c. 7. 91, 6d. 4d. prsthyà s. zu 2, 13, 4: 4, 3, 10.
  5b. 1, 66, 3cd. An fétā wird Anstoß genommen.
- Roth (ZDM(†. 48, 111) vermutet cétà 'erntend'.
  Doch gibt auch fétà einen guten Sinn: Als
  Sieger hat Indra Lobsänger und Schätze im
  Überfluß. In den beiden Vergleichen ist der
  Instr. phalaih (an Früchten), bez. yavena (an
  Korn) hinzuzudenken. 6a: 1, 64, 7b.
- 6c. Mit Gr. orajám für vájram. Vgl. 6, 66, 8d. Man könnte auch valám vermuten. An diesen denkt jedenfalls der Dichter. Das Beste aber Annahme einer eigentümlichen Handel logie für vájrena valám.

6d: 10, 42, 2c; 108, 7d.

4, 20.

- 7. Dessen keiner überhaupt ein Verwehrer ist, keiner ein Hinderer seiner Freigebigkeit und Gabe. Ermanne dich, du Starker, Gewaltiger, gib uns, du Vielgerufener, Reichtümer!
- 8. Du verfügst über den Reichtum, über den Wohnsitz der Völker und du bist der, der den Pferch der Rinder öffnet. Den Männern gern nützend, in den Schlachten den Vorsprung gewinnend, bist du der, der zu einer großen Masse von Gut führt.
- 9. Welches ist die Macht, durch die er der Mächtigste heißt, durch die der Recke jedwedes Schlachtgeschrei hervorruft? Dem, der viel opfert, behebt er am ehesten die Not und bringt dem Sänger Besitz.
- 10. Setz uns nicht hintan, bring mit, gib uns das, was dir in Fülle zu Gebot steht, um es dem Opfernden zu schenken! Bei einer neuen Gabe möchten wir in diesem vorgetragenen Loblied es preisend von dir verkünden, o Indra.

11 = 4, 16, 21.

## 4, 21 (317). An Indra.

- 1. Indra soll zu uns zum Beistand kommen, hier soll der gepriesene Held Zechgenosse sein, der erstarkt seine vielen Kräfte wie der Himmel seine überlegene Herrschaft entfalten möge.
- 2. Seine Bullenkräfte sollet ihr hier preisen, des Glanzreichen, gegen die Männer Freigebigen, dessen Umsicht wie ein weiser König überlegen, aus Not helfend, die Völker beherrscht.
- 3. Indra soll alsbald vom Himmel, von der Erde kommen, vom Meere oder vom Urquell, von Svarnara, uns zum Beistand in Begleitung der Marut, oder aus der Ferne von dem Sitze des Gesetzes.
- 4. Der über gediegenen großen Reichtum gebeut, den Indra wollen wir in weisen Reden preisen, der mit Väyu an den Gomatī(flüssen?) siegt und mutig vorwärts zum Glück führt.
- 5. Der Huldigung auf Huldigung türmt, die Rede treibt, sie hervorbringend, um zu opfern, der vielbegehrte Hotr, der den Vortritt hat, soll mit seinen Lohgedichten den Indra zu den Opfersitzen herbringen.

7a. ná - jánusa wie später na jatu.

4, 21.

Tristubh.

25: 5, 58, 2d. Oder: des freigebigen Herrn (Ved. St. 1, 43).

2c. Oder: Wie der krátu eines weisen Königs, mit der bekannten Brachylogie im Vergleich.
2d: 8, 24, 19 c.
3b: 1, 163, 1 b.

sodrnara, wie es scheint, ein heiliger See, jedenfalls ein somareicher Distrikt, vgl. 8, 6, 39;
 65, 2; 103, 14.
 8d. Den höchsten Himmel.

4c. Wohl Anspielung auf eine bestimmte sonst nicht mehr erwähnte Begebenheit. gömaß bezeichnet im Plur. ein bestimmtes Flußgebiet, vgl. 5, 61, 19 (8, 24, 30). Nach Säy. ist gömatigu s. v. a. sendsu.

5ab. Auf den Hotr in d zu beziehen.

5d. sádaneşu, Sāy. yajnagrheşu. Möglich auch: auf den Feueraltären.

<sup>76: 4, 31, 9</sup>b. 7c: 4, 29, 3c.

<sup>8</sup>a. Oldenberg vermutet hier wie 6, 71, 6 ksdyasi und vergleicht 1, 32, 15; 10, 9, 5.

<sup>86.</sup> Bild für die Freigebigkeit.

<sup>8</sup>d. Vgl. zu 10, 53, 7d.

<sup>96.</sup> můhu ká cid Haplologie für muhuká ká cid (Akk. n. pl.), vgl. 4, 16, 17.

<sup>9</sup>c: 6, 67, 8d.

<sup>10</sup>d. Versprechung künftiger Opfer und Danksagung.

<sup>16.</sup> Vgl. 4, 20, 4d.

<sup>1</sup>c. ydsya hter reflexiv, vgl. Oldenberg z. d. St. 1d: 8, 41, 5 e.

- 6. Wenn sie tatenlustig aus Tatendrang zum Fels eilen werden, die im Versteck des Ausija sitzen, dann (komme?) herbei der säumige (?) Hotr des Pastya, der unser großer Wagenführer (des Opfers) in den Gehegen ist.
- 7. Wenn ihn ganz und gar die Wut des Bharvara-Stieres begleitet zum Sieg für den Sänger, wenn er ihn heimlich im Versteck des Ausija wenn er zum Antreiben, zum Lauf, zur (Kampf)lust geeignet ist.
- 8. Wenn sich die Breiten des Berges auftun und die Fluten der Gewässer sich regen mit ihrem Naß, (dann) findet er in dem Versteck des Gaurabüffels, des Gavayarinds, wenn die Frommgesinnten zu Gewinn ausfahren.
- 9. Glückbringend sind deine Fäuste und wohlgebildet deine Hände, die dem Sänger die Ehrengabe überreichen, o Indra. Was soll dein Stillsitzen? Warum wirst du nicht lustig? Warum brennst du nicht darauf zu schenken?
- 10. Fürwahr, Indra der wahre Gebieter über das Gut, der Töter des Vrtra soll dem Puru Errettung bringen. Vielgepriesener, erwirk uns ernstlich Reichtum! Ich möchte deiner göttlichen Gunst teilhaft werden.

11 = 4, 16, 21.

### 1, 22 (318). An Indra.

- 1. Was Indra von uns gern hat und was er wünscht, das soll der Große, Mutige von uns bestellen, der Freigebige: Erbauung, Loblied, Soma (und) Lobgedichte, der mit Kraft den Schleuderstein tragend auszieht.
- 6-8. Rätselhafte Anspielung auf unbekannte Vorgänge, die an die Valageschichte anklingen 6b ausija ist entweder Kaksivat (1,18,1;119,9;122,45) oder der König Rjisvan im Piprumythos (10,99,11) oder der Kaufmann Dirghasravas (1,112,11), 'der fliegende Kaufmann' (5,45,6;6,4,6). Welcher hier gemeint sei, ist ungewiß Das Patron. pastya nur hier, ebenso bharvara in 7. Ob Pastya derselbe wie Ausija, und pastyasya hota d. i. Agni in 5,41,5?
- 6d. Über samvárana s. 7, 3, 2; AV. 2, 6, 3 --VS. 27, 3. In der letzten Stelle geht die Wahl des Agni (ornate brākmaņāh) vorsus, und die Komment. zu VS. beziehen samvárana folgerichtig auf diese Kooptation des Agni durch die erwählten Priester. Aber in RV. 7, 8,2 bedeutet samedrana den Verschluß' oder das Versteck des Agni, aus dem er ausbricht und zum Waldfeuer wird. Dort und in 10,77,6 hat samear. das Beiwort makdh, während in 4,21,6 makán daneben steht. In der metapherreichen Str. 9, 107, 9 ist samváranání nicht sicher zu bestimmen. 5, 38, 10 wird ein Rai Samvarana erwähnt. Wir haben also die Wahl zwischen drei Bedeutungen: N. pr., Priesterwahl und Verschluß oder Versteck = gohe in 7ab. Ob ein Kampfstier wie 1,88,14?

- 7cd. Starke Ellipsen, zu deren Ergänzung man die Sage kennen müßte. Wer ist Subjekt? Agni oder der Stier? Handelt es sich um das langwierige Ausreiben des Feuers aus den Reibhölsern?
- 7d. Ob ydd dhiyé gegen Pp. in ydd hiyé zu trennen? hiyé Inf. von hi. hiyé: prahyè (10, 109, 3) wie bhuvé (10, 88, 10): paribhvè (2, 16, 3)\* Zu prá in d erganzt Say passend bhavati. Vgl. 4, 20, 10b.
- Die Str. sieht wie eine oratio recta der Erzählung aus.
- Sa. várāmsi die Seiten oder die Tore? Say. dvārāni; s. zu 4, 5, 8.
- 8c. góha ist im Ritual die Grube für Mist, Ap. Śr. 7, 16, 1. gaurá und gavayá sind zwei verschiedene Tierarten. Vgl. TS. 5, 5, 11, 1; Ait. Br. 3, 34, 2; Šat. 1, 2, 3, 9.
- 9a. Sāy. erklärt, als ob sukŕtā dastānde, śobhanakarmāņau. 9b: 2, 22, 3c. 10b: 1, 63, 7d. 10c. krátvā könnte nach 8, 33, 6 auch mit pūrustuta verbunden werden. 10d: 5, 57, 7d.

Tristubh. Im einzelnen manche Schwierigreiten.

- d mit Sāy. zu karati. cid tritt gern hinter oder vor d (1, 152, 8; 2, 12, 15; 4, 11, 6; 7, 3; 1, 38, 7; 4, 18, 1 u. a. m.).
- 1d. ásmanam, Sāy vajram.

Die paridhi-Hölzer? Das bekannte Betonungsgesetz der Infin. auf -e.

- 2. Der Bullenhafte, der die einen Bullen enthaltende (?) vierkantige (Keule) mit den Armen schleudert, der Gewaltige, Mannhafteste, Mächtige, der zum Prunk sich in die Parusni (wie) in Wolle kleidet, deren Flocken er zur Freundschaft umgelegt hat;
- 3. Der Gott, der als der erste Gott geboren groß an Siegen und an großen Kräften ist, er macht Himmel und Erde durch sein Ungestüm erbeben, wenn er die begierige Keule in den Armen hält.
- 4. Alle Dämme und die vielen Ströme, Himmel und Erde zitterten vor dem Recken bei seiner Geburt, da der Kampfwütige die beiden Mütter von dem Rinde wegholt. Die Winde brüllten wie Männer in ihrem Umlauf.
- 5. Dies aber sind deine großen (Taten) des Großen, o Indra, die bei allen Somaopfern zu verkünden sind, daß du, mutiger Held, mit wagemutigem (Sinn) es wagend den Drachen mit der Keule kräftig abgetan hast.
- 6. Dies aber sind alles wahre Taten von dir, du Mannhaftester: Die Milchkühe laufen aus dem Euter des Bullen hervor. Aus Furcht vor dir liefen da die Ströme rasch davon, du Bullenmutiger.
  - 7. Dabei werden durch deine Hilfe, du Falbenlenker Indra, auch diese
- 2a. vɨṣamdhɨm: Oldenberg vermutet recht ansprechend trɨşamdhɨm ('drei Fugen habend') nach AV. 11, 10, 3. 27. Doch könnte das beliebte Wortspiel mit vɨṣan beabsichtigt sein.
- 2cd. Dunkler Zug, der 5, 52, 9 bei den Marut wiederkehrt. Etwas Ähnliches 8, 20, 25-26. Indra, bez. die Marut, legen sich die Parusnī als Wolle um oder kleiden sich in der P. in Wolle. Das soll wohl heißen: Beim Überschreiten der P. bleibt der Schaum der P. wie Wolle an ihnen hängen. Pischel (Ved. St. 2, 210) sieht darin eine Anspielung auf den Wollund Schafreichtum der Paruspiufer und denkt Indra bez. die Marut mit Widderfellen bekleidet. Jedenfalls muß zwischen parusni und párvan (= párus) in d ein näherer Zusammenhang oder ein Wortspiel bestehen. párvan und párus 9, 15, 6 bezieht schon Graßmann auf die Flocken der Wolle. Es sei, so meint Pischel, eigentlich die Tracht der Marut, und aus Freundschaft zu ihnen habe Indra die gleiche Tracht angelegt. sakhuava bezieht sich aber wohl auf die Freundschaft Indra's zu den Menschen.
- 2c. Zu uşámāṇaḥ vgl. die gleichgebildete Form uśámāṇaḥ 4, 19, 4.
- 8b = 6,32,4b. Say. maho mahadbhih.
- 8c: 2, 11, 6c.
- 4a. Vgl. 4, 17, 2. Sāy. erklärt ródhāmsi als Höhen, Berge, praedtah als Meere. Ob Festen und freie Bahnen, oder Dämme und Flüsse?

- 4c Ist das wörtlich zu verstehen als ein Beispiel von Indra's Gewalttätigkeit? Das erste a ist Präverbium; das zweite, Präpos. dbhr steht mehrfach im Sinne von a-hr, vgl. 10, 60, 10h mit 10, 161, 2c. c mit dem betonten bharati ist entweder Nebensatz zu ab oder Vordersatz von d. Zu mātārā (Du.) und gōḥ (Sg) vgl. 3, 33. 3c; 7, 2, 5c. gōḥ könnte auch Ellipse sein: der gewalttätige (Sohn) der Kub. der Bulle Indra. Sāy. bezieht die beiden Mütter auf Himmel und Erde, gōḥ auf die Sonne 4d scheint sich noch auf die Geburt Indra's zu beziehen.
- 5ab: 1, 51, 13; 8, 100, 6; 10, 39, 4.
- 6b. Paradoxon. Die Regenwasser aus dem Euter des Bullen (des Parjanya oder des Himmels, vgl. 3, 1, 9). Oder b mit cd enger zu verbinden: Die Flüsse aus dem Euter des Berges oder des Vrtra. 6cd. Derselbe Gedanke 10, 111, 9 b; 7, 21, 3.
- 7ab. Wiederum die Flüsse. stavanta doch wohl passivisch. Oldenberg vergleicht zur Konstruktion 6, 26, 7c. Will man stavanta aktivisch nehmen, so wäre an 4, 18, 7; 7, 18, 24; 10, 124, 9 zu erinnern. Der Sinn ist aber doch wohl, daß die Ruhmestat des Indra auch den Flüssen bei den Menschen Lob eingebracht hat, vgl. 8, 38, 8.
- 7c. yát sim ánu auch 1, 87, 9; 141, 9. badbadhänáh, Sāy.: ortrena badhyamanāh, also zu bandh.
- 7d. dirgham dnu prásitim auch 10, 40, 10b.

autiliebild Schwesters geprissen, machden du die Eingerwängten befreit um nach langer Gefangenschaft zu fließen.

8. Der berauschende Stengel ist ausgedrückt wie ein Strom. Dich soll Macht des mit Fleiß den Opferdienst besorgenden, des Ergithenden' zu uns heranziehen wie das schnelle Roß den Zügel des Rindes. (dich) den Starkkräftigen.

- 9. Für uns tu deine höchsten besten Mannestaten, deine Siege insgraan du Siegreicher! Gib die Feinde in unsere Hand, daß sie leicht zu töten meiest Schlag die Waffe des neidischen Sterblichen fort!
- 10. Auf uns hör fein, du Indra; teil uns ansehnliche Gewinne zu. Für ung. setz alle Schenkungen in Bewegung: sei du uns fein ein Rinderschenker, du Gabenreicher!

11 = 4.16.91.

## 4, 23 (819). An Indra.

- 1. Wie hat er den Großen' erbaut? An welches Hotr Weihspruch fand er! Gefallen und (kommt) zum Soma als zum Euter? Voll Verlangen trinkend, an dem Trank Gefallen findend ist er übergroß herangewachsen dem Erglithenden 📳 zum Reichtum.
- 2. Welcher Mann hat ihn zum Zechgenossen bekommen? Wer wurde zeiner Gnaden teilhaft? Welches Wunder von ihm hat sich gezeigt? Wird er zum Beistand, zur Förderung des dienstbereiten Opferers geneigt sein?
- Wie hört Indra den Ruf? Wie weiß er, wenn er hört, ihm zu helfen? Welches sind seine vielen Zuwendungen? Wie kommt es, daß sie ihn den Beschenker des Sängers nennen?
- 4. Wie kann der, der eifrig den Opferdienst besorgt, seinen Reichtum 🕬 langen, wie er ihn sich wünscht? Der Gott nehme meiner rechten (Worts) wahr, die Huldigung annehmend, an der er seine Freude haben wird.

Sa. Auch Say, restindet meddyak mit amidk me steht dann wie oft im Padaausgang vor dem Vergleich.

85. Admet: so oder mit Säy, als Nom.: der Opferdienst des Diensthesorgenden (vgl. 5, 42, 10c). 80d. industrideges, Agui's oder des Priesters (wie sundata) 4, 2, 15; suant 4, 28, 1; suchmonag 4, 23, 6). Im Vergicich sollte man umgeliebrt erwerten: Wie der Zügel des Bob, Aber foun wirds ad in der Luft bilagen. Der Verrieich wird nur verständlich, wenn Pford, and Rind ansatumentresponent and and piptigrake Roft, das Ried mittenkt. teop-nie galit slicht zu ruspelse. In ist wohl diel, jie 5, sie reskinden, oder steht selt these the turnifices sell, of the Ends mailet which 4, 26, 6 and 22, 4 pt diffe and optimized an

9d = 7, 95, 8c.

10c. transparanthib wie at paranthis tramatam 10, 39, 2 10d fast == 8, 80, 218,

Tristubh.

la. sordhat: Subjekt der Hotz, nach dem d nachete Sats fragt, Nach Say, abor das Lobited. 15: 8,85,10d. sómán údkal such 8,48,85. Der

Sinn ist: wie des Kalb sam Euter der Mutten. 1d: 8, 88, 90. swells schwerlich Attribut 4 dhaneya. Vgl. Accoutan 4, 2, 16.17 and

22, So. Dem Regithender, ver Miter oduci innerer Erleuchtung.

So: 2, 24, 10a. Say.; "oder wenn wird des In

25. mages, who oh his or Money

Sei B. C. Ta

de. Balann, des Juden (May.).

- b. Wie und an welcher Freundschaft eines Sterblichen hat der Gott bei beitergang dieser Morgenröte Gefallen gefunden? Wie und welches ist seine Freundschaft für die Freunde, die an ihn ihren wohlgeschirrten Wunsch gerichtet haben?
- 6. Dürfen wir dann deine Freundschaft ein Gefäß für die Freunde nennen? Wann dürfen wir wohl von deiner Brüderschaft öffentlich sprechen? Zu Ehren des Schönen streben seiner herrlichen Erscheinung, die gar wunderbar wie die Sonne ist, die Rinderherden zu.
- 7. Um die Falschheit zu zerstören, die Fallen stellende, die keinen Indra kennt, schärft er die scharfen Pfeilspitzen zum Angriff, während der gestrenge Schuldvergelter unsere Schulden in die Ferne zu den unbekannten Morgenröten abgeschoben hat.
- 8. Denn der Wahrheit Gaben sind viele: Die Erkenntnis der Wahrheit zerstört die Unredlichkeiten. Der Mahnruf der Wahrheit hat die tauben Ohren des Äyu geöffnet, zündend, wenn er verstanden wird.
- 9. Die Wahrheit hat feste Grundlagen, viele glänzende Wunder zum Schauen Durch die Wahrheit werden lange Zeit die Lebenskräfte in Bewegung gesetzt, durch die Wahrheit kamen die Kühe den rechten Weg.

58 4, 25, 1b.

5d. Vgl 3, 49, 1b, 5, 32, 12d, 8, 2, 39c, 10, 43, 2b, 8, 19, 18d Das Gespann des Wunsches ist das Loblied, mit dem er dem Gotte nahegebracht wird Wz. tans ist bei dem geringen Material nicht sicher zu bestimmen

6a Das Gefäß ist ein Bild der Freigebigkeit. Bergaigne (Études p 126) verweist passend auf 6, 24, 9, vgl. AV 11, 2, 11 ktm åt auch 4, 30, 7

6cd. Der Sinn dieser Zeile und der Zusammenhang mit dem Vorhergehenden ist nicht klar

- 6c. 5, 44, 2a; 3, 4a. sárgāh ist wohl mit gôh in d zu verbinden, vgl. gávām ná sárgāh 4, 51, 8, 52, 5; gávām sárgam 1va 5, 56, 5 und die Verbindung von srj mit gáh usw 7, 36, 1; 81, 2 sárga bezeichnet hier die ausgetriebene Herde.
- 6d: 1, 148, 1d. isa å goh erinnert an ila å goh 4, 3, 9 und svår nå citrátamam isa å an svår nå isiró babhūtha 6, 29, 3. Das eigentliche Rätsel der Str. ist ise, das su den schwierigen Formen des RV. gehört. Ist ise (auch 6, 22, 5; 8, 46, 17; 10, 20, 7) von is als 8. Sg. su isanta 1, 184, 5 oder von i (wie hise, stuse) absuleiten? Ist ise Singularform und nicht sum Verbum finitum umgewandelter Infin. so liegt der Fall wie in 1, 30, 1 väsandatah siäce.

la. drúham — anindróm: die Falschheit

(drik) ist hier wie av druj der Unglaube, im Gegensatz zu rtd (av aša), dem rechten Weg der Wahrheit und dem rechten Glauben drüh — rta ( - av druj — aša) sind auch 1, 121, 4, 133, 1, 2 23, 17 Gegensatze

7b tétikte tujáse vgl tújyam tejate 10,138,5 Sãy 'die schon vorher scharfen Waffen scharft er noch besonders, um ihn zu töten' Vgl tunjānā áyudhā 9,57,2

7cd 2, 23, 17c Die Parallele könnte an obiger Stelle die Vermutung rodoff nahelegen¹ Dann müßte dfnatā ugdsah von babadhe als Objekt abhängig sein Oldenberg verweist mit Recht auf AV 9, 2, 18 Die Konstruktion mit 2 Akk wie 1, 120, 11 (s d) Zu den unbekannten Usas ist s. v a auf den Nimmertag Str.7 bildet den Übergang zu der Verherrlichung des rtd, in dem das Lied ausklingt (vgl. 8, 86, 5).

8b rtásya dhitch 9, 76, 4, 97, 84; 111, 2.

- 8d. budhandh sucamanan zu sickah gezogen, während die Worte eigentlich auf den innerlich erwachenden und erleuchteten Menschen
  gehen sollten. Hypallage! ayon doch wohl su
  karna, nicht zu sucamanan trotz 1,147,1a
  96: 5,78,3a.
- 9d. Anspielung auf den Panimythos. Oder nach Säy.: sie kommen (als Daksinä) sum Opfer Jedenfalls doppelter Sinn von rtd.

<sup>1</sup> Oder Worthapiologie für rad radott?

10. Wer an der Wahrheit festhält, hat von der Wahrheit Gewinn. Die Drang der Wahrheit ist ein Renner, der Rinder erkämpfen will. Für die Wa heit sind (beide Welten) breit, geräumig, tief; für die Wahrheit geben sie als die vortrefflichsten Milchkühe ihre Milch.

11 = 4.16, 21.

### 4, 24 (320). An Indra.

- 1. Welches Loblied wird Indra, den Sohn der Kraft, herlenken, den zur Schenkung geneigten? Denn der Held pflegt dem Sänger Schätze zu geben. Er ist der Herr der uns geschuldeten Gaben, der Kühe, ihr Leute.
- 2. Er ist in der Schlacht anzurufen, er aufzubieten. Indra ist der Schöngepriesene, dessen Gaben echt sind. Der Freigebige soll auf seiner Fahrt dem segensprechenden, somapressenden Sterblichen einen Ausweg (aus der Not) schaffen.
- 3. Nur ihn rufen die Männer in der Schlacht von beiden Seiten; ihre Leiber hingebend machen sie ihn zu ihrem Hort, wenn die beiderseitigen Männer sich gegenseitig aufopfern, um leiblichen Samen zu gewinnen.
- 4. Die Volker sinnen auf Kriegsfahrt, du Gewaltiger, gegenseitig sich aneifernd zum Kampf um Wasserplätze. Wenn die streitbaren Stämme aneinandergeraten sind, dann verlangen die einen im entscheidenden Augenblick nach Indra.
- 5. Dann opfern die andern dem indrischen (Namen), dann soll die Kochspeise den Reiskuchen überbieten, dann soll der Soma die Nichtpressenden (von den Pressenden) scheiden, dann beliebt man einen Stier zu opfern.
- 6. Dem schafft er einen Ausweg, der dem darnach verlangenden Indra den Soma preßt ungeteilten Herzens, nicht unlustig, nur den macht er in den Kampfen zu seinem Freund.
  - 7. Wer heute dem Indra Soma pressen und Kochspeisen kochen und Körner

10a 4, 2, 14d, 1, 46, 14c.

10b turayáh zu túram yatísu 4,38,7, vgl später turaga. Säy, türnam.

10c. 1, 185, 7a; 10, 178, 2c.

10d: 6, 70, 2

4, 24.

Tristubh, nur 10 Anustubh.

1b: 4, 20, 2b.

1d. Wörtlich: er ist der Kuhherr der Dankesschulden. Vgl. 5, 43, 9d

La gibt das Thema des Liedes an.

8a: 10, 42, 4b; 4, 89, 5.

35: 1, 72, 5c; 100, 7b. tanváh mit Oldenberg doppelt zu konstruieren: als Akk. pl. mit ririkodasah, als Gen. sg. mit tram.

8d: 7, 82, 9d.

4 ist nähere Ausführung zu 8.

4a. Zu yége vgl. yuyujré 6, 25, 8b.

45. Wasser (sur Viehtränke, Feldbewässerung usw.) ist nebst Kindern (Str. 8) der gewöhn-29+

liche Kriegsanlaß, vgl. tanaye goso apsu 6, 19, 12, 25, 4, 31, 1 u &.

- 5. Gegenseitiges Überbieten der kampfenden Parteien
- 55 VS. 21, 59. Die pakti ist offenbar das Bessere.
- 5c. vi-prc s. Ap Sr. 9, 3, 20.
- 5d. vrsabhám nach Say. den Indra. 10, 27, 2c aber macht klar, daß der geopferte Stier gemeint ist.
- 6b. itthá, wenn zu wéaté gezogen, wie in itthádhiye 4, 11, 3 (2, 20, 2), itthå dhiyå 1, 2, 6.
- 6c. Aufrecht liest dvivenan, M. M. dvivenam. Die Pp. Ms., ebenso die indische Ausgabe des Pp treten alle für dvivenan ein. Vermutlich hat 4, 25, 3 die falsche Lesart hervorgerufen. c ist mit b, nicht mit d (Oldenberg) zu verbinden. Das wird durch die ähnliche Stalle 10, 160, B deutlich. Das dortige sarve entspricht genau dem obigen sadhrionena mánasä.

7d: 7, 24, 4d.



rösten wird, dem wird Indra bullenhafte Kampfwut verlieben, indem er des Dichtenden Loblieder gern annimmt.

\* 8. Als er' den drohenden Streit gemustert, als er' dem langen Wettstreit des Nebenbuhlers zugesehen hatte, hat die Gattin den Bullen herbei ins Haus gerufen, der von den Somapressenden geködert wurde.

### (Indra:)

9. "Für Höheres macht er ein niedrigeres Tauschgebot. Ich war froh, als ich unverkauft wieder ging. Das niedrigere ersetzte er nicht durch ein höheres. Schwache Geister verderben sich den Handel."

### (Vamadeva:)

10. "Wer kauft mir diesen Indra um zehn Milchkühe ab? Wenn ei die Feinde erschlagen hat, so soll er ihn mir zurückgeben."

11 = 4, 16, 21.

### 4, 25 (321). An Indra.

- 1. Welcher Mannhafte, Götterliebende hat sich heute nach Wunsch der Freundschaft Indra's zu erfreuen? Oder wer ruft (ihn) bei ausgepreßtem
- 8. Der Ausgang des Wettbewerbs um Indra wird sum Schluß in einer kleinen dramatischen Szene dargestellt Indra schwankt lange zwischen den Parteien, da rief ihn seine Frau nach Hause<sup>3</sup> (8). Indra berichtet ihr, daß er sich nicht an die Gegenpartei verkauft habe, sondern daß diese ein su geringes Angebot gemacht habe Nun hat die Partei des Vämadeva gewonnenes Spiel. Vämadeva bekommt Indra in seine Hand und bietet ihn seinen Opferherren gegen gute Belohnung an (10)
- Sa. 10,27,3c Darnach fghāvā als Neutr zu fassen. Will man aber fghāvā als Mask fassen, so wäre zu übersetzen. schwankend (unentschlossen) Aber fghavat, fghavan, scheint nach 1,152,2,3,30,3,10,27,3 'drohend' zu bedeuten, wie für fghay überall 'drohen' paßt
- 85 aryák kollektiv. Die Bedeutung 'Konkurrent' ist hier wieder ganz klar Vgl. 4, 20, 3 d, 1, 73, 5 c und 7, 56, 22 d.
- 9. Der Konkurrent hat verloren Dies wird hier durch ein anderes Bild ausgedrückt Er hat für Indra zu wenig geboten und das Geschäft ist nicht zustande gekommen. Der Gott ist froh, sich ihm nicht verkauft zu haben Das Verhältnis zwischen Gott und Sterblichen wird öfter als ein Handelsgeschäft dargestellt, z B VS 3, 49 parud darvi parapata suparud panar apata vasneva variquetata vasneva variquetata va

- übervoll zurück Wir beide wollen, o Satakratu, Labung und Stärke gegenseitig verkaufen wie angebotene Waren' Say teilt zu der Str einen erläuternden Itihäsa der älteren Erklarer mit Doch hat Oldenberg die Situation richtiger erfaßt
- 9a Mit Recht verweist O auf AV 3,15,5 Dort finden sich wichtige Elemente unserer Str wieder Dem vasnám car entspricht dort prapanám car (auch Hir Gs. 1, 15, 1) und dem bhúgasā kánsyah dort bhúgah und ká niyah bhúgasā ist der Instr. beim Tausch wie Att Br 1,27,1 9c kánswah sc vasnám
- 9d diná dákjah ist unfertiges Komp, vgl dináir dákjaih 4,54,8, dinádakjah 10,2,5 ví duhanti prá vánám vi-duh eigentlich vermelken, vgl. 7,4,7d váná doch wohl su vaní; 'Kaufmann' Ob ursprünglich pravánám wie prapanám?
- 10. Der Gedanke an einen Verkauf oder Versatz des Indra auch 8, 1, 5 Manche Ausleger denken hier an den Verkauf eines wirklichen Götterbildes (Bollensen in ZDMG 22, 587, Kirste, eb 74, 271). Der Zusammenhang des Liedes spricht durchaus dagegen

#### 4, 25,

Tristubh

1a. Zwei Silben scheinen ausgefallen zu sein

16. Das Umgekehrte 4, 28, 5b

1d: 8, 80, 2d; 6, 40, 8a.

¹ Oder vielleicht besser. sie (Indra's Frau). ¹ Die Frau steht offenbar auf der Seite des Vämadeva. ² Wie raksohd 7, 8, 6; TS. 6, 6, 8, 1; -hd (viermal) in 10, 170, 2; anaredsam 1, 87, 1; visarmdnam 5, 42, 9; ojasvi MS. 4 p. 47, 4, tejasvi ib. 6 u. a. m.

Some und entilementem Feuer zu großem Beistand für den entscheidenden (Tag) auf?

- 2. Wer verneigt sich mit einer Rede vor dem somaliebenden (Indra)? Odere (wer) wird ein Dichter bei Anbruch des Morgens? Wer wünscht des Indra-Bundesgenossenschaft, wer seine Freundschaft, wer seine Brüderschaft, wer ist dem Seher zur Gunsterweisung (recht)?
- 3. Wer bittet sich heute die Gunst der Götter aus, wer ruft die Aditya's, die Aditi um ihr Licht an? Bei wem trinken von dem ausgepreßten Stengel die Aévin, Indra, Agni von Herzen, nicht unlustig?
- 4. Ihm möge Agni, der Bharatide, Schutz verleihen, noch lange soll die Sonne aufgehen sehen, wer sagt: Wir wollen für Indra (Soma) auspressen, für den mannhaften, männlichsten Mann der Männer.
- 5. Ihn vergewaltigen weder viele noch wenige, Aditi soll ihm breiten Schirm gewähren. Lieb ist dem Indra, wer frommes Werk tut, lieb der Dichter, lieb, wer gut zuspricht, lieb ist ihm, wer Soma hat.
- 6. Dieser rasch bezwingende Held beansprucht für sich allein die Kochspeise des Somabereiters, der gut zuspricht! Nicht Bundesgenosse, nicht Freund, noch Verwandter ist er des Nichtpressenden. Den, der schlecht zuspricht, schlägt er zu Boden.
- 7. Indra schließt keine Freundschaft mit dem reichen Knauser, der keinen Soma auspreßt, er der Somatrinker. Er zwackt ihm die Habe ab, erschlägt ihn splitternackt. Einzig für den Somapressenden, für den Kochenden ist er zu haben.
- 8. Den Indra rufen die Entfernten, die Nahen, die Mittleren, den Indra die Fahrenden und die Rastenden den Indra, den Indra die friedlich Wohnenden und die Kämpfenden, den Indra die nach dem Siegerpreis strebenden Männer.

# 4, 26 (322). An Indra.

Dies und das folgende Lied hängen eng susammen Nach der Anukr. preist in 4, 26, 1—3 der Rsi (Vämadeva) sich wie Indra oder Indra sich selbst, 4, 26, 4—27, 5 sind ein Lob des Adlers

2d kavdye kann nach dem Zusammenhang nur Indra, nicht der Sänger sein, wie auch Säy annimmt. Es ist bhavatt zu ergänzen nach 8,21,7
2b 2,27,11d, 10,185,8 ädityää iditum 6,51.
4d; 10,63,5d.
2d. 4,24 6c

4a. bháratah wie 2, 7, 1 5.

4b. 10, 59, 60; 9, 4, 6, AV. 6, 62, 3 4c = 5, 87, 1d. 4d: 10, 29, 1.

65 kynute kévalā, da: 10, 25, 1.
65 kynute kévalā, da: Verbindung von ky mit
dem Adv. auf a wie barkdna kr 6, 26, 5,
oaysna ky 1, 162, 18; sukytā ky 1, 162, 10;
madhulā ky 1, 191, 10; AV. 5, 15, 1, mandrā
ky BV. 10, 101, 2; svadkvard ky 3, 6, 6; 7, 17,
3. 4. Vgl. Pān. 5, 4, 56 lg. und die Verbindung
von ky mit Adv. auf -tyd RV. 5, 61, 7; 10,
110, 2; 40, 2c.

6d dvācah ziehen Roth und Gr. su avāc, avānc, und Jaim Br. 1, 123 avāco 'vāghnan gibt ihnen recht. Oldenberg verweist auf AV. 13, 1, 30 avācinān dva jahi. Sāy aber serlegt á-vācah 'ohne Lobeswort'. Der Aksent dann wie bei dgu, ájnās Sonst avāc 'stumm', Šat. 14, 6, 8, 8

7d paktdye entweder mit Säy. Adj (vgl. abhtbhat, sipamati, ydti, räti, riti, vasati, vibhati, vreti, śdmtáti, die alle substantivisch und adjektivisch gebraucht werden) oder eigentümliche Attraktion für süpseh paktdye (vgl. Str. 8). 8a. 10, 15, 1. Säy. bezieht die drei Adj. auf den Rang. 8b: 1, 32, 15a. 8d: 4, 42, 54h.

Tristubh. 4, 26.

Auch hier ist wieder Kochspelse, Soma und Dichtung wie in den vorangehenden Versen, vereint.

Mur Indra kommt als Sprecher in Betracht; seine Rede erstrecht sich über die ersten drei Str. hinaus. Die Marut sind als Zuhörer gedacht (4a), wie in 10, 48—49 die Götter mach 49, 11. Zunächst rühmt sich Indra seiner Allmacht und seiner Taten, um damit den Somaraub, das eigentliche Thema der beiden Lieder, zu rechtsertigen. Dieser selbst wird dramatisch dargestellt. Indra ist in Erwartung des Adlers, der soeben seinen gefährlichen Flug mit dem Soma angetreten hat (asarji 5b). Mit 5 gleitet die dramatische Szene allmählich in die gewöhnliche Erzählung hinüber.

— Schon frühzeitig wurde der Anfang dieses und des nächsten Liedes dem Vämadeva in den Mund gelegt, Sat. 14, 4, 2, 22; Ait. Up. 2, 4

(Indra:)

- 1. "Ich ward Manu und ich Sürya; ich bin Kakşıvat, der redegewaltige Rşi. Ich nötige den Kutsa. den Sohn des Arjuna; ich bin der Kavi Uśanas, seht mich an!"
- 2. "Ich gab das Land dem Arier, ich dem opfernden Sterblichen den Regen. Ich leitete die laut brüllenden' Gewässer; auf meine Absicht gingen die Götter ein."
- 3. "Ich zerstörte (soma)trunken auf einmal die neunundneunzig Burgen des Śambara, zur Vollständigkeit als Hundertsten den Insassen, als ich dem Divodāsa Atithigva beistand."
- 4. "Der Vogel soll ja (allen) Vögeln voraus sein, ihr Marut, der schnellfliegende Adler (allen) Adlern, wenn der Beschwingte aus eigner Triebkraft ohne Räder dem Manu die gottgenehme Opferspeise bringen wird."
- 5. Ängstlich, ob er von dort (ihn) bringen werde, hat sich jetzt der gedankenschnelle Vogel auf dem weiten Weg in Schuß gesetzt. Rasch kam er mit dem somischen Met und der Adler hat dabei Ruhm erworben.
- 6. Vorausschießend, den Stengel haltend brachte der Adler, der Vogel aus der Ferne den erfreulichen Rauschtrank, der Götterfreund den Soma, ihn festhaltend, nachdem er ihn aus jenem höchsten Himmel geholt hatte.
  - 7. Nachdem er ihn geholt hatte, brachte der Adler den Soma, tausend

 Der Sinn ist. Der Sänger ist von mir inspiriert.

1cd. Anspielung auf den Kutsamythos: 1,174,5;
4,16,12. Indra ist die Hauptperson in diesem
Kampfe, er steckt auch schließlich hinter Usanas. Über dessen Anteil am Sieg s Ved. St.
2,166. ärjuneyd von årjuna (Pān. 4,1,119.
123) oder von årjuni (wie åruneyd von åruni)
oder von dem Fem. årjuni (Pān. 4,1,120). Sāy.
nimmt hier und zu 7,19,2; 8,1,11 das letzte
an, su 1,112,23 aber das erste. årjuna sei
nach Sat. 2,1,2,11 ein Geheimname Indra's,
Kutsa dessen Sohn. Der Stammbaum des Kutsa
wird sonst nirgends erwähnt — ny frije, nämlich zur Hilfeleistung wie 1,54,2°.

2d: 10, 6, 7c; 95, 5c.

85: 9, 61, 1; 1, 54, 6; 2, 19, 6; 7, 19, 5; 99, 5.

Sc. Oder vesyam nach 6, 61, 14 die Insassen-

schaft. Im ersten Fall ist Sambara selbst gemeint, und das ist das Wahrscheinlichste. sarvätätä, indem er die Hundertzahl voll machte Die Zahl 99 und der hundertste in derselben Sage 7, 19, 5. 8d: 1, 130, 7.

4a. éyend heißt der König der Vögel Sat. 12, 7, 1, 6.

4c. acakrdya svadhdya auch 10, 27, 19.

5a. vévijánah auch 9,77,2 im gleichen Mythos. Der Adler ist in Angst oder Aufregung vor dem Schützen Kréänu (4,27,8), dem Wächter des Soma.
5b. mánojava asarji 6,68,7.

7c: 4, 27, 2. Wer ist puramaki? Indra ist nach der ganzen Situation ausgeschlossen, ebenso nach 4, 27, 3 der Adler. Wenn pur. hier Adjist, so muß der Soma gemeint sein. Oder es ist der Abstraktbegriff, bez. dessen Personifikation\*, die den Soma bei seiner Entführung be-

Oder: die verlangenden. Oder geht c auf die zeitweise Feindschaft zwischen Indra und Kutsa (1,53,10)? So auch Oldenberg, Bel. d. Veda 178. Vgl. noch Bloomfield in JAOS. 16, 20.

und zehntausend Trankopfer auf einmal. Purandhi ließ die Arati's dort zurück, im Rausche des Soma der Kluge die Törinnen.

# 4, 27 (323). Soma und der Adler.

Fortsetzung von 4, 26, zunächst in Gesprächsform. Der ankommende Adler (1) und Soma (2) erstatten Bericht. Auch hier geht der Dialog unmerklich in die Erzählung über. Den Schluß (5) bildet die übliche Einladung des Indra, zu der die dialogisierte Erzählung von der Herabkunft des Soma die poetische Einleitung bildet. Oldenberg hat den Sinn der ersten Str. und die Rollenverteilung von 1 und 2 richtig erkannt.

### (Der Adler:)

1. "Schon im Mutterleibe kannte ich alle Geschlechter dieser Götter. Hundert eherne Burgen bewachten mich. Da flog ich Adler rasch davon."

### (Soma:)

- 2. Nicht trug er mich gern fort, ich war ihm an Tatkraft und Mannesstärke überlegen. Purandhi ließ die Arati's zurück und er' überholte mit überlegener Kraft die Winde."
- 3. Als da der Adler vom Himmel herabrauschte, oder als sie von dort den Purandhi entführten, als der Schütze Krsanu nach ihm schoß, und die Sehne abschnellte, mit dem Gedanken eilend,
- 4. Da trug ihn vorauseilend der Adler von dem hohen (Himmels)rücken zu den Indraanhängern wie (die Flügelrosse) den Bhujyu (aus dem Meere); da

glestete. püramdhi bildet in 4, 50, 11 den Gegensatz zu drāti und ist wie dieses Fem Ein Genius Purandhi erscheint neben Bhaga (6, 49, 14, 7, 39, 4) oder neben anderen Gottheiten (2, 31, 4; 5, 42, 5, 6, 21, 9, 10, 64, 7) Soma heißt 9,72,4 paramahican und ist 9, 110, 3 von der puramdhi begleitet. In 4, 34, 2 wird pur. neben den Somaräuschen genannt und nach 10,112,5 erregt der Soma des Indra púramdhi. púramdhi im Gegensatz zu dräti (Kargheit, Mißgunst) bezeichnet die Wunscherfüllung, Freigebigkeit, Beglückung, bes. die durch den Somarausch geweckte Geberiaune des Indra. Daher in 4, 26, 7 der Zusatz made somasya. Jedenfalls ist der Sinn. Mit dem Soma kommt die Freigebigkeit oder des Glück auf die Erde und die Kargheit bleibt dort surück (irmd 4, 27, 2), we man den Soma gefangen hielt.

### 4, 27.

Tristubh, 5 Sakvari.

 Der Adler bestätigt Indra's Ausspruch in 4, 26,4, daß er ein besonderer Vogel, ein Wunderkind sei.
 Vgl. 8, 31, 8b.

 Auf die hundert Burgen, in denen der Adler von den Dämonen surtickgehalten wurde — offenbar um den Somaraub zu verhüten spielt 8, 100, 8 an. 1d. Der Akzent von javásā bleibt auffällig. So 3, 50, 2a.

- 2. Auch Soma beansprucht einen Teil des Verdienstes an dem Gelingen. Er hat im kritischen Augenblick die Führung übernommen
- Ygl. VS. 2, 17 tám ta etám ánu jósam bharāmi, wo ánu mit bhárāmi zu verbinden.
   4, 26, 7; TÅr. 2, 3, 7.
- \$b. yddi vā = respektive. Wer ist Subjekt in
   b? Die Götter oder eher die Winde nach 2d?
   Dann vielleicht Worthaplologie für vdio (vā diah) vdia(h).
   \$c: 1,71,5c.
- 3d. D. h. wohl gedankenschnell, blitzschnell.
- 4a. indravatah ist eine alte Crux und vielfach emendiert worden, s. Oldenberg s. d. St. Hillebrandt schlägt ådrävato ('aus dem Meere') vor. Es ist doch wohl Akk. pl. und swar Akk. des Ziels neben dem Objektsakk., s. su 1,120, 11. nd bhujyam steht wie oft am Ende des Stollens für bhujyam nd und ist unvollständiger Vergleich: wie die Vogelrosse den Bh., vgl. 8, 3,23c; 74,14d.
- 4c. Der Schütze schießt dem Adler nur eine Feder ab. Vgl. die abgeschossene Feder der Gäyatri, die später die Rolle des Adles vernimmt, Sat. 1, 7, 1, 1; 8, 8, 4, 10; Tänd. 9, 5, 4.

<sup>1</sup> Der Adler.

flog zwischen (Himmel und Erde) diese Flügelfeder von ihm, dem auf seiner Bahn dahinschießenden Vogel.

5. Nun möge der freigebige Indra den weißen Becher¹, den mit Kuh(milch) gemischten, den aufquellenden, klaren Saft, die von den Adhvaryu's dargebrachte Blume des Metes ansetzen, um ihn zum Rausche zu trinken, möge der Held ansetzen, um ihn zum Rausche zu trinken.

## 4, 28 (324). An Indra und Soma.

- 1. Mit dir im Bunde, in deiner Genossenschaft, o Soma, ließ damals Indra für Manu die Gewässer zusammenströmen. Er erschlug den Drachen, ließ die sieben Ströme laufen und öffnete die Kanäle, die gleichsam gesperrt waren.
- 2. Mit dir im Bunde drückte Indra das Rad der Sonne sofort gewaltsam ein, o Saft, das auf dem hohen (Himmels)rücken rollte. Die ganze Lebenszeit des großen Unholdes<sup>2</sup> war zu Ende.
- 3. Indra erschlug, Agni verbrannte noch vor Mittag die Dasyu's, ihnen auf den Leib rückend, o Saft. Als wäre es nach der Absicht der in das gemiedene Haus Gehenden, so streckte er mit dem Geschoß die vielen Tausende nieder.
- 4. Du, Indra, machtest, daß die Dasyu's zu allerunterst stehen, du machtest die dasischen Stämme ehrlos. Ihr beide bedrängtet, zermalmtet die Feinde; mit den Waffen nahmet ihr Vergeltung.
  - 5. So ist es wahr, ihr Freigebige. Indra und Soma, ihr habt damals das

5a = 9.74.8a.

5b. apipyand = apita 8, 9, 19 oder apyayamana 1, 91, 18, nämlich durch das Wasser, so daß also in ab die beiden Ingredienzien des Soma, Milch und Wasser, erwähnt werden.

#### 4, 28,

Tristubh. Eigentlich werden Indra und Soma angerufen.

15: 5, 31, 6d; 1, 52, 8b; 130, 5f; 2, 20, 7c.

1c = 10, 67, 12c; vgl. 2, 12, 3.

1d. Vgl. tvdm apám apidhánavrnoh 1, 51, 4 und 5, 32, 1a; 2, 15, 3b; 7, 82, 3a.

2-8. Der Susnamythos oder ein ähnlicher.

2ab. Vgl. 1, 130, 9; 4, 16, 12.

2d = 6, 20, 5a. Vgl. 10, 22, 14d; 6, 17, 9d. Diese beiden Stellen sprechen für Susna.

8a. Vgl. die enge Verbindung von Indra und Agni in Liedern wie 6,59.

8b. abhike in demselben Mythos 1,174,5c; 4,16, 12d. Sāy.: im Kampfe.

8c. Zu durgé duroné vgl. duryoné im gleichen Mythos 5, 29, 10; 82, 8; 1, 174, 7. Also ähnlich klingende Schlagwörter des gleichen Mythos. In beiden Fällen ist das Grab gemeint. Auch wir sagen dafür das enge Haus (Grimm Wb. 3, 469). durgd könnte aber auch das Haus sein, in das man ungern geht. Ähnlich im kl. Skt., z. B. Kathäs. 98, 82. yātám hängt von krátvá ab (vgl. 7, 48, 1), aber nicht so wie Oldenberg<sup>2</sup> meint. krátvá und śárvá stehen allerdings parallel. Doch ist der Parallelismus nicht ganz präsis. krátvá ná ist ironisch. Ähnliche Ironie 7, 18, 9a. Indra zerschmettert sie mit seinem Geschoß, als wäre es ganz nach dem Sinn der in ihr Verderben stürzenden Feinde.

3d: 6, 18, 13.

4a: 5, 32, 7d; 2, 12, 4b; 1, 101, 5c.

5. Die Pädagrense ist nicht streng eingehalten.
 50: 6, 17, 1; 8, 32, 5.
 5c: 10, 68, 8a.

5d. tatṛdānd wohl passivisch wie 5,58,7. tṛd ist sonst stets Par. cɨd könnte wie öfter Vergleichspartikel sein (Yāska 1,4) und der Sinn: 'Wie der aufgegrabene Erdboden die vergrabenen Schätze freigibt'. So findet kṣḍḥ als Sing. eine natürliche Erklärung. Will man tatṛdand als Dual fassen, so ist kṣḍḥ Akk. pl. kṣḍ im Pl. bedeutet Wohnsitze. Ludwig: 'und geleert sogar die Wohnsitze, in die ihr eingedrungen'. Dann wäre kṣḍmā bhɨndɨntaḥ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. den Soma. <sup>2</sup> Des Susna. <sup>3</sup> 'In ihrer unwegnamen Behausung hat er mit der Lanze, wie durch die Willenskraft einherfahrender (Krieger), viele Tausende niedergeschmettert. <sup>3</sup>

Roß- und Rinderversteck erbrochen und die mit einem Stein verschlossenen (Schätze) freigegeben wie die aufgebrochene Erde.

## 4, 29 (325). An Indra.

- 1. Gepriesen komm, Indra, mit deinen Siegesgewinnen und Gunsterweisungen zu uns her, mit den Falben, dich berauschend, an noch so vielen Trankopfern des Nebenbuhlers vorüber, in Lobgesängen gefeiert, mit echter Freigebigkeit.
- 2. Denn der Mannhafte kommt aufmerksam herbei, wenn er von den Somapressenden zum Opfer gerufen wird, mit schönen Rossen, der für furchtlos gilt und mit den pressenden Männern zusammen zecht.
- 3. Mache seine Ohren hellhörig, daß er nach dem Ziel fahre, (lenke ihn) nach der gewohnten Richtung, daß er sich berausche. Zur Freigebigkeit sich aufraffend soll uns der starke Indra gute Furten und Sicherheit schaffen.
- 4. Der zu dem Schutzbedürftigen mit seiner Hilfe kommt, zu dem darum 
  rufenden und preisenden Redner, indem er selbst die Renner an die Deichsel
  legt, die Tausende, Hunderte, mit der Keule im Arm.
- 5. Von dir begunstigt, gabenreicher Indra, möchten wir Redekundigen Lohnherren und Sänger deines himmlischen Reichtums teilhaftig werden, zum Verschenken des begehrenswerten, nahrungsreichen (ausersehen).

### 4, 30 (326). An Indra.

- 1. Keiner ist höher noch größer als du, Indra, Vrtratöter; keiner ebenso wie du.
- 2. Hinter dir liefen alle Völker insgesamt her wie die Räder (hinter dem Roß). Du bist mit einem Male als der Große berühmt.
- 8. Auch alle Götter bekämpften dich darum nicht, o Indra, als du Tage und Nacht abgrenztest.

4, 2, 16 und ferner 10, 68, 4d zu vergleichen Aber der Plur. bliebe jedenfalls hart

Tristubh. 4, 29.

1a. Zu vájebkir así vgl. puruvájabkir así 6, 10,5 und ferner 6,25,1; 8,2,19a.

1cd: 8, 66, 12; 88, 14; 7, 68, 2; 5, 75, 7, ferner 8, 58, 5; 5, 74, 8c.

Selbstanrede des Dichters.

 Zu füssäm dau prå dliam vgl. pärväm dau prå dliam 1,95,3. Zu prå ist ein dem śrawdya paralleler Imperativ su ergänsen.
 3,24,10ab.

45: 8,7,80 b; 7,56,15 b; 94,5 ab; 6,83,5 c; 68,8 c. 4d: 8, 1, 94 a.

55-d. Zur Konstruktion vgl. 2, 11, 12d; 1b;

5, 39, 2cd; 6, 71, 2b; 8, 45, 10b; 92, 26c; 10, 50, 7ab.

4, 80.

Gäystri, 8 und 24 Anuştubh. Strophische Gliederung. Viele seltene Mythen.

2ab. anu-ort hier mit Dat. wie anu-or 5, 53, 2, anu-sthā 3, 30, 4; anu-nam 5, 32, 10; anu-as 1, 57, 2; 182, 8; anu-dā 1, 127, 4 = anu-dā 6, 36, 2°. otśvā mit Attraktion an den Vergleich. Zur Not ginge: allen (deinen Taten). Abgekürzter Vergleich, s. 4, 1, 3.

2c: 8, 101, 12b.

8c. Von Indra wird gesagt, daß er die Aufeinanderfolge der Tage durch die Nacht regulierte (2,19,3). Vgl. auch 8,96,1; 1,50,7. des gicht gicher.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oder: Tränken. <sup>3</sup> Oder: also. Akk. und Gen. verbunden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Im klass. Skt. wird asse-ky (nachahmen) mit

- 4. Und wo du für die Bedrängten, für den kämpfenden Kutsa der Sonne das Rad stahlst, o Indra;
- 5. Wo du die drohenden Götter alle ganz allein bekampftest und du die Vanu's erschlugst, o Indra;
- 6. Und wo du, Indra, dem Sterblichen zulieb die Sonne laufen ließest, da standest du nach Kräften dem Etasa bei.
- 7. Und bist du auch noch der Grimmigste, du freigebiger Vrtratöter? Damals unterdrücktest du den Danu.
- 8. Auch diese Heldentat und Mannestat hast du, Indra, fürwahr getan, daß du das mißgünstige Weib, die Tochter des Himmels, schlugst.
- 9. Die Uşas, die doch des Himmels Tochter, die sich groß tat, hast du, der Große, zerschlagen, o Indra.
- 10. Die Usas lief von dem zerschlagenen Karren aus Furcht weg, da ihn der Bulle niedergestoßen hatte.
- 11. Da liegt ihr Karren ganz zerschlagen in der Vipas; sie (selbst) war in die Fernen gelaufen.
- 12. Auch den Strom Vibali, der sich über die Erde ausgebreitet hatte, hieltest du, Indra, durch Zauberkraft auf.
- 13. Auch des Śuṣṇa Besitz errafftest du mutig, als du seine Burgen zerschlugst.
- 14. Auch den Dasa Sambara, den Sohn des Kulitara, hiebst du, Indra, vom hohen Berge herab.
- 15. Auch hast du Tausende, Hunderte und noch fünf (Mannen) des Dasa Varcin wie Speichenbretter zerschlagen.
- 16. Auch jenem ausgesetzten Jungfernsohn gab Indra, der Ratreiche, Anteil an den Lobliedern.
- 17. Auch den Turvasa und Yadu, die beide keine Schwimmer waren, hat der Kräfteherr Indra kundig hinübergerettet.
- 18. Auch jene beiden Arier Arna und Citraratha hast du, Indra, sofort jenseits der Sarayu erschlagen.

<sup>4.</sup> Zu 4 und 5 ist der Nachsatz unterdrückt

<sup>4</sup>a. Für Götter und Menschen; vgl. 6, 18, 14, 49, 13; 7, 91, 1. yátra. Sãy. yasmin yuddhe. 4bc: 1, 175, 4; 6, 31, 3.

<sup>5</sup>c. vanún? Ob N. pr.? Säy.: Schädiger. Vgl. 10, 74, 1.6: 1, 61, 15.

Pp. (prd-avak) fast c als unabhängigen Satz.
 Die öfters erhobene Frage, ob Indra noch jetzt zu solchen Taten fähig sei. Vgl. 6,18,3; 8,80,8 und 1,54,5.

<sup>8—11.</sup> Indra's Streit mit der Usas. Seltsamer Mythos. Die Ursache ist nirgends angegeben. Vgl. 2, 15, 6; 10, 78, 6; 188, 5.

<sup>9</sup>c. D. h. ihren Karren.

vibalyam wohl Flusname. Säy.: aus der Stufe der Kindheit heraus, d. h. voll Wasser.

 <sup>2,14,6;7,99,5.</sup> Auch 6,47,21 wird Varcin neben Sambara genannt.

<sup>15</sup>c. Wie der Vergleich zu verstehen sei, ist nicht klar. Zu acadhih — pradhihr ica vgl pradhim id ahan 10, 102, 7.

<sup>16: 4, 19, 9</sup>ab; 2, 15, 7ab; 18, 12c.

<sup>16</sup>c. D. h. seine Rettung wird in den Indraliedern unter den Wundertaten erwähnt. Derselbe Gedanke 2, 18, 12d; 10, 49, 8.

<sup>17: 2, 15, 5; 1, 174, 9.</sup> 

- 19. Du geleitetest die beiden Ausgesetzten, den Blinden und den Lahmen, o Vrtratöter. Diese deine Güte ist nicht (mit Worten) zu erreichen.
- 20. Indra zerstörte hundert der steinernen Burgen für den opfernden Divodasa.
- 21. Indra versenkte mit seinen Schlägen für Dabhiti dreißigtausend von den Däsa's durch Zaubermacht in Schlaf.
- 22. Auch bist du, Vrtratöter Indra, noch der gleiche Kuhbesitzer, der du das alles zuwege gebracht hast.
- 23. Und auch jetzt noch, wenn du, Indra, eine indrawtirdige Tat tun willst, so vereitelt dir diese heute keiner.
- 24. Alles Gute soll dir, Aduri, der Gott Aryaman geben, Gutes Püşan, Gutes Bhaga, Gutes der zahnlückige Gott.

# 4, 31 (327). An Indra.

Das Lied zerfällt in drei Versdyaden und drei Triaden. Oldenberg zerlegt das ganze Lied in Triaden. Für ihn spricht, daß 1—3 in SV., VS. und AV. als ein Ganzes¹ ausgehoben sind, gegen ihn spricht der Inhalt, und daß die Strophen 3 und 4 trotz des gleichen Anfangswortes auseinandergerissen werden. Str. 1 und 2 sind Fragen, 3 und 4 werden durch abhs eingeleitet, in 5 und 6 wird Indra zum Sürya in Beziehung gesetzt, 7—9 behandeln seine Freigebigkeit, 10—12 seine att, 13—15 enthalten die eigentliche Bitte.

- 1. Mit welcher Hilfe wird uns der wunderbare, immer fördernde Freund beistehen, mit welchem mächtigsten Gefolge?
- 2. Welcher echte unter den Räuschen und freigebigste (Rausch) des Tranks wird dich berauschen, so daß du auch die verschlossenen Schätze erbrichst?
- 3. Nimm uns fein, als Gönner deiner Freunde, der Sänger, mit deinen hundert Hilfen in Obhut.
- 4. Dreh dich uns zu, wie das gedrehte Rad den Rossen, mit den Gespannen der Menschenvölker!

19: 2, 13, 12; 15, 7; 4, 19, 9.

20. Die Burgen des Sambara sind gemeint: 6, 31, 4; 2, 14, 6; sonst 99 Burgen 2, 19, 6; 4, 26, 8; 6, 47, 2; 9, 61, 1—2.

21: 2, 15, 9; 7, 19, 4.

226. samandh, nach Säy.: gegen alle Opfernden sich gleich bleibend. 23c: 1,54,5d.

 vāmdnvāmam — devāḥ in ab und vāmām devāḥ in a sind Anspielungen auf den Namen Vāmadeva.

24a. adure ist än. Acy. Ob Eigenname des Patrons oder Beiwort Indra's (Erbrecher)? Säy. für das letste (satranam addrayitar indra) und konstruiert; soll dein Gut schenken. Durga su Nir. 6, 31 aber sieht in adure ein Beiwort des Yajamäna (== adaravan). Der Yajamäna wird, von den Dänastuti's abgeschen, nur selten im Liede mit Namen genannt, z. B. 1, 59, 7; 8, 23, 28; 10, 32, 9.

24d. Der zahnlückige Gott ist nochmals Püşan. Nach Durga war die Ansicht der Lehrer geteilt; einige bezogen es auf Bhaga, andere auf Püşan. Die Geschichte vom zahnlosen Püşan steht Sat. 1, 7, 4, 7.

4. 81.

Gäyatri.

1a: 1, 172, 1.

8. abhí — bhavasi : abhimukho bhava Sāy.

4ab: 4, 1, 3; 8, 6, 88.

4c. Die Lieder oder Gaben der Menschen als Indra's Gespanne (vgl. 8, 26, 15. 19; 3, 15, 5; 19, 6; 1, 84, 8; 8, 85, 4). Zu carpanisation vgl. auch 8, 68, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SV. 2, 82—84; VS. 27, 89—41; AV. 20, 124, 1—3.

<sup>\*</sup> Vgl. 4, 32, 19 fg.

- 5. Denn du kommst nach dem Zug deiner Gedanken als wäre er dein Fuß. Ich habe meinen Anteil an der (aufgehenden) Sonne bekommen.
- 6. Wenn dein Eifer, o Indra, und deine Wagenräder gleichschnell laufen, so (habe ich meinen Anteil) sowohl an dir, wie an der Sonne (bekommen).
- 7. Auch nennen sie dich ja den Freigebigen, du Herr der Kraft, den Geber, der sich nicht lange bedenkt.
- 8. Auch schenkst du alsbald dem, der den Opferdienst versieht und (Soma) auspreßt, sogar viel Gut.
- 9. Denn nicht halten deine Freigebigkeit auch nicht hundert Hindernisse auf, noch deine Unternehmungen, wenn du sie ausführen willst.
- 10. Uns sollen deine hundert, uns deine tausend Förderungen fördern, uns alle Hilfen.
- 11. Uns erwähle hier zur Freundschaft, zum Glück, zu großem, glanzvollem Besitz!
- 12. Uns fördere allezeit mit vollständigem Besitz, o Indra, uns mit allen Förderungen!
- 18. Uns öffne wie ein Schütze diese rinderreichen Hürden durch deine neuesten Förderungen, o Indra!
- 14. Unser Wagen eilt kühnlich, der ruhmvolle, nicht verdrängte, Rinder und Rosse erstrebende, o Indra.
- 15. Unseren Ruhm mach zum obersten bei den Göttern, o Sürya, zum höchsten wie den Himmel droben.

# 4, 32 (328). An Indra.

- 1. Komm doch her zu uns, auf unsere Seite, Vrtratöter Indra, du der Große mit deinen großen Hilfen!
- 2. Du bist ein gar ungeduldiger Draufgänger; du Wunderbarer bewirkst in den an Wundern reichen (Kämpfen?) Wunder, um zu helfen.
- 3. Mit nur wenigen Gefährten, die zu dir halten, schlägst du den zahlreicheren (Feind), der sich mit seiner Stärke großtut.
- 4. Wir halten zu dir, Indra; wir schreien nach dir. Hilf immer nur uns empor!

5c. 1,135,3e Wie dort auf den Sonnenaufgang su besiehen. In 15 wird Sürya direkt angeredet. Mit ihm steht hier Indra in enger Verbindung, vgl. 2, 11,6; 4, 26,1; 8,93,1.

85: 1, 141, 10a.

9ab: 9, 61, 27; 8, 24, 5; 4, 20, 7.

11a: 7, 19, 9d. 11b = 6, 57, 1b.

11c. Vgl. 5,79,1b. 125: 1,129,9a; 8,97,6d.

116. vgl. 5, 79,15. 120: 1,129,92; 5,97,50. 185. Der Preisschütze oder der Bogenschütze im Kampf, vgl. 9,70,5 und 6,16,39a.

14. Der Opferwagen, vgl. 2, 18, 1; 1, 129, 1.

4, 82,

Gäyatri. Strophische Gliederung. 1ab.  $\vec{a} - \vec{a}$  wie 8, 82, 4; s. zu 8, 48, 2.

1c: 8, 1, 19b. 2a: 8, 62, 1.

2b: d zu krwosi, oder b ist ein Satz für sich und aus 1 gahl zu ergänzen.

8 erklärt citram in 2.

8a: 1, 81, 6d; 7, 82, 6d. 4c: 5, 5, 9c.

- 5. Komm du zu uns, o Herr des Preßsteins, mit deinen wunderbaren, untadelhaften, unbezwinglichen Hilfen.
- 6. Wir möchten fein die Freunde eines Rinderbesitzers gleich dir sein, o Indra, deine Verbundeten zu dem mit Ungeduld erwarteten Gewinn.
- 7. Denn du allein gebeutst über den Gewinn von Rindern, o Indra. Gib' du uns großen Speisegenuß!
- 8. Nicht halten sie dich auf andere Weise ab, wenn du gepriesen den Sängern eine Gabe schenken willst, du lobbegehrender Indra.
- 9. Die Gotama's haben mit Loblied nach dir geschrieen, o Indra, daß du den mit Ungeduld erwarteten Gewinn schenkest.
- 10. Wir wollen deine Heldentaten verkünden, welche dasischen Burgen du (soma)berauscht im Anlauf gebrochen hast.
- 11. Diese Mannestaten von dir, die du getan hast, preisen die Meister bei Soma, du lobbegehrender Indra.
- 12. An dir, Indra, haben sich die Gotama's aufgerichtet mit zugkräftigem Loblied. Ihnen verleih den Ruhm vieler Söhne!
- 13. Denn ob du zwar all den Vielen gemeinsam bist, Indra, so rufen wir dich doch.
- 14. Sei du Guter uns zugeneigt, berausche dich fein an unserem Trank, du Trinker des Soma, Indra!
- 15. Unserer Gedichte Lobpreis soll dich, Indra, herziehen. Lenke die Falben herwärts!
- 16. Iß unseren Reiskuchen und finde an unseren Lobesworten Gefallen wie der Weiberstichtige an einer jungen Frau.
  - 17. Um tausend Zweigespanne ersuchen wir Indra, um hundert Eimer Soma.
- 18. Tausende, Hunderte von deinen Kühen treiben wir her. Zu uns soll deine Gabe kommen.
- 19. Zehn Krüge mit Goldsachen haben wir von dir bekommen. Du bist ein Vielgeber, o Vrtratöter.
- 20. O Vielgeber, gib uns viel; nicht wenig, viel bring mit. Du willst ja viel geben, Indra.

8ab: 8, 14, 4; 81, 8; 88, 3.

**9a - 1, 78, 1a. 9b**: 5, 65, 8.

11c = 8,99,2d; vgl. 1,181,5; 4,22,5b; 1,51,18d.

13c = 5, 79, 6a. 18 = 8, 65, 7.

18c = 8, 48, 28a. 16 = 8, 52, 8.

Übergang su der Dänastutt am Schluß. Zunkohst spricht der Dichter seine Wünsche aus.
 Über ogdet s. su 1, 155, 6.

17c. Heißt das: um hundert Somaopfer (Säy.) oder wurde der Soma auch sonst getrunken?  Hier beginnt die D\u00e4nastuti, die aber von der Anukr. nicht als solche anerkannt ist.

19a. kaldsanam ist Attraktion für kaldsan.

Oder sind goldene Krüge gemeint?

19b. adhimahi, Aor. von dhe, Say. dherayemah. Der Aor. ist inmitten der Wünsche allerdings befremdlich. Es ist der 'putter tische' Aorist. Ludwig: wir wünschten. In adhi-i ist schon des Akzents wegen nicht zu denken.

- 21. Denn du bist als Vielgeber vielerorts bekannt, tapferer Vrtratöter; gib uns Anteil an deiner Gabe.
- 22. Deine beiden Braunen lobe ich, du erleuchteter Enkel des Kuhspenders. Mügest du nicht um diese die Kühe verkürzen.
- 23. Wie zwei unbekleidete neue kleine Puppen auf dem Holzgestell sehen die beiden Braunen auf der Ausfahrt schön aus.
- 24. Bereit sind sie beide für mich, wenn ich früh ausfahre, bereit, wenn ich spät ausfahre, die beiden Braunen, die auf den Ausfahrten keinen Unfall arleiden.

## 3. Gruppe. Lieder an die Rbhu's, 4,33-37.

## 4, 33 (329). An die Rbhu's.

- 1. Zu den Rbhu's entsende ich die Rede wie einen Boten ich rufe zum Aufguß nach der Svaitarikuh (zu den Rbhu's), die als Künstler schnell wie der Wind durch ihren ausdauernden Eifer alsbald den Himmel erreicht haben.
- 2. Als die Rbhu's den Eltern gedient hatten mit Aufwartung, Besorgung und Kunstfertigkeiten, da erst erlangten sie die Freundschaft der Götter. Die Werkkundigen brachten der Dichtung Zuwachs;
- 3. Die die Eltern wieder jung machten, die alt wie zerfallene Pfosten dalagen, Vaja, Vibhvan, Rbhu, die Honiggenießer, sollen nebst Indra unser Opfer bevorzugen!

225. Mit goşano napāt ist der Schenker angeredet. Vielleicht ist goşan N..pr. oder Beiname vom Großvater des Schenkers. Sāy. besieht es auf Indra.

28. Der Pp. faßt sämtliche e-Formen nicht als pragrhya und S'äkapūni nach Nir. 4, 15 dementsprechend als Lok. sg., die zur Bezeichnung des Fußgestells der Puppe dienen. kaninaktoa ist mit Yāska in kaninakt iva zu zerlegen. Die folgenden Formen sind z. T. Du. des Fem., drupadt aber Lok. sg. kaninakt ist wohl die Puppe (putrika) oder Statuette aus Hols (tālabhantika). Zu vidradht vgl. dradhas 'Gewand' TS. 3, 2, 2, 2.

24c. Zu *aeridhā* s. 8,50,8.

4, 88.

Tristubh. 1a: 1, 173, 3d.

15: 4, 3, 9; 9, 62, 28; 71, 1. Entweder ist mit Say die Milchkuh für den Somaaufguß gemeint¹, oder der Spender trinkt selbst die Milch als Unterlage für seine Rede. In diesem Falle ist 2, 31, 5d; 8, 20, 8a; Ait. Br. 4, 7, 2; Aév. G. 1, 24, 13 zu vergleichen śváitari wohl eine bestimmte Kuhrasse, vgl zu 1, 33, 14d 1cd geht wohl auf ihre Himmelfahrt (4, 35, 8), nachdem sie unter die Götter aufgenommen waren, vgl. 1, 110, 6; 161, 7; 4, 35, 3. 8; AV 6, 47, 8. pdri-babhūvūh, Sāy.: sarvato vyāpmuvanti. Vgl pāry abhavad dīvam AV 10, 2, 18. pari-bhū ist zunāchst: umfassen, und dann: etwas erfassen, einnehmen, erlangen, z. B. AV. 12, 3, 31. Zu tardvībhīr dvaih\* vgl. taranitvā 1, 110, 6.

2-4. Die Arbeiten der Rbhu's für die Eltern. 2c: 9, 97, 5a.

2d. Sofern sie fortab in den Liedern der Dichter gefeiert werden. puştim vah auch 6, 63, 6.
3. Die Verjüngung der Eltern, 1, 20, 4.

8a: 4, 85, 5 und (in anderem Zusammenhang)
VS. 15, 58 punah kravanáh pitára yávaná.

Sc. Die Namen der Rbhu's nach ihrer Apotheose (vgl. 1, 161, 5), in umgekehrter Ordnung 4, 34, 1; 1, 161, 6.

8d. madhupsarasah, Säy.: "Genießer des säßen Somasaftes oder von schöner Gestalt".

 $<sup>^1</sup>$  Dann würden a und b die übliche Verbindung von Lied und Somaopfer darstellen. Nach Säy, mit den Bossen.

- 4. Als die Rbhu's ein Jahr lang die Kuh gehütet hatten, als sie ein Jahr lang das Fleisch zerlegt, als sie ihr ein Jahr lang Futter (?) gebracht hatten. erlangten sie durch diese Dienste die Unsterblichkeit.
- 5. Der Älteste sprach: "Ich will zwei Becher machen", der Jüngere sprach: "Wir wollen drei machen", der Jungste sprach: "Ich will vier machen". Tvants nahm euch beim Wort, o Rbhu's.
- 6. Die Männer hatten wahr gesprochen, denn sie taten also; sie gingen diesen ihren eigenen Weg. Tvastr machte Augen, als er die vier Becher erblickte, die wie die (neuen) Tage erglänzten.
- 7. Als die Rbhu's zwölf Tage lang schlafend in der Gastfreundschaft des Agohya sich's behaglich gemacht hatten, da brachten sie die Felder in guten Stand, leiteten die Flusse ab. Es zogen die Pflanzen in die Wüstenei ein, in die Niederung die Gewässer.
- 8. Die den leichtrollenden Wagen fertigten, der dem Manne still hält, die die allbelebende Kuh Visvarupa (machten), die Rbhu's sollen uns Reichtum beschaffen, die geschickt zur Hilfe, zum Werk und mit der Hand.
- 9. Denn an ihrem Werke fanden die Götter Gefallen, als sie es mit Einsicht und Verstand betrachteten. Väja ward der Werkmeister der Götter, Rbhuksan des Indra, Vibhvan des Varuna.
- Die, Loblieder jubelnd, mit Erfindungsgabe die Falben für Indra machten, die beiden leichtgeschirrten Rosse, (gewähret ihr) uns Zunahme des Reichtums, Güter; schließt Freundschaft so wie die, die Frieden wünschen, ihr Rbhu's.
- 11. Zu dieser Zeit des Tages haben sie euch Trank und Berauschung gewährt. Nicht ohne Mühe bekommt man die Götter zu Freunden. So gewähret uns jetzt bei diesem dritten Trankopfer Schätze, ihr Rbhu's!

# 4, 34 (330). An die Rbhu's.

1. Rbhu, Vibhyan, Vaja, Indra, kommet her zu diesem Opfer von uns, zur

- 4. Alle diese Arbeiten taten sie nach 1,161,10 für die Eltern. 4b. So auch Say. Vgl. pititá. 4c. Anders 1, 161, 10c. bhásah? Say.: 'als sie ihren Glanz, Schönheit der Glieder machten'. 5-6. Der Becher des Tvaştr, 1, 20, 6; 1, 161, 1-5.9. 5a. Pp. liest kara. Lies karā als 5d. Unsicher ist panayad odoak. Say.: astaut. angicakarety arthah. 65. Vgl. svadhám ámu-bhu 1, 165, 5. 6c: AV. 5, 1, 1c. 7. Die Agohyasage, 1,110,2-8; 161,11-13. Sa. Für die Asvin, 1, 20, 3; 4, 86, 2.
- 85. Die Kuh für Brhaspati, 1,20,3; 161,6; Sänkh. Br. 8, 20, 1.
- 8c: 1,111, 2. 3; 4, 85, 6; 86, 8. take ist das für die Rbhu's passende Verb.
- 10ab. yd yd wie ydm ydm 4, 36, 6d. Zu ukthá mádantah vgl. ukthá sadhamádyání 4, 8, 4 and pited made ukthání šamsati 10,

- 44. 8. sowie madanto gerbhih 8, 53, 10 und 108: 4, 34, 9b. ohne g. 4, 50, 2.
- 10d: 2, 4, 3b. ksema in Verbindung mit mitra auch 7, 82, 5, ebenso mit kadya 2, 11, 14; vgl. mitrám ná ksetrasádhasam 8,81,14. mítram dha 2, 4, 3; 1, 58, 6; 6, 15, 2 (hier Mask.); 8, 96, 6; 10, 108, 3 (hier Neut.); mitradhiti. mitradhéya.
- 11a. Die Götter. Die Zeit der Abendspende ist gemeint, vgl. d und 4, 34, 1c. 5. Die Rbhu's haben als Lohn von den Göttern das Anrecht auf die Abendlibation bekommen, 1, 161, 8; 4, 84, 4; 85, 9; Ait. Br. 8, 80, 2; 6, 12, 8. Say.: Den Somatrunk und den dadurch erzeugten 115: 1,179,8a; 4,88,2c. Rausch'.

Tristubb.

- 1s. Nom. statt Vok.
- 16. ratnadkévépa entweder für ratnadkévéve

Belohnung, denn zu dieser Tageszeit hat euch die Göttin Dhişanz den Trank bestimmt! Eure Räusche sind in Gesellschaft.

- 2. Eurer Abstammung eingedenk berauschet euch zu euren Zeiten, ihr reichbelohnten Ribhu's! Eure Räusche und Purandhi haben sich zusammengefunden. Bringet uns den Besitz tüchtiger Mannen [Söhne] ein!
- 3. Dieses Opfer ist für euch bereitet, o Rbhu's, das ihr seit alters wie bei Manu empfangen habt. Die beliebten (Somatränke) sind euch genaht und ihr Vaja's habt alle das erste Recht darauf.
- 4. Jetzt ist für euren Verehrer, für den opfernden Sterblichen (die Zeit für) eure Belohnungen gekommen, ihr Herren. Trinket, ihr Vaja's, ihr Rbhu's; euch ist das große dritte Trankopfer zum Rausche gewährt!
- 5. Kommet, ihr Vāja's, du Rbhukṣan, ihr Herren großen Reichtums, gepriesen zu uns her! Zu euch kommen diese Tränke, wenn die Tage zur Rüste gehen, wie die neumelken Kühe nach Hause.
- 6. Kommet her zu diesem Opfer, ihr Kinder der Stärke, unter Verbeugung gerufen, und trinket einträchtig in Begleitung des Indra, Belohnung bringend, von dem Met, dessen Opferherren ihr seid!

wie Str. 11 (vgl. ratnam dhata 4, 35, 8) sipa oder für ratnadhéyam in demselben Sinn wie 4, 35, 1.2.9. ratnadhéya ist Lieblingswort in diesen Rbhuliedern. ratnam beseichnet oft den Lohn, den der Sänger durch die Hilfe der Gottheit erwartet. Deutlich z. B. 10, 78, 8. So nimmt ratnadhéya den Sinn der Belohnung überhaupt an. Die Rbhu's sind den Menschen gegenüber ratnadháh (4, 34, 6; 85, 7) und haben selbst das dritte Savanam als ihr ratnadhéya bekommen (4, 85, 9). 1c: 4, 33, 11.

1d: 1, 20, 5 und 4, 84, 2c; 35, 1d. Der Sinn ist: sie sind sadhamádah untereinander und mit anderen Göttern, vgl. sam-mad in Str. 11; sam-pā 4, 35, 7.9; 7, 37, 2 und Sāy.'s zweite Erklärung: yad vā vo madā devaih sam-aatth.

2a: 7, 56, 2. Als ehemalige Sterbliche haben sie nur Anrecht auf die Abendspende.

2b. Im Rtuturnus, vgl. 4, 35, 7 und die *rtavah* in 1, 15, Seite 15 dieses Bandes.

2c: Der Sinn ist: Im Somarausch wandelt sie die Freigebigkeit an; vgl. su 4, 26, 7.

2d erklärt c.

 4, 87, 1c. 8c. Zu pradivo dadkidhvi vgl. 8, 88, 5d; 43, 1b. dadkisi pradivi 7, 98, 2.

Sc. Siy. erginzt wohl richtig somäh. fufuşünd ist dann — füşfa (4, 37, 2) und prd — asthuh stellt sich zu prd te suidso asthiran 1, 185, 1; prdsthiian (somän) 1, 23, 1; 7, 98, 2. agriya wohl für agriyah und dies mit madhoo agram

(4, 27, 5 u. 8.) oder mádhvo agriyam 7, 92, 2 bez agriyam 4, 37, 4 zu verbinden, also wesentlich = agrepáh in Str 7 10 unseres Liedes. Etwas allgemeiner Sāy. agrārhā, agratvasampadino va Zur Stellung von utā vgl. z B 9, 1, 9. Beachtenswert ist Ludwig's Erklärung: 'Ihr waret alle (auch die beiden älteren) Vāja's'. agriya ist allerdings auch = agrajā, vgl. 1, 13, 10 mit 9, 5, 9. Die einzelnen Namen der Rbhu's werden auch auf die anderen übertragen, wobei die Appellativbedeutung mitspielt

4ab wird durch 4, 35, 2 erklärt: Die Belohnung ist eben die Abendspende. Man könnte auch denken: 'Ihr habt jetzt für euren Verehrer eine Belohnung'. Dafür würde 6, 65, 4a sprechen.

4c: 4, 37, 3b. 5a: 4, 37, 1.

6c wird durch 4, 35, 4 erklärt. Wie es dort heißt, daß die Rbhu's sich selbst ihren Soma pressen sollen, so werden sie hier die sarayaë des Soma genannt. Vorausgesetzt, daß sarayaë hier prädikativer Vokativ ist. Allerdings werden sie auch sonst sarayaë genannt, 4, 37,7. Die eigentliche Bedeutung von sariist ungewiß. Möglich auch Ellipse: dessen (Trinker) ihr s. seid. Vgl. auch ydsya städ AV. 2, 24, 1. Säy.: "Welchem Indra ihr angehöret".

6d. ratnadhdh und sarayah in c besiehen sich aufeinander. ratnadhd wird durch 7,16,62 erklärt.

- 7. Indra! Trink einträchtig mit Varuna den Soma, einträchtig mit den Marut, du Lobbegehrender, einträchtig mit den zuerst trinkenden, zu ihrer Zeit trinkenden (Rbhu's), einträchtig mit den Belohnung bringenden Göttinnen-Gemahlinnen!
- 8. Berauschet euch einträchtig mit den Aditya's, einträchtig mit den Bergen, ihr Rbhu's, einträchtig mit dem göttlichen Savitr, einträchtig mit den Belohnung bringenden Flüssen!
- 9. Die Rbhu's, die für die Asvin, die für die Eltern (gesorgt haben), die durch ihre Beihilfe die Kuh geschaffen haben und die beiden Rosse, die die Panzer (fertigten), die . . . . die die beiden Welten (brachten?), die Herren die Vibhu's, die die Mittel zu guter Nachkommenschaft bereitet haben.
- 10. Die ihr Reichtum an Rindern, an Gewinn, an guten Mannen, an guten Gütern und vielem Vieh schafft, ihr Rhhu's, die ihr zuerst trinkt und euch berauscht, gebt uns (diesen) und denen, die eine Gabe zubilligen(?).
- 11. Ihr seid nicht ferngeblieben, wir haben euch nicht dürsten lassen; nicht (seid) ihr, Rbhu's, hei diesem Opfer vom Lobpreis ausgeschlossen. Mit Indra berauschet ihr euch, mit den Marut, mit den Königen, um zu belohnen, ihr Götter.

### 4, 35 (331). An die Rbhu's.

- 1. Kommet hierher, ihr Kinder der Stärke, ihr Rbhu's, Söhne des Sudhanvan, bleibet nicht fern, denn in dieser Trankspende ist eure Belohnung. Nach Indra sollen eure Räusche kommen!
  - 2. Nunmehr ist die Belohnung der Rebhu's an der Reihe, es gibt vom wohl-

76 6, 40, 5d.

- 7c Dies sind die Rbhu's nach Str 2 10 Nach Say aber die rtuyajadevα
- 7d Die gnäspätnyah sind nach Say die Gottinnen, die die Beschützerinnen der Frauer sind
- 9. a und e sind Zeugma Fur tatakşúh ist das passende Verb einzusetzen. Denn daß die Rbhu's die Aśvin selbst und ihre Eltern 'fabriziert' haben (Bergaigne 2, 410fg). ist nicht wahrscheinlich, auch nicht, daß die Eltern Himmel und Erde seien (ebenda 411).
- 9b Die dhonú ist die des Brhaspati, vgl. zu 4.33,8b.
- 9c. Die Fabrikation der Panzer sonst unbekannt. Für jidhak nimmt schon Yaska 4,25 doppelte Bedeutung an prthak und rdhnuvan. Das schwierige Wort ist noch genauer zu untersuchen. Danach wird die Deutung obiger Stelle ausfallen. Dabei ist 4.36,1d besonders zu berücksichtigen.
- 9d. So wohl besser als: 'die gute Nachkommenschaft erzeugt haben'. Vgl. 7, 91, 3d; 8, 15, 10c (s. d.); 1, 72, 9. Die Erzeugung von Kindern (vgl. 1, 111, 2; 4, 36, 9; 34, 2; 35, 6) ist ein Teil ihrer schöpferischen Tätigkeit über-

haupt Hopkins (JAOS. 15. 280) bringt diesen Zug mit der Sage von der Verjüngung der Eltern zusammen, die nicht notwendig ihre Eltern sein mußten Das Letzte doch nicht recht wahrscheinlich Möglich wäre auch: 'die gute Kinderdienste geleistet haben'. Mit Bezug auf Stellen wie 4, 33, 2. 4. vibha ist s. v. a. vibhvan, einer der Rbhu's und von ihm auf die anderen übertragen: vgl. 4, 36, 3.

10b 6, 68, 6b; 7, 84, 4b 10c: Str. 7c.

10d Zweifelhaft Subjekt von grnauti sind doch wohl die Opferherren. wie Sāy. in seiner zweiten Erklärung annimmt. So auch Ludwig (4,168, Zeile 16): "die (den Priestern) eine Gabe zusagen'. Zu rātim grnanti vgl. 7,56,18; 4,17,5.
11a: 4,35,1b.

11b áníháastah? Say. aninditāh (vgl. niháása 10, 164, 3). Immer die Erinnerung an ihre nichtgöttliche Herkunft.

11d Die Könige sind die Aditya's.

#### 4, 85.

Tristubh. Nahe Verwandtschaft mit 34 und 86. 15: 4, 34, 11 a. 1c: Str. 2. 9; 4, 34, 1 1d: 4, 34, 1d. 2b: dbhat wie 4. 34, 4a. 2d: 4, 36, 4a; vgl. 1, 161, 2 gepreßten Soma zu trinken, da ihr mit Geschicklichkeit und Kunstfertigkeit den einen Becher vervierfacht habt.

- 3. Ihr habt den Becher vervierfacht. "Freund, probiere", so sprachet ihr. Darauf ginget ihr Väja's den Weg der Unsterblichkeit unter das Gefolge der Götter, ihr handfertigen Rbhu's.
- 4. Aus welchem Stoff war denn jener Becher, den ihr mit Weisheit vervierfacht habt? Nun presset euch die Trankspende zum Rausche! Trinket. Rbhu's, von dem somischen Met!
- 5. Mit Kunst habt ihr die Eltern jung gemacht, mit Kunst habt ihr den Becher gemacht, aus dem die Götter trinken. Mit Kunst zimmertet ihr die beiden Falben, die besten Läufer, die Zugtiere des Indra, ihr reichbelohnten Rbhu's.
- 6. Wer euch, wenn die Tage zur Rüste gehen, die scharfe Trankspende zum Rausche preßt, ihr Vaja's, dem stellet, ihr Rbhu's, einen Schatz von lauter Söhnen her, euch berauschend, ihr Bullen!
- 7. Am Morgen trankest du Falbenlenker den ausgepreßten (Soma), die mittägliche Somaspende gehört dir allein. Trink zusammen mit den Belohnung bringenden Rbhu's, die du, o Indra, wegen ihrer Kunstfertigkeit zu deinen Freunden gemacht hast.
- 8. Die ihr Götter wurdet durch eure Kunstfertigkeit und wie Adler (im Nest) im Himmel euch niedergelassen habt, ihr sollt Belohnungen bringen, ihr Kinder der Stärke! Ihr Sudhanvansöhne wurdet unsterblich.
- 9. Die dritte Somaspende, die ihr euch als Belohnung verdient habt durch eure Geschicklichkeit, ihr Handfertige, die ist euch, Rbhu's, eingeschenkt. Trinkt zusammen mit den indrischen Räuschen!

# 4, 36 (332). An die Rbhu's.

- 1. Ohne Roß entstanden, ohne Zügel, umkreist der preiswürdige Wagen mit drei Rädern den Raum. Das war die große Ankundigung eurer göttlichen Natur, daß ihr, o Rbhu's, Himmel und Erde zur Blüte bringet.
  - 2. Die Verständigen, die den leicht rollenden, nicht umkippenden Wagen

8b. Agni ist angeredet. So auch Say. Vgl 1, 161, 1fg.

8c: 1, 161, 7d; 3, 60, 2.3; 4, 33, 4.

4a: 1, 161, 1 d.

4c. Die werkkundigen Rbhu's werden hier als die Presser des eigenen Soma dargestellt. Vgl. zu 4, 34, 6c. Doch könnte auch Breviloquenz vorliegen: lasset euch pressen. So Oldenberg. Vgl. 1, 108, 4. Oder: dann preßtet ihr euch, nämlich um die vier Schalen einzuweihen? 5a: 4, 33, 3a.

5c. dhánutara wie sánutara gebildet, ob für dhánutrtara? 6cd: 4, 36, 8d.

7c. ratnadhébhih (s. zu 4, 34, 1b) wird durch Str. 6cd erklärt. Vgl. 8c. 8b: 1, 164, 39 b. 9a. Str. 1c.

D. h. berauschet euch mit Indra, vgl. 4, 34,
 11; 1, 20, 5.

4, 36.

1-8 Jagati, 9 Tristubh.

- Der wunderbare Wagen der Asvin, der von selbst fährt.
- Die ersten drei Worte auch in 1, 152, 5 a.
   Dort von der Sonne und besser passend.
- 1c. Durch diese erste Tat haben sie ihre göttliche Kraft angekündigt (c) und daß sie imstande sind, die ganze Welt zum Gedeihen zu bringen (d); vgl. Str. 3a.
- 1d. Vgl. 4, 34, 9c. 2a: 4, 33, 8.
- 2b. Zu mánasas pári dhyáyà vgl. 3, 60, 2bc.

nach dem (bloßen) Gedanken mit Erfindsamkeit angefertigt haben, euch laden wir jetzt zum Trunk dieser Somaspende ein, ihr Vaja's, Rbhu's.

- 3. Diese eure Größe, ihr Vaja's, Rhhu's, Vibhu's, hat sich dadurch bei den Göttern gut empfohlen, daß ihr die greisen, altersschwachen Eltern wieder iugendlich und beweglich machtet.
- 4. Den einen Becher habt ihr in einen vierfachen umgewandelt; aus dem Fell ließet ihr durch eure Erfindungen die Kuh herauslaufen. Und ihr habt von den Göttern durch eure Dienstwilligkeit die Unsterblichkeit erlangt, ihr Vāia's, Rbhu's. Das ist von euch im Liede zu verherrlichen.
- 5. Von Rbhu (stammt) der erstberühmteste Reichtum, den die durch Vaja berühmten Herren erzeugt haben, der von Vibhvan gezimmerte in weisen Reden zu rühmende. Wen ihr Götter begünstiget, der zeichnet sich vor der Menge aus.
- 6. Das wird ein gewinnreiches Rennpferd, der ein Rei an Beredsamkeit, der ein tapferer Schutze, in Kumpfen unüberwindlich; der bekommt wachsenden Reichtum, der die Meisterschaft, den Vaja, Vibhvan, den die Rbhu's begunstigt haben.
- 7. Die schönste gerngesehene Zierde ward euch zugelegt: ein Loblied, ihr Vaja's, Rbhu's; an dem erfreuet euch, denn ihr seid weise redekundige Seher. Euch laden wir mit diesem Segenswort ein.
- 8. Ihr sollt für uns als Kundige aus den (priesterlichen) Werken alle menschlichen Genüsse, glänzenden höchsten Gewinn, der gewaltigen Schwung verleiht, ihr sollt für uns Reichtum und Jugendkraft zimmern, o Rbhu's!
- 9. Gewähret hier Nachkommen, hier Reichtum, zimmert uns hier den Ruhm, der in Meistern besteht, durch den wir die anderen überstrahlen möchten! Diesen glänzenden Lohn habt ihr, Rbhu's, uns beschert.

## 4, 37 (333). An die Rbhu's.

1. Kommet, ihr Götter Vaja's und Abhukşan, auf den gottbegangenen Wegen zu unserer Opferhandlung, wie ihr das Opfer des Manu in diesen Clanen, ihr Freudebringenden, an glücklichen Tagen empfangen habt.

3d fast 10, 39, 4 в

4a: 1, 110, 3d; 4, 35, 2d. 3a 46 1, 161, 7a

4c. Der Lok. devesu wie 1, 20, 8; 73, 5, 91, 1 2, 14, 8; 21, 5

4d. árustí, oder: mit Bereitwilligkeit

5. prathama — vája — víbhvan in den Komp sind zugleich Anspielungen auf den altesten Rbhu wie auf Vaja und Vibhvan Zu d und Str. 6 vgl. 4, 37, 6.

7a. Vgl. súcipesasam dhiyam 1.144, 1.

7c. Sie können also das Lied beurteilen.

7d: Str. 2d. 8-9. Die eigentliche Bitte. 8a. dh.sánābhyas pári, Sāy. stutibhyo nimit-

tabhutabhyah. dhisdna s. zu 9,59,2c. Pischel (Ved. St. 2, 84); von den (drei) Erden.

9a fast = 10, 183, 1c.

9d. 1.48.11. Das Perf. dada nimmt die Bitte als erfüllt vorweg. Say.: asmabhyam datta. So auch Ludwig. Vgl. 5, 57, 7b.

#### 4, 37.

Das Lied klingt im ersten Teil (1-4, Tristubh) vielfach an die vorangehenden, bes. an 4,34 an. Der zweite Teil (5-8, Anustubh) spielt auf ein beabsichtigtes Roßopfer an.

1a: 4, 34, 5a. 1b: 7, 38, 8d.

1cd. 4, 34, 3; 37, 3. ydtha yajnám mánusah wie yam (ya)#dm) manusnát 4,34,3. vikpú, von den gegenwärtigen Clanen, wird durch 3c erklärt.

<sup>1</sup> Die Rbhu's.

- 2. Diese Opfer sollen euch nach dem Herzen und Sinn sein, angenehm sollen die schmalzbekleideten (euch) heute kommen. Die vollgeschenkten Somatränke sollen euer Verlangen erregen (?); getrunken sollen sie zu Rat und Tat Lust machen.
- 3. Wie euch das ... von den Göttern bestimmt ist und euch, Vaja's, Rbhukṣan's, das Preislied gewährt wurde, so opfere ich unter den nachgeborenen Clanen, wie Manu tat, euch in Gesellschaft der Himmlischen den Soma.
- 4. Denn ihr habt feiste Rosse, glänzende Wagen, eiserne Gebisse, schönen Goldschmuck, ihr Reichbelohnte. Du Sohn des Indra, ihr Kinder der Stärket Euch wurde die Blume (des Soma) zur Berauschung zuerkannt.
- 5. Den rbhu(gefertigten) Schatz. ihr Rbhuksan's, den im Kampfe siegreichsten Verbündeten, den von Indra begleiteten rufen wir herbei, den stetsgewinnenden, der in Rossen besteht.
- 6. Der Sterbliche, den ihr, Rbhu's, und Indra begünstiget, der soll mit seinen Gedanken der Gewinner sein bei dem Gewinnen der Meisterschaft, er mit dem Rennpferd.
- 7. Suchet, ihr Vaja's, Rbhuksan's, uns die Wege zum Opfern aus, für uns. ihr freigebigen Herren, nachdem ihr gepriesen seid, auf daß wir nach allen Himmelsrichtungen siegreich vordringen!
- 8. Diesen Schatz, ihr Vāja's, Rbhukṣans, Indra, Nasatya's, (nämlich) das Roß (bringet uns) von (allen) Ländern (zurück)! Schlachtet es, zu reichlicher Beschenkung!

 Zu harayanta gibt Sāy. zwei Ableitungen, von hr und von hary.

8a. tryudayám ist dunkles απ. λεγ. tri-hängt wohl mit der Dreizahl der Rbhu's oder mit dem dritten Savana zusammen. Vgl. triprythú vom Soma. Sāy.: 'die Soma genannte Speise, die mit den Gängen der drei Savana's verbunden ist, d. h. zum dritten Savana gehört'. 3b: 4,34,4cd.
8c: 4,34,3b: 37.1c.

4c. Als Sohn des Indra wird der Älteste, nämlich Rbhuksan, angeredet. Indra selbst heißt oft rbhuksan.

5a. rayim hat hier das Beiwort röhüm wie 8, 93, 34 röhukşanam röhüm. Für röhü ist kaum eine besondere Adjektivbedeutung ("handlich", Gr. "wirksam") anzunehmen. Eher ließe sich Bergaigne's Ansicht (II, 407) hören, daß Ribhu selbst als der begehrte Besitz gedacht sei. Doch könnte röhüm Kurzform für röhutaşiam (vgl. viöhvataşia 4, 36, 5) sein; s. bes. 4, 36, 5. rayi ist dann wie in

Str. 8 das Opferroß selbst. Auf dieses passen alle Beiwörter der Str. 5 gut

6: 4, 36, 5 -- 6.

6cd: 8.40, 2d - f; 6, 45, 12; 8, 71, 12cd, 1, 27 9

6c 8, 19, 9c; vgl. 7, 94, 6.

7cd. Ganz ähnlich 5,10,6cd. sarayah wie 4,34.6
7d. Die ásāh sind den Himmelsrichtungen zu vergleichen, deren göttlichen Hütern (asapulah) später das Opferroß empfohlen wird (Sat. 13, 4, 2, 16). Zugleich liegt in dem Satz die Idee des Digvijaya (3, 53, 11).

Scd. sasta kann nur das aus 1, 162, 18d bekannte sas "schlachten" sein. Wz. sams oder
sas sind schon der Form wegen ausgeschlossen
Zu sam ist wohl ein auch für ab geltendes
Verb zu ergänzen. Das von seiner Wanderschaft" zurückkehrende Roß wird nunmehr den
Schlächtern zur Opferung übergeben. Oder ist
sasta wie sunudhvam 4, 35, 4 zu verstehen?
Vielleicht ist dabei an den Dadhikrävan zu
denken, und der Schluß des Liedes 4, 87 würde

¹ Wie z.B. Agni als Reichtum (rayt 2, 1, 12) oder Gewinn (väja 2, 1, 12; 3, 2, 4) bezeichnet oder mit dem Reichtum verglichen wird (1, 127, 9; 128, 1). Säy. bemerkt: "Weil die Rbhu's der Anlaß zu Reichtum sind, werden sie mit diesem Wort bezeichnet'. \* prthivim paryatantan hi turagam kāmacārinam Mbh. 14, 72, 13.

# 4. Gruppe. Lieder an Dadhikrā, 4,38-40.

### 4, 38 (334). An Dadhikrā.

Dadhikra oder Dadhikravan war das Leibroß des Königs Trasadasyu. In diesem Liede wird es lediglich als Schlachtroß und Rennpferd verherrlicht, ohne ausdrückliche Beziehung auf ein Roßopfer und noch nicht als vergöttlichtes Wesen.

- 1. Von euch stammen ja auch die früheren Gaben, die Trasadasyu über die Puru's ausgeschüttet hat. Ihr beide habt den landgewinnenden, feldgewinnenden (Trasadasyu) geschenkt, den Hammer für die Dasyu's, den überlegenen, gewaltigen.
- 2. Und ihr habt das Siegerroß Dadhikrä gegeben, dem man viel verdankt, den in allen Ländern bekannten, den (wie) der Adler dahinschießenden, fleckfarbigen Renner, der für den hohen Herrn des Andenkens würdig, tapfer wie der König ist.
- 3. Dem jeder Puru voll Freude nachjubelt, wenn er wie in vollem Laufe dahineilt, mit den Füßen ' (kampf)begierig, wie ein Held nach der Meisterschaft begierig, der die Wagen überholt, wie der Sturmwind dahinsaust.
- 4. Der in den Kampfen bis an die Wagendecke reichende (Beute) errafft, der als bester Gewinner hervorgeht, wenn er auf Rinder auszieht, seine Vorzuge offenbarend, die weisen Worte verstehend, seinen Lenker noch übertreffend, mehr als Ayu zu erreichen vermag.

dann den Übergang zu den folgenden Dadhikravanliedern bilden

#### 4.3%

Tristubh.

la cam, dieselben, die in dadathuh (c) Subjekt sind, nach 4,39,2.5 Mitra und Varuna. hez Indra und Varuna nach 4, 42, 9. Der Sinn ist: Was Konig Trasadasyu dem Puruvolk an Kriegsgewinn (c) einbringt, dankt dieses mittelbar den beiden Göttern, die erstens den Trasadasyu i (Str. 1; 4, 42, 9) und zweitens diesem den Dadhikra als Schlachtroß (2) geschenkt haben uto - uta - u in Str. 1 und 2 verbinden die beiden Begriffe vam datra in 1 und dadathuh in 2 Man konnte an sich 1cd auf das Rob beziehen3 (vgl. 1. 118, 9, wo ähnliche Ausdrücke vom Roß des Pedu), doch hätten dann uti dadathuh in 2ab keinen rechten Sinn.

2c. syenám ist Luptopama, vgl. 4, 40, 3c.

2d. Vgl. zu 1, 116, 6d. Der ari ist der hohe Herr überhaupt, dessen Schutzpatron Dadhikravan ist (vgl. 4, 39, 5a), oder hesser sein Herr, der König Trasadasyu, der aratt in 4d. nrpátim auch wohl wieder Trasadasyu. Zu carkityam vgl. zu 4, 39, 6a und datran kirtenyam 1,116,6c vom Rosse des Pedu.

- Br. medhayú muß zu medhásati gehören, das 8, 40, 2; 7, 94, 5 6 neben vajasati steht, ist also mit vajavú sinnverwandt. Dieses medhá wird von médha nicht sehr verschieden sein. medha bezeichnet die Quintessenz4, den Lebenssaft oder das Blut des Opfertieres und dieses selbst. In médha liegt mehr das für die Götter Wertvolle des Opfers, in medhasäti aber das für die Sänger und Priester Wertvolle, der Opferlohn. In medhami ist der Begriff verallgemeinert. Man könnte aber auch an medhá denken, das wiederholt neben sani vorkommt. 4b: 5,45,9d; 1,83,1a (s.d.). 4c. avirrjika? Über -rjika vgl. zu 3,58,4. Sāy.:
  - dessen Zeugungsglied (sadhana) oder Hoden sichtbar sind. Gegen meine frühere Gleichsetzung von rji-ka mit av. erezi wendet sich mit Recht Wackernagel II, 1, 102.
- 4d. Das Tier ist noch klüger als sein Herr oder sein Wagenlenker, es loistet über Menschen-

Nach 1, 39.9 ist der Dichter Kanva ein Ge-Say, bezicht c z. T. auf das Roß, z. T. auf den Sohn (des Purukuts., sura Say, zu TS. I p. 532, 10 zu TBr. 3, 7, 5, 3, yajaiyan saram.

In 8, 103, 3; 10, 64, 6 wird der Gewinn in der Schlacht mit diesem Ge-' Sein Siegeseifer liegt in den Füßen. schenk der Marut. d. h. auf Trasadasyu). zu Šat. 11, 1, 7, 2. 6 Vgl rjumuská als Beiwort der Rosse. winn der Priester verglichen

- 5. Und die Völker schreien ihm in den Kämpfen nach wie einem Dieb, der Kleider raubt, wenn er wie ein niederstoßender hungriger Adler auf den Ruhmespreis und auf die Viehherde losstürmt.
- 6. Und um als erster unter ihnen zu laufen stürmt er mit den Wagenreihen (auf die Kühe) los. Er bekommt den Kranz wie der geputzte Brautwerber, Staub leckend, in den Zügel beißend.
- 7. Und dieser siegesgewohnte Preisrenner, der fromme, der mit seinem Leih in der Schlacht gehorcht, unter den wettlaufenden (Wagenreihen) vorausstürmend, vorausschießend wirft er Staub bis über die Augenbrauen auf. an die Spitze eilend.
- 8. Und vor dem Angriff des Drohenden fürchten sie sich wie von dem Donner des Himmels. Wenn Tausend ihn bekämpfen, so war er nicht aufzuhalten, wenn der Furchtbare an die Spitze eilt.
- 9. Und die Leute preisen laut seine Schnelligkeit, die Überlegenheit des Renners, der alle Länder erfüllt. Und sie sagen von ihm, wenn sie auf dem Kampffeld auseinandergehen: Dadhikra ist mit Tausenden abgezogen.
- 10. Dadhikra hat sich mit seiner Kraft über die fünf Völker ausgedehnt wie der Sonnengott über die Gewässer mit seinem Lichte. Der Tausendgewinner. Hundertgewinner, der sieghafte Renner soll diese Worte mit Honig durchtränken.

### 4, 39 (335). An Dadhikrā.

Dadhikrāvan erscheint hier vergöttert. Er gehört zu den göttlichen Rennpferden von denen 7.38,7.-8; 10.64.6; 74.1 spricht. Als göttliches Wesen war er unter die Morgengotter versetzt

- 1. Den Renner Dadhikra, den wollen wir jetzt preisen. Auch wollen wir des Himmels und der Erde gedenken. Die aufleuchtenden Morgenröten sollen mich zum Meister machen und über alle Fährlichkeiten hinwegbringen.
- 2. Ich rühme (aller) Gedanken erfüllend den großen Renner Dadhikravan. den vielbegehrten Hengst, den ihr, Mitra und Varuna, den Püru's geschenkt habt, den Überwinder, der wie Feuer strahlt.

vermögen. Über arati s zu 1,58,7 påry åpa ayóh auch 1,178,1d, vgl pári dáksam ta āna 1,76,1

5c. Durga zu Nir. 1,24 bezieht dies auf den Jagdfalken.
 5d Als Beute oder Kampfpreis
 6c. Der Kranz des siegreichen Rennpferdes.

76 7, 19, 2b 7d, yūjún s zu 1, 95, 7

8d: 1.95,7b: 6,6,5d

9b kṛṣṭiprāḥ (Gen.) wird erklärt durch 10, 178, 3 yāḥ kāvasā pāñca kṛṣṭāḥ - tatāna (von Tarksys) und durch 4,38,10a Also kāvasa zu ergänzen

9d. Ludwig: 'Um tausend (yojana) ist D vorausgegangen'.

10ab fast = 10, 178, 3ab, vgl. 7, 23, 1c; 1, 160, 5c; 7, 17, 4a

1 Nämlich Kühen als Gewinn

10c: 10, 178, 3c: 9, 87, 4c.

#### 4, 89,

Tristubh, 6 Anustubh

1c. 4, 40, 1b. sūd wie die pakti in Sat 11, 5 7, 1, eigentlich reif machen. Vgl. sūdanam 4, 39, 5c.

1d. Sie sollen dem Dichter helfen, ein gutes Gedicht anzufertigen.

2a Ludwig sieht in kratupráh einen Genitiv Oldenberg vermutet kratupráh (kratuprá) Doch ist kratupráva 10,100,11 Beiwort des jaritá, und hier ergänzt kratupráh (vgl. 9. 72. 5 áprah krátun) das Verb carkarmi krátu und carkarmi gehören offenbar etymologisch zusammen.

- 3. Wer des Rosses Dadhikravan gedacht hat bei entflammtem Feuer im Aufgang der Morgenröte, den soll Aditi schuldlos erklären (und) er im Verein mit Varuna und Mitra.
- 4. (Wir gedenken) der Labung und Kraft des großen Dadhikravan, da wir an den löblichen Namen der Marut gedacht haben. Zum Heil rufen wir Varuna, Mitra, Agni, Indra mit der Keule im Arme an.
- 5. Wie den Indra rufen ihn beide Teile für sich an, wenn sie sich erheben und zum Opfer schreiten. Den Dadhikra habet ihr, Mitra und Varuna, uns geschenkt, das Roß als einen Lehrmeister für den Sterblichen.
- 6. Ich habe des siegesgewohnten, gewinnreichen Rosses Dadhikravan gedacht. Er möge unseren Mund duftig machen und unsere Lebenszeiten verlängern.

### 4, 40 (336). An Dadhikrā.

- 1. An den Dadhikravan wollen wir jetzt gedenken alle Uşas' sollen mich zum Meister machen an die Gewässer, an Agni, Uşas, Surya, an Brhaspati, den siegesgewohnten Angirasen.
- 2. Ein Krieger, der Beute macht, auf Rinder auszieht, der unter den Bevorzugten, der unter den Spitzenführern sitzt, möge er die Genüsse der Uşas als Ruhmespreis erstreben. Als der wahre Renner, Läufer und Flieger möge Dadhikravan Speisegenuß und Stärkung und das Sonnenlicht schaffen.
- 3. Und hinter ihm, dem Laufenden, Vorauseilenden weht (der Wind) hinterdrein wie hinter dem Flügel eines (beute)gierigen Vogels, wenn Dadhikravan wie ein Adler sausend mit seiner Kraft den Rank abgewinnt.
  - 4. Und der Preisrenner kommt dem Peitschenhieb zuvor, am Hals, an der

3c 1, 162 22 c

3d så, der Dadhikra So auch Say, der allerdings åditih adj akhandaniyah nimmt Auch 1,162,22 wird neben der Adiu ias Opferroß genannt Ludwig übersetzt 'Er ist eines Sinnes mit M u V' 4a 4,40,2d 5ab Wohl die konkurrierenden Parteien udivänah yuddhayadyagan kurvantah Say 5b 7,44,2b (gleichtalls in einem Dadhikralied) 6a Die häufige Verwendung dieser Wz. kr in den Liedern des Dadhikra (4 38,2d, 39,1 2 3 6; 40,1) ist ein Wortspiel mit den Hinterglied seines Namens 6c Vgl 4,38,10d

4, 40.

1 Tristubh, 2 5 Jagati

16. 4, 39, 1c.

2a. b duvanyasid, nach Say unter den Autwartenden sitzend Auch Say sieht in uşasah den Genit. Es ist wohl an die zur Zeit der Uşas verteilte Daksina zu denken, die oft der Kriegsbeute entnommen wurde. Diese soll

Dadhikrā, als Krieger gedacht, heimbringen turaņyasúd Sāy. tvaraya sidati

2d 4, 39, 4a, 1, 168, 2b

3-4 sind wieder im Stil von 4,38 gehalten Sie beginnen, wie viele Str. dort, mit utti sma. bez utti sya Dadhikrā wird als Rennpferd geschildert Die Str wurden später bei dem imitierten Wettfahren im Vajapeya<sup>2</sup> verwendet, VS, 9, 15, 14

3ab Zu den Genit ist ein dem parnam entsprechender Akk. zu ergänzen (nach Mah. zu VS 9, 15 unkasam in c. nach Say. gatim)

3b pragardhinah sowohl auf dadhikravnah wie auf véh zu beziehen. Vgl. 4.38,3c, padbhir gidhyantam. Say. zu TS. 1.7,8.3: "das Endziel zu erreichen wünschend"

3c ankasam? Säy.: Fußunterlage oder Brust, zu TS. 1, 7, 8, 3 Schmuck wie Gewand, Wedel usw. Es 1st wohl dnkas in 4. Wie in 4d handelt es sich um echte Sportausdrücke.

4a. Sāy. ergänzt anu hinter kripanim, ebenso die Komm. zu VS. 9, 14. Lud vermutet rich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beim Wettrennen <sup>2</sup> Vgl Weber in SPAW, 1892 S 789

Sattelstelle und am Maul gefesselt, indem Dadhikra nach Wunsch seine Kraft zusammenrafft und die Krümmungen der Wege im Sprung nimmt.

5. Der Schwan, der im klaren (Himmel) sitzt, der Gott, der in der Luft sitzt, der Hotr, der auf der Vedi sitzt, der Gast, der im Hause sitzt, der unter den Männern sitzt, der auf dem besten Platz sitzt, der (im Schoße) der Wahrheit sitzt, der im Himmel sitzt, der wassergeborene, kuhgeborene, wahrheitsgeborene, felsgeborene, die Wahrheit¹ (selbst).

## 5. Gruppe. Lieder an Indra und Varuna, 4,41-42.

### 4, 41 (337). An Indra und Varuna.

- 1. Indra und Varuna! Welches Loblied, von Opfergabe begleitet, hat wie der unsterbliche Hotr<sup>2</sup> eure Gunst erlangt, das sinnvoll unter Verneigung von uns vorgetragen euch beiden zu Herzen dringt, Indra und Varuna?
- 2. Der Sterbliche, der Indra und Varuna sich als Verbündete und beide Götter zur Freundschaft gewonnen hat, sie beköstigend, der schlägt in den Kämpfer die Feinde, die Gegner oder er wird durch (eure) großen Hilfen weit berühmt.
- 3. Indra und Varuna geben am meisten Belohnung den Männern, die sof den Opferdienst versehen haben, wenn beide als Freunde um der Freundschaft willen am gepreßten Soma und bei guter Beköstigung sich ergötzen.
- 4. Indra und Varuna! Schleudert das Geschoß, die gewaltigste Keule, ihr Gewaltige, auf den räuberischen Betrüger, der Böses wider uns vorhat; an dem messet eure überlegene Kraft!
  - 5. Indra und Varuna! Seid die Liebhaber dieser Dichtung wie die Stiere

ohne Peitschenschlag. Doch darf der beliebte Versaufang nicht zerstort werden. Mah. hat noch eine zweite Erklärung: 'Er beschleunigt die Peitsche, durch die Eile der Peitsche läuft er schnell' Dur. zur Nir 2, 28. 'Sowohl nach dem Peitschenhieb als auch ungeschlagen eilt er'

46. 'Am Hals mit dem Brustriemen, am Sattel (kakşe) mit dem Leibgurt, am Maul mit dem Gebiß' Uv. zu VS. 9, 14.

4c. krátum — ánu: 'nach der Absicht des Reiters' Sāy. zu TS 1, 7, 8, 3

4d. dakas in Jaim. Up. Br. 1, 2, 7 von den Flußkrümmungen.

5. Eine oft zitierte Str., in den Upanisaden als Beweis für die Identitätslehre verwendet. Die Komment. deuten mit Anukr. die Str. auf die Sonne. Genauer gesagt, ist Agni in seinen verschiedenen Formen gemeint. So auch Sat. 6, 7, 3, 11, wo die ganze Str. erläutert wird. Die Str. sieht in dem Lied wie ein Fremdling aus und erinnert doch in der Sprache an Str. 2. Darnach ist an ihrer Ursprünglichkeit nicht zu zweifeln. Das Lied schloß also ahn lich wie 1,89,10 mit einem spekulativen Ausblick, zu dem vielleicht Dadhikrävan als Rob und Morgengottheit den Anlaß geboten hat. 5d. rtam wie rtam brhat 9,107,15h d. 108 8d. 10.66,4a

#### 4, 41.

Tristubh

 havieman zu stómah (vgl. 1, 167, 6c) wie zu hótű. So auch Säy

1cd. hrdl — paspāršat: vgl. 10, 91, 13c und hrdispiš 1, 16, 7. 2d: 10, 11, 7b

4c geht wohl auf die Lohndrücker. vrkdtil, Säy: übermäßig geizig. dabhiti nach Säy himsaku. Ludwig (V, 287) möchte das Wort als N. pr. fassen. Sonst erscheint Dabhiti als Schützling des Indra.

5ab. Zu dhiydh pretára vgl. dhiyó joştáram VS. 28, 10.

5a. Der Akzent auf bhūtdm wie bei juşėtham 7,93,1b. 5cd - 10,101,9cd.

von der Kuh. Sie soll uns Milch geben, als wäre sie auf die Weide gegangen, die große Kuh, die mit ihrer Milch tausend Strahlen gibt.

- 6. Wenn der leibliche Same auf dem Spiel steht, wenn die Felder, der Anblick der Sonne' und die Heldentat eines Bullen, dann sollen Indra und Varuna mit ihren Hilfen uns beistehen, die Meister in der entscheidenden Wendung.
- 7. Denn gerade euch beide Mächtige erwählen wir, auf Rinder ausziehend, zum Beistand wie früher, ihr treue Bundesgenossen, zu lieber Freundschaft, euch die ihr tapfer, freigebig, wie die Eltern wohlwollend seid.
- 8. Diese Dichtungen sind zu euch um Beistand siegesbegierig, wie (die Siegesbegierigen) in den Kampf, gezogen, nach euch verlangend, ihr Gabenreiche. Um sie zu ehren sind die Lobreden, meine Gedichte dem Indra und Varuna genaht wie die (Milch der) Kühe dem Soma zur Mischung.
- 9. Diese meine Dichtungen sind zu Indra und Varuna, Reichtum begehrend, gekommen. Sie sind ihnen wie Freunde genaht, um Gut bittend wie die Rennstuten um Ruhm.
- 10. Wir mochten selbst die Besitzer einer Roßherde, der Vollbesitzer von Wagengeschirr, von eigenem Reichtum sein die beiden Götter wirken durch ihre neuesten Hilfen mit uns sollen die Reichtümer, die Gaben zufallen!
- 11. Kommet, ihr Hohen mit hohen Hilfen, Indra und Varuna, zu uns, auf daß wir den Siegespreis gewinnen! Wenn die Geschosse in den Kämpfen ihr Spiel beginnen, wollen wir (durch) eure (Gunst) die Gewinner dieses Kampfes sein.

# 4, 42 (338). Indra und Varuna.

Das Lied 1st 1m ersten Teil nach der Anukraman ein Selbstlob (atmastavaß), freilich nicht, wie Şadg meint, das Selbstlob des Konigs Trasadasyu, sondern der beiden Götter Varuna und Indra (vgl. Bloomfield, Repetitions 1, 233) Ein gewisser Gegensatz oder eine Rivalität zwischen beiden ist dabei trotz Bloomfield unverkennbar. Jeder hebt nicht nur seine Verdienste, sondern auch besonders Varuna — seine Rechte hervor. Varuna macht zuerst sein älteres Konigtum geltend (1 2) In 3—4 beansprucht er für sich allein die kosmische Tätigkeit, die

5d 10, 183, 7d The große Kuh' auch 10, 74, 4 Hier von der Dichtkunst

6ab Zu den Lokativen vgl. 1,114,8; 6,25,4.
31,1; 6,66,8,8,23,12,71,13; 10,50,3; 147,3.
6b 10,92,7b. suro driske wie sure 6,31,1.
7b gavişab mit Say. als Nom pl. konnte auch Gen. sg. zu svapı sein

8ab. Das tert. comp. liegt in vajayantih. ajim nd jagmuh auch 5, 41, 4d; 6, 24, 6d; vgl. 9. 32, 5.

Sc sómam ist mit Say. in den Vergleich zu ziehen und śriyi ist doppelsinnig, zu śri 'Herrlichkeit, Vorrang' und zu śri 'mischen' wie 8,72,13a; 10,105,10a. Say. dadhyadi-śrayanaya. Vgl. auch śriyi yávo ná 10, 95,6. Zu úpa — asthuli s. 9c und 1,95,6.

10a. ráthyasya pustéh vgl 5,41,3b (pustáu-). 10b = 7,4,7b.

10c. Satzparenthese oder elliptisch und dann nach Str. 11 und 8, 5, 24 zu ergänzen.

10d. Jedenfalls ein Satz für sich. Zum Verständnis vgl. 1,98,3b; AV. 2,34,1; RV.7.91,6; 72, 1c; 6, 36, 3b; 1, 138, 3e; 7, 5, 9b; 92, 3c.

 Die eigentliche Bitte des Lieds. Der Kampf vielleicht nur Bild für den Wettbewerb um die Gunst der beiden Götter.

4, 42.

Tristubh.

<sup>9</sup>c Im Vergleich 1st mit Säy. zu ergänzen: zu einem reichen Herrn. jostárah s. zu Str. 5ab. 9d. 7, 90, 7a; 3, 33, 2a.

<sup>1</sup> D. h. das Leben.

z. T. auch dem Indra zugeschrieben wird. Indra rühmt dagegen in Str 5—6 nur seine Verdienste als Vrtratöter und als der allen überlegene Kriegsgott, die Varuna in 7 auch willig anerkennt Den Anlaß zu dieser Auseinandersetzung deutet 1a an, wenn dert dvitä richtig erklärt ist Varuna hat seine alte Königswürde wieder übernommen, nachdem er sie zeitweise — während der Vrtraperiode an Indra abgetreten hatte (vgl 4, 19, 1) Aus dieser Situation heraus läßt der Dichter in Form eines Selbstlobes beide Götter ihre Ansprüche auf Macht und Ruhm gegen einander abgrenzen. Daran reiht der Dichter ein weiteres gemeinsames Verdienst beider Götter um das Püruvolk Sie haben der Gemahlin des Königs Purukutsa den Trasadasyu als Sohn geschenkt zum Dank für das Roßopfer, das diese ihnen dargebracht hatte (8—9) Den Schluß bildet die persönliche Bitte des Dichters (10)

### (Varuna:)

- 1. "Die Herrschaft gehört aufs neue mir, dem lebenslänglichen Fürsten, wie alle Unsterblichen uns (bezeugen). Des Varuna Rat befolgen die Götter ich herrsche über das Volk von höchster Körperform."
- 2. "Ich Varuna bin der König; mir waren zuerst die Asurawürden be stimmt. Des Varuna Rat befolgen die Götter; ich herrsche usw."
- 3. "Ich Varuna bin Indra. Diese beiden weiten tiefen, festgegründeten Räume kenne ich in ganzer Größe (und) alle Geschöpfe wie Tvastr: ich habe die beiden Welten zustande gebracht und erhalte sie."
- 4. "Ich ließ die triefenden" Gewässer anschwellen, im Sitz des (ewigen) Gesetzes" halte ich den Himmel". Nach dem Gesetz ist der Sohn der Aditi der gesetzmäßige (Herr) und er hat die Erde dreifach verbreitert."

### (Indra:)

- 5. "Mich rufen die Männer, die gut zu Roß wettfahren, an, mich, wenn sie in der Schlacht umringt sind. Ich errege den Streit, ich der freigeluge Indra; ich wirble Staub auf, bin von überwältigender Stärke."
- 6. "Ich habe das alles getan; keine göttliche Macht hält mich, den Unwiderstehlichen, auf. Wenn mich die Somatränke, wenn mich die Lieder berauscht haben, dann bekommen die beiden unbegrenzten Räume Furcht."

### (Varuna:)

7. "Alle Geschöpfe wissen das von dir. Du verkundest diese (Taten) dem

1a Über dvitá s zu 1,62.7 Sāy. doppelt. uber Erde und Himmel Ludwig. 'von altersher'
1b elliptisch, da c wegen 2c ein Satz für sich sein muß. Etwa vidúh zu ergänzen nach 5. 59,7; 8,67,2, vgl 4,42,7a; 1,105,10
1c. 1,156,4

1d Derselbe Gedanke wie 7,85,3c Es sind wohl die Arier, nicht die Himmlischen gemeint
3a. Die Wortstellung wie in 2a. 3b 4,56,3c.
3c Vgl 2,17.6. Säy macht visva bhúvanāni von sám airayam abhängig In diesem Falle wurde rödasi in d den Satz b wieder aufnehmen

4a 5, 85, 3 4: 7, 87, 1 ukşámánah, gemeint ist wohl wie in 4, 56, 2b ghríam ukşámanah (1gl. AV 3, 12, 1) Say sincatih

4d · 7,86 1

5a Vgl 4,25,8d, wo vajayantah betont (ebenso 6, 19, 4; 7, 90, 7; 8, 11, 9; 53, 2), aber we hier vajayantah auch 10, 160, 5, s zu 4 17, 16

6b dpratītam doch wohl mit Sāy. zu ma zu ziehen, nicht zu sáhah trotz 5, 32, 7.

6c. 10, 48, 4d.

7b  $t\hat{a}$  wird durch 6a erklärt 7d 4, 19, 5d

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Möglich ware immerhin, daß Str 3 von beiden Göttern zugleich gesprochen wird: Ich Indra, (ich) Varuna . . . Dies würde der Auffassung Bloomfield's näher kommen.

Stellen wie 7, 82, 2. 6; 83, 9; 85, 3; 6, 68, 3.

Oder: die anwachsenden. Proleptisch büchsten, unsichtbaren Himmel

Den sichtbaren Himmel.

Varuna<sup>1</sup>, o Meister. Du bist bekannt als der Vrtratöter, du, Indra, ließest die eingeschlossenen Flüsse laufen."

- 8. Unsere Väter, die siehen Rei's, waren dabei, als Daurgaha (zum Opfer) angebunden wurde. Sie erbeteten für sie den Trasadasyu, einen Vrtrauberwinder gleich Indra, den Halbgott.
- 9. Denn die Frau des Purukutsa wartete euch, Indra und Varuna, mit Opfern und Verneigungen auf. Ihr gabet ihr darauf den König Trasadasyu, den Vrtratöter, den Halbgott.
- 10. Wir wollen belohnt in Reichtum schwelgen, die Götter im Opfer, die Rinder auf der Weide. Gebet ihr. Indra und Varuna, uns allezeit diese Milchkuh. die (beim Melken) nicht ausschlägt.

### 6. Gruppe. Lieder an die Asvin. 4,43-45.

## 4, 43 (339). An die Asrin.

- 1. Wer wird hören, welcher unter den Opferwürdigen? Welcher Gott wird an dem Lobeswort gefallen finden? Welchen unter den Unsterblichen können wir diese göttliche Lobrede als Liebste ans Herz binden, die von schönen Opferspenden begleitete?
- 2. Wer wird Erbarmen haben, welcher kommt am ehesten, welcher der tiötter ist der Wohlwollendste? Welchen Wagen nennen sie den schnellen nut den raschlaufenden Rossen, den die Tochter des Sürva sich erkor?
- 3. Denn ihr kommt an Tagen wie diese rasch wie Indra zur Hilfeleistung in der entscheidenden Stunde, vom Himmel geboren, als himmlische Vögel. Durch welche der Kräfte seid ihr die Kräftigsten?
- 4. Welches wird eure Zuwendung sein? Mit welcher werdet ihr Asvin zu uns kommen, wenn gerufen? Wer (schützt) euch unmittelbar auch vor großer Feindschaft? Schützet uns (davor) durch eure Hilfe, ihr Süßliebende, ihr Meister!

8a . 4. 1, 13 u

Sb Daurgaha wird in doppelter Weise erklait Nach Naigh. 1, 14 bezeichnet es ein Roß (neben puidvá, auccaiháracasá u. a. '. Nach Šat. 13, 5. 4, 5 und Komm war D. das Roß. das Purukutsa zum Opfer brachte. Dann bedeutet bandh hier wie auch sonst ein Opfertier anbinden. Nach Sāy. zu obiger Stelle ist Daurgaha (der Sohn des Durgaha) Purukutsa, der Vater des Trasadasyu. Sāy. überliefert einen alteren Itihāsa. Darnach war Daurgaha-Purukutsa gefangen. Seine Gemahlin wünschte einen Sohn. Die sieben Rei's opferten für sie, und Indra und Varuna schenkten ihr den Trasadasyu. Dann bedeutet badhyámane sals

er gefangen wurde'. In der Danastuti 8,65,12 werden 'die Enkel des Durgaha' als Könige genannt Dies spräche für Say. Vielleicht lassen sich beide Erklärungen so vereinigen, daß daurgaha hier Abkürzung für daurgaha-asva ist und das Leibroß des Daurgaha-Purukutsa war. 96 7,84,1b; vgl. 1,153,1b.

#### 4, 43.

Tristubh. Dichter nach Anukr. Purumilha und Ajamilha, die Söhne des Suhotra

2a: 10, 64, 1c

8b. šaktím infinitivisch wie 3.57,3; s. su der Stelle. 4c: 4, 12, 5a

<sup>1</sup> Der Sinn ist wohl: dem Varuna, der das schon selbst weiß.

- 5. Weit überholt euer Wagen den Himmel, wenn er vom Meere (mit) euch herkommt. Mit Honig beträufeln sie euren Süßtrank, ihr Süßliebende, wenn sie euch die gekochten Stärkungen darreichen.
- 6. Sindhu mit der Rasa benetzte eure Pferde; die rötlichen Vogelrosse entgingen den Gluten. Diese eure schnelle Fahrt machte fein Aufsehen, durch die ihr die Gatten der Surya werdet.
- 7. Da ich euch hier und dort in gleicher Weise gestärkt habe, so werde uns diese Gunst, ihr Reichbelohnende: Schützet doch ihr beide den Sänger! Dieser Wunsch ist an euch Zwei gerichtet, ihr Nasatya's.

### 4, 44 (340). An die Asrin.

- 1. Diesen euren Wagen wollen wir heute anrufen, den breitbahnigen. ihr Asvin, um die Zeit, da sich das Rind sammelt; der die Surya fährt, der viel Platz hat, vom Loblied gezogen, zum vielten Male auf Gutes ausgehend.
- 2. Ihr unter den Göttern habt von dieser Schönheit Gewinn, ihr Asvin. Enkel des Himmels, durch eure Künste. Zu eurer prächtigen Erscheinung gesellen sich die Kräfte<sup>1</sup>, wenn die Buckelochsen an eurem Wagen ziehen.
- 3. Wer wird euch opferspendend heute mit Preisliedern zur Hilfe oder zun. Somatrunk bewegen, oder (wer) für den, der schon früher des rechten Brauchebeflissen war, eine Verbeugung machend (euch), Asvin, herlenken?

5b: 5, 73, 8c.

5c. Sāy.. 'Die Adhvaryu's begießen mit sußer Milch den süßen Somasaft' In 1,139,3; 180.1 wird prustyánte, prusayan von ihren Radschienen gesagt Diese könnten auch hier gemeint sein.

5d. 5,73,8d. Die pfkşah sind wegen pakvah eher auf den heißen Milchtrank zu beziehen. bhurdjanta wohl mit bhurtj 'Arm' verwandt; es entspricht dem bharanta in 5,73,8d.

6a. PW. faßt rasa hier mit Sāy. als Feuchtigkeit.
6b. 5, 73, 5 cd; 7, 69, 4 d (²). Geht nach cd und den Parallelen auf das Turnier, in dem sie die Sūryā gewannen (1,116.17; 119, 3 u. o.). párigam wie pári-ga in 7, 69, 4 Sie entgehen der Hitze, die das Rennen oder die Nähe der Tochter der Sonne verursachte? Es liegt allerdings nahe, mit Gr. und Oldenberg gegen Pp., ghrnāh zu denken.

7a. unsicher. paprkşé von prkş wohl mit Anspielung auf die prkşah in 5

76; 4, 50, 11b, 7 70, 5d; 10, 40, 12a

4, 44.

Tristubh. Dichter wie in 43.

1a = 1,180,10a

16 sángatin yöh ist s v a sangaoán, de zweite Tageszeit, der Morgen Der Akk der Zeit wie dosam 'am Abend'

1c. Der Wagen der Asvin heißt sonst trieundhurd. vandhurdyüh will besagen, daß er auch für Süryä einen bequemen Sitz oder Stand (vandhüra) hat

2ab. Der Satz steht als Begründung zwischen 1c und 2c. Süryä wird von der Schonheit der Asvin angezogen (vgl 7,69.4, 1,117,13, 139,3, 1,46,14) Möglich aber auch: Ihr gewinnt die Schönheit. d h die Surya. Vgl 1,116.

2c. Vgl 5, 75, 4, 1, 139, 3d, 71, 7a, 7, 90, 5d 2d: 1, 46, 3, 184, 3

3cd. námo yemánáh (vgl. námasa údyatim 1.190, 3 und áyami te námaüktim jugasou 3,14,2) steht dem rátáhavyah parallel wie rlásya va ranúge² (vgl. rtá vanathah 1. 46.14; rtám vanoti 4,23,10) dem útáye va sutapéyaya vä. Nur sind die Worte rtásya v. v. persönlich gewondet und wohl auf den ()pfernden zu beziehen. půrvyáya stimmt zu půrvyá in 5d

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum schnellen Fahren, vgl. 5, 75, 4. gattin Samjñā erinnern, Viş. Pur 3, 2, 3. kaum zu denken.

Dies würde an die Geschichte von der Sonnen-An januse (vgl januse puroyoya 5, 45, 3) ist

- 4. Kommet her zu diesem Opfer auf goldenem Wagen, ihr vielseitigen Nasatya's! Ihr sollt von dem somischen Met trinken und dem verehrenden Manne ein Kleinod bringen!
- 5. Kommet her zu uns auf dem leichten goldnen Wagen vom Himmel, von der Erde. Nicht sollen euch andere Gottverlangende anhalten, da schon früher mit euch Freundschaft geschlossen wurde.
- 6. Nun teilt uns einen großen Schatz von vielen Söhnen zu, uns beiderseitig, du Meister! Da die Herren euren Lobpreis bevorzugten, so sind zum gemeinsamen Preis die Ajamilha's hergekommen.

7 - 4, 43, 7.

### 1, 45 (341). An die Asvin.

- 1. Da steigt jener Lichtstrahl' empor: der umfahrende Wagen wird auf dieses Himmels Rücken geschirrt. Auf ihm sind drei Lebensstärker, die ein Paar bilden. Als Vierter ist der Schlauch von Süßigkeit übervoll.
  - 2. Eure Wagen (und) Pferde, die stärkungs- und honigreichen, fahren bei
- 4a purubhú wie viśvabhu in 10 50,1 (Pp viśvabhu) gebildet vieles seiend oder vielen zehorend puru- ist in Beiwortern dei Asvin sehr beliebt (purutáma, purudáńsa, purupriya purubhuja, purubhojasa purumántu, purumandrá)

4d 7, 75, 6d 5c 7, 69 6d

- 5d begrundet c Der Sänger hat altere Rechte auf die Asym Vgl 4,43,7a und 1,139,1de, 7,70,4d. Verwandtschaft im Sinn der guten Bekanntschaft 6a 6,6,7c
- 66 ubháyeşu asmé 1.122,14d Wie dort sind Sanger und Gönner gemeint
- 6c Die reichen Gönner Diese haben hei der Wahl des Opfers den Asvin den Vorzug gegeben (av)
- 6d Die Ajamilha's sind ein Sangergeschlecht Purumilha und Ajamilha, die Söhne des Subotra, gelten als Dichter der Lieder 43 und 44
- 7 = 4,43,7 Im Anschluß an 4,44,6 gewinnt ihéha dieser Str. erst rechten Sinn. Der Dichter ist fahrender Sänger.

#### 4, 45.

Jagati, 7 Tristubh. Thema der Wagen der Asvin, vgl. Str. 7.

1c. prksúsah — mithunáh — tráyah sind drei. die ein Paar bilden (vgl. dvá mithuná zwei, die ein Paar bilden 10,17,2), also die beiden Asvin nebst der gemeinsamen Frau Süryä. Das Adj prksa ist Taddhitabildung von prks die prks besitzend Die prksah (Pl.) sind haufig mit den Asvin verbunden (1, 139, 3: 4, 44, 2. 5, 75, 4: 6, 62, 4; 1, 34, 4: 47, 6; 5. 77, 3; 4, 43, 5, 5, 73, 8) Diese prksah Kräfte' sind bald die Krafte ihrer Zugtiere (z. B. 4, 44, 2), bald wohl die Lebenskräfte oder Lebenselixiere', die die Asvin besitzen oder bringen

daher werden sie mit deren Schönheit zusammen genannt (6,62,4) oder in den
letzten beiden Stellen die Erquickungen, die
ihnen die Menschen als Opfer spenden Sie
entsprechen den teah (Labungen) anderer
Stellen Das Adj prkså bezeichnet den, der
diese Krafte oder Lebenselixiere besitzt. So
wird pussend diesen Dreien als Vierter in d
der Schlauch mit dem fabelhaften Honig auf
dem Wagen zugesellt

- 7, 60, 4a. Nicht nur die Asvin, sondern auch ihre Rosse und Wagen sind prksd (s. zu Str 1).
- 2b. Der Plur. ráthāh mit Attraktion an dévasah. Vgl. 4, 14, 4b.
- 2c. pdrivrtam 'umgelegt' wie ein Gewand (vgl. 1, 113, 14) oder die Finsternis, die sonst einhüllt (1, 173, 5; 5, 31, 3), ist hier selbst das Eingehüllte, vgl. 4, 51, 2; 52, 6.
- 2d · 6b; vgl. 3,1,5a; 5,54,15b: 48,2; 2,2,7d; 10,48,9d; 1,84,1d.

Der Sonne. Vgl. parusé, rajasá. In anderem Zusammenhang werden sie mit der vollen Lebensdauer in Verbindung gebracht 1,73.5 1.181,6; 8,5,20.34.36; 6,62,4; 63,7

Hellwerden der Morgenröte aus, die ganz zugedeckte Finsternis aufdeckend, wie die helle Sonne den Raum durchziehend.

- 3. Trinkt von dem Honig mit dem Honig trinkenden Mund und schirrt für den Honig euren heben Wagen! Ihr erquicket die Wegspur mit Honig. ihr führet den Schlauch, der Honig enthält, mit euch, ihr Asvin.
- 4. Eure Schwäne, die Honig bringen, die keinen Unfall erleiden, die goldfarbigen, . . . frühwachen, die Wasserschwimmer, die erfreuenden, am erfreuenden (Soma) nippenden, (mit denen) kommt ihr zu den Trankopfern des Honigs wie die Bienen (zur Süßigkeit).
- 5. Mit schönem Opferwerk, mit Süßigkeit wachen die Feuer die Asvin heran um das Hellwerden der Morgenröte, wenn mit gewaschenen Händen, fleißig, umsichtig (der Adhvaryu) den süßen Soma mit Steinen ausgepreßt hat.
- 6. Auf die rechte Zeit (?) achtend (kommen sie) mit den Tagen' (die Finsternis) abschüttelnd, wie die helle Sonne den Raum durchziehend. Schon hat der Sonnengott die Rosse geschirrt und ist auf der Fahrt. Ihr erkennet alle Wege aus eigener Kraft wieder\*.
- 7. Ich habe dichtend von eurem Wagen Kunde gegeben, o Asvin, der schönrossig, alterlos ist, mit dem ihr in einem Tage die Räume durchfahrenzu dem fleißigen, gastfreien Opferer.
  - 7. Gruppe. Lieder an Vayu und Indra, 4,46 48.
  - 4, 46 (342). An Vāyu bez. Indra und Vāyu.
- 1. Trink, Vāyu, die Blume der sußen Tränke, die bei den Morgenopfern gepreßte, denn du bist der Ersttrinker!
  - 2. Mit hundert nahen Hilfen (komm) zu uns, mit den Niyutgespannen und

3 gehört inhaltlich eng zu 8,5,19

3a - 1, 34, 10b. Sie trinken selbst das madhu in ihrem Schlauch als Wegzehrung (ab) und besprengen damit ihre Wegspur (c). Mit diesem madhu treibt der Dichter im ganzen Liede sein Spiel.

3b. mádhune, Say. madhulábháya.

4b. uhúvah? Nach Sāy. zu vah = vodharah. 5b: 2, 39, 3c

6ab. Dunkel ist vor allem das erste Wort akenipásah an unserer Stelle, kenipánām in 10,44,4 und finvathāké nipānā Khil. 1, 9,64 müssen doch das gleiche Wort sein. Irgendwo muß der Fehler stecken. Liegt kenipā oder ākenipā vor? Am wenigsten zuverlässig ist der Text im Khila. Dort ist etwa zu verbessern yābhir āhiyam finvathah kenipānam. Zur Not läßt sich aber in beiden

Stellen akenipa herstellen Naigh. 3, 15 zählt akenipa und einige Mss auch kenipa unter den Wörtern für medhavin auf. In 10, 44, 4 und im Khila ist das Wort eine Bezeichnung der Sänger, in 4, 45, 6 müssen aber, wegen des ähnlichen Wortlautes in 2d, die Rosse der Asvin gemeint sein. Für beide würde gut passen: 'auf die rechte Zeit achtend, pünktlich' und für ake 2, 1, 10 'zur rechten Zeit'. 6ab ist Ellipse; so gewinnt die ganze Str. einen abgerundeten Inhalt. Zu davidhvata ergänzt Säy. richtig tämänsi, in Übereinstimmung mit 4, 13, 4° 6c: 6, 59, 5 c. 6d. Vgl. 1, 46, 14 c.

4, 46.

Gäyatrı.

1a: 4, 47, 1 b. 2b = 4, 48, 2b. 1b: 1, 86, 4 b; 8, 76, 9 b.

¹ D. h. mit Tagesanbruch. ² Die Asvin bedürfen dazu nicht des Sonnenlichtes. ² Vgl die saksiradıtayo rathāḥ Tand. 16, 13, 13. ⁴ Hillebrandt, Indische Forschungen, 1, S. 64. ⁵ Er versteht unter ākenipāsah die Strahlen, macht aber doch die Rosse der A. zum Subjekt in a b

mit Indra als Wagenlenker! Trinkt euch satt am Gepreßten, Vayu (und Indra)!

- 3. Euch, Indra und Vayu, sollen tausend Falben zum Opfermahl fahren, um Soma zu trinken.
- 4. Besteiget darum den das Opfer verschönenden Wagen mit goldnem Sitze, der an den Himmel reicht, Indra und Vayu!
- 5. Mit dem breitformigen Wagen kommet zum Opferspender; Indra und Vayu, kommet hierher!
- 6. Indra und Vayu! Hier ist (Soma) gepreßt, den trinket einträchtig mit den Göttern im Hause des Opferspenders!
- 7. Hierher soll eure Ausfahrt sein, Indra und Vayu, hier euer Ausspann, um Soma zu trinken.

## 4, 47 (343). An Vāyu bez. Indra und Vāyu.

- 1. Vayu! Der geklärte (Soma) ist dir dargereicht, die Blume des Süßtrankes bei den Morgenopfern. Komm zum Somatrunk begehrt, o Gott, mit dem niyutbespannten (Wagen)!
- 2. Indra und Vayu! Ihr habt ein Anrecht auf den Trunk dieser Soma's, denn zu euch kommen diese Säfte wie die Gewässer vereint zu Tale.
- 3. Vayu und Indra, die zwei Ungestümen, kommet auf dem gleichen Wagen, ihr Herren der Kraft, mit den Niyutgespannen, um uns die Gunst zu erweisen, zum Somatrunk!
- 4. Eure vielbegehrten Gespanne (Gaben), die ihr für den Opfernden habt, ihr Herren, die haltet bei uns fest, Indra und Vāyu, durch das Opfer hergeführt!

# 4, 48 (344). An Vāyu.

- 1. Hab nach den Opfergaben Verlangen; unverlangt (seien) Reichtumer wie die Redekunste des Nebenbuhlers. Komm, Vayu, auf schimmerndem Wagen zum Trunke des Soma!
- 2. Die Afterreden abwendend, mit den Niyutgespannen und mit Indra als Wagenlenker komm, Vayu, usw.
- 3. Die beiden Schatzhalterinnen, die schwarze (Nacht und die helle Usas), die allfarbigen, haben sich darnach gerichtet. Komm, Vayu, usw.

3b: 1, 134, 1. 4 fast = 8, 5, 28. 5a 8, 5, 2b. 5b 1, 47, 3d 6c - 4, 49, 6b; 8, 22, 8d.

4, 47.

Anustubh

1a: 2, 41, 2b; 8, 101, 9d; 7, 64, 5b

1b: 4, 46, 1ab.

2ab = 5, 51, 6ab, vgl. 1, 134, 6.

2d = 8, 32, 23 c, vgl. 5, 51, 7.

4ab = 6, 60, 8ab. night s. zu 3, 31, 14.

#### 4, 48.

Anustubh.

1ab dvita vipo ná vielleicht doppelsinnig: ungerade wie die Finger. Zu vipo ná vgl. 6, 44, 6; 8, 19. 33 und dhíyo ná 6. 35, 3. ráyo aruáh 6, 14, 3.

2ab. Spielerci mit nir-yu, ni-yu

2b - 4, 46, 2b.

8a. 3,31,17a Nacht und Morgen sind gemeint. Vayu wird in der Frühe geladen, und die beiden Göttinnen richten sich nach ihm.

- 4. Es sollen dich die neunundneunzig Gespanne fahren, die durch den (bloßen) Gedanken geschirrt sind. Komm, Vayu, usw.
- 5. Vayu! Spann hundert wohlgenährte Falben an, oder, da du tausend (Falben) hast, soll der Wagen in voller Gestalt kommen.

### 8. Gruppe. Lieder an Brhaspati, 4, 49-50.

### 4, 49 (345). An Indra und Brhaspati.

- 1. Diese liebe Spende (opfere ich) in euren Mund, Indra und Brhaspati. Lobgedicht und Trunkfreude wird verkündigt.
- 2. Dieser Soma wird euch beiden eingeschenkt, Indra und Brhaspati, der angenehm zum Rausch, zum Trinken ist.
- 3. (Kommet) zu uns, Indra und Brhaspati; kommet ins Haus, (du) und Indra, als Somatrinker zum Somatrunk!
- 4. Bringet uns Reichtum, Indra und Brhaspati, in hundert Kühen bestehend, in Rossen bestehend, tausendfältigen!
- 5. Indra und Brhaspati laden wir mit Lobreden zum Ausgepreßten, zum Trunk dieses Soma.
- 6. Trinkt, Indra und Brhaspati, den Soma im Hause des Opferspenders. berauschet euch, die ihr das gewohnt seid!

## 4, 50 (346). An Brhaspati.

Das Lied zerfällt in drei Teile: 1-6 verherrlicht den Brhaspati als den Helden des Valskampfes, 7-9 sein menschliches Abbild, den Brahmán, bes. als den Purchita des Königs, und 10-11 lädt Indra und Brhaspati, also den Götterkönig und seinen Purchita, zum Somaopfer ein

- 1. Brhaspati, der mit Gewalt die Grenzen der Erde unter Gebrüll auseinander gestemmt hat, der an drei Sitzen Wohnende, ihn mit der wohllautenden Zunge haben die vormaligen Ksi's, die redekundigen, unter tiefem Nachdenken an ihre Spitze gestellt;
- 2. Die dröhnenden Schrittes, o Brhaspati, jubelnd unter guten Vorzeichen für uns ausgezogen sind nach der eingeschlossenen Herde, der buntscheckigen, breiten, unbeschädigten Brhaspati schütze künftig deren Heimstätte!

5b: 8, 26, 20b 5c: 2, 41, 1a.

5d. pájasū: vgl. 4.46, 5 (ráthena prthupájasā); 8, 46, 25. Vāyu oder Vāta ist selbst der rátha nach 3, 49, 4b; 10, 168, 1a.

#### 4, 49.

(łāyatrı,

1a: 7, 15, 1; 102, 3. 1c 1, 86, 4c

8b - 1, 135, 7c. 3c 1.21, 3c.

4bc: 8, 45, 11; 9, 67, 6; 10, 47, 5.

5c 1, 22, 1c u. ö. 6b -- 4, 46, 6c; 8, 22, 8d

4, 50.

Tristubh, 10 Jagati.

1a. Vgl. 7, 86, 1; 6, 8, 3; 9, 101, 15.

1b. trişadhasthá in diesem Zusammenhang wohl auf Himmel, Luftreich und Erde zu beziehen. vgl. 1, 156, 5 und Sāy. dazu.

 urvd ist zunächst der Ort, wo die geraubte Herde von den Pani's gefangen gehalten wurde und dann diese selbst.

Von guter Vorbedeutung, wohl durch das Brüllen der gefangenen Rinder (1,62,3) oder durch die glückliche Fahrt der Saramä. Zu mädantah vgl. 10,68,1c; 3,31,10a und ukthö mädantah (4,33,10).
 25: 10,89,15a.

2d. asya, der gegenwärtigen Herde, daß sie nicht wieder geraubt werde.

- 3. Brhaspati! Aus weitester Ferne (gekommen) haben sie für dich eine Onfersitzung gehalten, den rechten Brauch hegend. Für dich träufen die gegrabenen Brunnen', die mit Steinen gemolken werden, den Überschwang der Sußigkeit nach allen Seiten.
- 4. Brhaspati hat zuerst, als er im hüchsten Raume des großen Lichtes geboren ward, mit Gebrüll aus siebenfachem Munde die Finsternis zerblasen, von starker Art, mit sieben Zügeln.
- 5. Er hat mit seiner schönsingenden, er mit seiner verskundigen Schar den Vala erbrochen, den Räuber (?) mit Gebrüll. Brhaspati trieb laut brüllend die blökenden Kühe heraus, die die Opferspende gar machen.
- 6. So wollen wir dem Vater, dem alle Götter gehören, dem Bullen mit Anbetung, mit Verbeugung, mit Opferspenden dienen. Brhaspati! Wir möchten gute Kinder, Söhne besitzen und Herren von Reichtumern sein.
- 7. Der König besteht alle feindlichen Völker mit Mut und Tapferkeit, der den Brhaspati hoch in Ehren hält, artig behandelt, lobt und ihm den Vorrang läßt.
- 8. Der wohnt behaglich im eigenen Hause, ihm schwillt die Ils allezeit an. Vor dem König beugen sich von selbst die Untertanen, bei dem der Hohepriester den Vortritt hat.
- 9. Ohne Widerstand gewinnt er die Schätze von Feind und Freund. Welcher König dem schutzsuchenden Brahmanen einen Ausweg (aus Not) schafft, den begunstigen die Götter.
- 10. Indra und Brhaspati! Trinket den Soma, berauschet euch bei diesem Opfer, ihr . . . In euch sollen die wirksamen Säfte eingehen. Uns bestimmet einen Schatz von vollständiger Söhnezahl!
- 11. Brhaspati, Indra! Stärket uns gemeinsam; diese eure Gnade soll uns werden! Begunstiget die Gebete, erwecket die Freigebigkeit; dampfet die Mißgunst des Nebenbuhlers, der Eifersüchtigen!

3cd. Verschlungene Metaphern für das bei dieser Gelegenheit (oder gegenwärtig) veranstaltete 8d = 7, 101, 4d.Someopfer.

4a: 1, 168, 1a; 4, 17, 7a. saptásya d. h. durch den Mund der sieben Angiras' oder der sieben Sunger (1, 62, 4; 3, 31, 5; 4, 1, 12; 2, 15). saptáraimi von den sieben Zügeln des Opfers (2, 5,2) oder nach 2,12,12a zu erklären, vgl. 5d. 508: 1,62,4. Die Schar sind die Angiras'. phaliga ist unsicher, vgl. bes. 8, 32, 25. vala bedautet die Berghöhle und ihren Gebieter. Sed. kánikradat: Brhaspati als Bulle gedacht

(4ad) sprengt mit seinem Brüllen (dem Zaubergesang) die Felsburg (10, 67, 6) und lockt die eingesperrten Kühe heraus. Der rava ist überhaupt für Brhaspati charakteristisch (vgl. 6. 73, 1 u. ö.). krand wird vom Stier, vas vorzugsweise von der Kuh gebraucht.

6b = 2, 35, 12b.

6d. Beliebter Schluß des Liedes oder eines Liedabschnittes = 5, 55, 10d; 8, 40, 12d; 48, 13d; 10, 121, 10d.

7a. Zu pratijanyani sind nicht wie in 9 dhanans zu ergänzen, sondern wegen des Verbs ein Wort wie Heere, Kräfte, oder nach 4,4,9d dyumná. Sāy.: die Streitkräfte oder die feindlichen Völker.

85: 3, 55, 13c; 1, 125, 5d. 44 s. su 1, 128, 7.

10b. organvasu?

11c = 7,64,5c; 97,9c; vgl. 1,158,2c; 1,17,6d; 11d = 7,97,9d.10, 39, 2a.

<sup>86: 4, 1, 18; 2, 16; 3, 31, 9.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Somastengel.

# 9. Gruppe. Lieder an Uşas, 4, 51-52.

### 4, 51 (347). An Uşas.

- 1. Dort vorne [im Osten] ist dies Licht zum vielten Male der Finsternis entstiegen, die Zeiten machend. Nun sollen des Himmels Töchter, die Usas', durch ihr Erstrahlen dem Menschen den Weg bereiten.
- 2. Die Uşas stehen buntfarbig vorne [im Osten] da wie die aufgerichteten Pfosten bei den Opfern. Sie haben aufleuchtend die Tore des Pferchs der Finsternis aufgeschlossen, die Reinen, Hellen.
- 3. Bei ihrem Hellwerden mögen die gabenreichen Usas' heute die Freigebigen erleuchten, auf daß sie Belohnung gewähren. Im Unerhellten sollen die Knauser (weiter) schlafen, ohne zu erwachen, ganz im Finstern.
- 4. Ob dies wohl heute euere alte oder eine neue Fahrt sein mag, ihr göttlichen Uşas', (ob dieselbe), auf dem ihr über Navagva, Angira, Dasagva mit siebenfachem Munde, Reichtum bringend, ihr Reichen, aufgegangen seid?
- 5. Denn ihr Göttinnen fahret mit den rechtzeitig geschirrten Rossen an einem Tag um alle Wesen, indem ihr Uşas' den Schlafenden, alles was lebt, Zweifußler und Vierfüßler, zu (neuem) Wandel erweckt.
- 6. Wo und die wievielte unter ihnen ist wohl jene vergangene, unter der sie die Aufträge für die Rbhu's bestimmten? Wenn die prangenden Uṣas' prunkend ausfahren, so sind sie nicht zu unterscheiden, die gleichaussehenden, alterlosen.
- 7. Dieselben glückbringenden Uşas' waren schon früher von überwältigendem Glanze, die rechtzeitig geborenen und zuverlässigen, unter denen der Opfernde, der den Dienst unter Lobliedern versehen hat, der Singende und Vortragende alsbald Gut erlangte.
- 8. Sie kommen gleichmäßig aus Osten, von der gleichen Stelle aus gleichmäßig sich ausbreitend. Vom Sitze der Ordnung erwacht sind die Göttinnen Usas' früh munter wie die Schwärme der Kühe.
  - 9. Dieselben Usas' wandeln in gleicher Weise sich gleichend mit unver-

4. 51.

Tristubh.

la. purutámam, vgl. purutámā 1, 124, 6a

16. vayunāvat, oder: Wege bereitend, wegsam,

**8.** 6, 21, 3; 1, 92, 2. 6; 7, 75, 4; 5, 48, 2.

1d: 6, 64, 1c; 5, 80, 2b. 3c

2c. Die Finsternis als vrajd (Pferch) gedacht (1,92,4d). tamasah entweder von vrajasya abhängig oder erklärendes Asyndeton wie drühas tamah 7,75,1; tamamsi durita 7,78,2; tamamsy aktūn 10,1,2; tamas chāyā Ait. Br. 7, 12, 2; tamah pāpmānam TS. 2,1,10,8; TBr. 2,7,18,2.

Sa. citayanta, Siy. prajhāpayanti

Sc. acitrám l'obscurité.

4ab. yamak Fahrt oder Weg. gemeint ist: Ist

es die alte Usas oder eine neue? Die Str. wirft also das alte Problem auf, ob es giale Usas (1,113,8.10; 124,2; 10,88,18) edse aur eine einzige Usas (8,58,2) gibt. Say. fast yamah als Wagen.

4cd. Die verschiedenen Angirasen. mapstepa ist nach 4, 50, 4 Brhaspati.

4d. 10, 35, 4b; 1, 124, 9d. 10c. 5d: 1,18; 9c 6b nämlich die Götter. Die Bestellungsgind 1, 161, 2.3 aufgeführt. 6d: 1, 121, 32.

7c. śaśamaná uktháth, vgl. 4, 16, 15c.

8d: 4, 52, 5.

9c. 1, 92, 5b. Zu rusddöhih ist ein Kanain wie vdpuröhih (1, 62, 8) su erginsen. Sie ser bindet es mit tanüöhih in d. Dahr Mask. für Fem. 488 9. und 10. Gruppe. Lieder an Uşas, 4,51-52; an Savitr, 4,58-54. [-4,58

anderter Farbe, indem sie das schwarze Ungeheuer' mit ihren hellen (Farben) beseitigen, die hellen, am Leibe reinen, glänzenden.

- 10. Ihr Himmelstöchter, ihr Göttinnen gewähret erstrahlend uns kinderreichen Besitz! Indem wir vom behaglichen (Sitze) aus euch heranwachen, wollen wir Besitzer guter Söhne werden.
- 11. Darum bitte ich euch, Uşas', Töchter des Himmels, wenn ihr erstrahlt, indem das Opfer mein Banner ist. Wir möchten bei den Leuten angesehen sein: das sollen uns der Himmel und die Göttin Erde gewähren!

## 4, 52 (348). An die Usas.

- 1. Die edle Frau 1st dort aus ihrer Schwester aufleuchtend erschienen, des Himmels Tochter.
- 2. Buntfarbig, rotlich wie eine Stute, die zeitige Mutter der Kuhe, ist Usas die Freundin der Asvın geworden.
- 3. Du bist die Freundin der Asvin und auch die Mutter der Kühe und du gebeutst über das Gut, o Usas.
- 4. Wir haben dich, die du Anfeindungen abwehrst, aufmerksam mit Lobliedern herangewacht, du Großmütige.
- 5. Ihre glückbringenden Strahlen sind erschienen gleich Schwärmen von Kuhen. Usas hat die weite Bahn angefüllt.
- 6. Indem du (sie) anfullst, du Strahlende, hast du durch dein Licht das Dunkel aufgedeckt. Usas, sei nach eigenem Ermessen gnädig!
- 7. Du durchziehst den Himmel mit Strahlen, den weiten lieben Luftraum, o Usas, mit deinem hellen Feuerschein.

# 10. Gruppe. Lieder an Savitr, 4, 53-54.

# 4, 53 (349). An Savitr.

1. Diese große wunschenswerte (Gabe) des Gottes Savitr, des klugen Asura, wünneken wir uns. durch die er in eigner Person dem Opferspender seinen Schirm gewährt. Diesen hat der große Gott alle Nächte für uns aufgerichtet.

100, the sweet ist otwa barkers (10, 110, 4 8) oldr addesah zu ergänzen

10d - 6.47, 12d u ö

115. sandliketu. Sonst ist Usas selbst (1, 113, 19) seder Agni (3, 29, 5, 5, 11, 2 u. 5) das Bander des Opfers

110: 48, 11c; AV 6, 58, 2 11d 1, 94, 16d 4, 52.

55 4, 51, 8d

7ab: 7, 47, 42, 1, 19, 82, 49, 4. d tampsi ratmibhih entspricht, ohne genau dasselbe zu sein, den Worten &- proa - raimibili 9, 41, 5, wie atatana 10, 88, 3 dem d papran 6, 48, 6, wie d-tatantha in 6, 1, 11; 4, 6; 7, 5, 4 dem a -- paprás 6, 10, 4 und atatesvån 3,1,5 dem d-preaktu 1,84,1 7c = 1,48,14d

4, 58, Jagati 1ab: 8, 25, 13, 5, 82, 1, 3, 62, 10. Darmach verschiedene Ergänzungen möglich.

Die Macht.

Gtina) 3: 1, 184, 8a. 3: 10, 75, 7d. 5a = 1 5a = 1, 48, 18b.

- 2. Der Erhalter des Himmels, der Herr der Geschöpfe der Welt, der Weise legt das rotgoldene Gewand um. Hellsichtig, den weiten (Raum) ausbreitend und anfüllend hat Savitr preisliches Heil hervorgebracht.
- 3. Er hat die himmlischen, die irdischen Räume erfüllt, der Gott erläßt seinen Weckruf nach eigener Bestimmung. Savitr hat die Arme ausgestreckt. um anzuweisen, alle Nächte die Welt zur Ruhe bringend und (wieder) aufweckend.
- 4. Nicht zu hintergehen, die Wesen beschauend wacht Gott Savitr über den Gesetzen. Er hat die Arme ausgestreckt für die Geschöpfe der Welt. Er. der die Gesetze aufrecht hält, beherrscht die große Bahn.
- 5. Savitr umschließt mit seiner Größe den dreifachen Luftraum, die drei Welten, die drei Lichträume. Die drei Himmel, die drei Erden setzt er in Bewegung; mit drei Gesetzen behütet er uns in eigner Person.
- 6. Großes Heil bringend, aufweckend und zur Ruhe bringend, der Gebieter von beidem, was lebendig ist und was fest steht, dieser Gott Savitr möge unserem Wohnsitze den Schutz gewähren, der dreifach vor Not schutzt.
- 7. Gott Savitr ist zu seinen Zeiten gekommen; er soll unseren Wohnsitz mehren, soll uns das Labsal guter Kinder gewähren. Er soll uns Nacht und Tag stärken und uns Kinderreichtum verschaffen.

# 4, 54 (350). An Savity.

- 1. Jetzt ist Gott Savitr von uns zu loben, zu dieser Stunde des Tages von den Männern zu bitten, der den Menschen Schätze austeilt, auf daß er uns dabei den besten Besitz bestimme.
- 2. Denn zuerst weisest du den opferwürdigen Göttern die Unsterblichkeit als bestes Teil zu. Dann tust du, Savitr, deine Gabe auf (und weisest) den Menschen ihre Lebenszeiten in der richtigen Folge (zu).
- 8. Wenn wir unwissentlich wider das göttliche Volk gesundigt haben, aus schwacher Willenskraft, aus Machtgefühl (?) nach Menschenart, so sollst du, Savitr, vor Göttern und Menschen bestimmen, daß wir daran schuldlos sind.
- 4. Nicht läßt sich der göttliche Savitr das beeinträchtigen, wie er die ganze Welt regieren will. Was er mit schönen Fingern auf der ganzen Weite der Erde und auf der Höhe des Himmels bestimmt, das wird bei ihm zur Wahrheit.

2. Savitr hier mit den Attributen des Sonnengottes.

2a. Zu bhúvanasya prajápatih vgl. bhúvanasya prajábhyah Str. 4.

So. Der taktmäßige Kommando- oder Weckruf (#loka) des Savitr auch 5, 82, 9; 7, 82, 10; 8, 54, 11.

3d: Str. 6a. Zu aktubhih vgl. 1d und 7c. 45: 7, 83, 9b.

4d. djmasja: die große Bahn der Sonnenpferde (wie 1, 168, 10) oder eine Metapher für den Lauf der Welt? Say. jagatah.

5. Spiel mit der Dreisahl. 5cd: 2, 27, 8. 6d: 6, 50, 8d: 10, 66, 5d. 7cd. jinvatu — invatu Reim.

7d: 5, 4, 7c; 6, 70, 6d.

4, 54.

Jagati, 6 Tristubh. 2d. fivita: vgl. 1, 118, 6c.

8: 4, 12, 4; 7, 89, 5.

80: 4, 24, 9d. Ob zu prábhast ein dákeasya zu ergänzen? Säy. aus Machtdünkel.' Oldenberg denkt an prayutt ('aus Fahrlässigkeit') nach 10, 87, 12.

Sod: 1, 128, 8; 10, 12, 8cd. 4d: 5, 62, 7c.

- 5. (Du hast die Götter) mit Indra als Oberstem den hohen Bergen (sugewiesen), diesen weisest du die flußreichen Wohnsitze zu. So sehr sie auch im Fliegen (die Flügel) ausgebreitet haben, so standen sie doch auf deine Weisung still, o Savitr.
- 6. Wenn deine Weisungen, dreimal am Tag, o Savitr, Tag für Tag Glück zuweisen, so sollen Indra, Himmel und Erde, Sindhu mit den Gewässern, Aditi mit den Aditya's uns Schutz gewähren.

## 11. Gruppe. Einzellieder. Anhang, 4, 55-58.

### 4, 55 (351). An alle Götter.

- 1. Wer von euch, ihr Guten, ist der Beschützer, wer der Behüter Himmel und Erde, Aditi, beschützet uns vor dem stärkeren Sterblichen, o Mitra und Varuna? Wer bereitet euch, ihr Götter, bei dem Opfer Behagen?
- 2. Die die alten Satzungen ehren sollen, wenn die klugen Trenner (von Tag und Nacht?) aufleuchten, sie haben als unermüdliche Ordner (die Zeiten) geordnet. Die Meister, die die Wahrheit' erkannt haben, sollen erleuchtet werden.
- 3. Die Pastya, Aditi, die Sindhu rufe ich mit Preisliedern an, die Göftin Svasti zur Freundschaft. Nacht und Morgen, die Untrüglichen, sollen bewirken, daß beide Tageshälften uns in ihren Schutz nehmen.
- 4. Aryaman, Varuna machen den (rechten) Weg ausfindig, Agni, der Herr der Labung, die wegsame Bahn. Indra und Visnu! Gewähret uns fein, gepriesen, mannhaften Schutz, gewaltigen Schirm!

5ab. Den Göttern hat er die Berge als Wohnsitz zugewiesen, den Menschen das Stromland. ebhyah, Säy. yajamänebhyah

Scd. Die Sage von den gefügelten Bergen, vgl 2,11,7—8; 6,30,3. viyemiré, vgl pakiivo viyátya pakeán MS 4 p.72,13

6. Vgl. su 1, 24, 4a Randbem. 6d = 1, 107, 2d

#### 4, 55.

1—7 Tristubh, 8—10 Gäyatri. Das Lied serfällt darnach in swei Teile, scheint aber überhaupt vielfach aus anderen zusammengestoppelt su sein. Man beachte die häufige Alliteration. 15 = 7,62,4a; vgl 5,41,1c; 7,71,2. Zur Konstruktion der Str. s. Bloomfield, Repet. 1,240. 1c: 1,171,6a.

1d. Zum Dank für euren Schutz.

2. Die Str. ist dunkel, weil die Satssubjekte verschleiert sind. Nach den Epithetis ist doch wohl von den Göttern, bes. von denen, die den neuen Tag bringen, die Rede. visyotärah könnte mit altertümlicher Schreibung für vyotárah stehen (s. Oldenberg) und zu dem gleichfalls dunklen vyúta 1, 122, 2; 3, 54, 9 (und zu vy ûnoti 5, 31, 1) gehören. Dann ließe sich eine gewisse Verwandtschaft zwischen 3,54, 9 und 4, 55, 2 vermuten (dort pañitárah, hier árcan, wie vyúte und viyotárah); aber bei der Unsicherheit der Wortbedeutungen bleibt alles in der Schwebe.

2c. Zu vidhātāro vi dadhuh ließe sich 7,66,11 vergleichen.

2d. Hier sind doch wohl die menschlichen Meister, die Seher gemeint. Vgl den Gedanken in 3, 55, 2.

Sa: 8, 27, 5cd. Ob dditi hier ein best. Fluß? Vgl. 7, 18, 8. Oder Beiwort der Pastyä wie in 7, 18, 8 der Parusni? Aber 8, 27, 5 scheint dem zu widersprechen.

8c: 10, 76, 1c.

4. Zu ceti (8. Sg. Präs. von ci) pánthôm vgl. 1, 90, 4; 4, 87, 7; 6, 58, 4.

<sup>1</sup> Oder das Weltgesets.

- 5. Ich habe mir die Hilfe des Parvata, der Marut erwählt und die des Gottes Schirmer, des Bhaga. Der Herr schütze uns vor Bedrängnis durch Fremde und Mitra befreie uns von solcher durch Befreundete.
- 6. Nun soll (der Sänger euch), ihr beiden Welten, nebst dem Ahi budhnya preisen, ihr beiden Göttinnen mit den erwünschten Wassergottheiten. Wie die Gewinnstichtigen auf gemeinsamer Fahrt das Meer, so haben sie die Flüsse, die wie der heiße Trank brodeln, entdeckt.
- 7. Mit den Göttern soll uns die Göttin Aditi behüten, der Gott Schirmer soll uns ohne Unterlaß schirmen; denn nicht dürfen wir das Labsal für Mitra und Varupa schmälern auf dem Altar des Agni.
- 8. Agni verfügt über einen Schatz, Agni über großes Glücksgut: Diese möge er uns schenken!
- 9. Freigebige Usas! Bring viele Kostbarkeiten mit, du Großmütige, für uns, du an Siegespreisen reiche!
- 10. Das soll uns fein Savitr, Bhaga, Varuna, Mitra, Aryaman (gewähren) Indra soll zu uns mit Belohnung kommen!

### 4,56 (352). An Himmel und Erde.

- 1. Himmel und Erde, die beiden Großen, die Obersten, sollen hier mit Erleuchtung sein, mit flammenden Preisliedern, wenn der Stier, der die weiten hohen aufbaut, mit sich ausbreitender Schnelligkeit brüllt.
- 2. Die beiden opferwürdigen Götternen mit den opferwürdigen Göttern stehen ohne (ihr Aussehen) zu verändern da, (Schmalz) träufend, die gesetzestreuen, truglosen Göttereltern, die das Opfer mit den flammenden Preisliedern leiten.

55. Vgl. Str 7b

Sc. Der Herr ware nach Say. Varuna

6c = 1.56.2b.

6d. Wohl derselbe Zug wie 1, 40,7; 181,5fg 7ab = 1, 106,7ab.

7c. dhas wird durch das Genus deutlich in swei besondere Wörter geschieden. 1. m (su dhagas) labsal; 2. f. (su dha und = av dah) Gemächte, Gebilde. In Verbindung mit Mitra-Varupa kommen beide Wörter vor, das Mask in 6, 67, 6, das Fem. in 10, 30, 1. Hier liegt wohl das Mask. vor. Es ist das ghyta gemeint. Beide Götter sind ghytana, ghytasust. Säy: Speise, nämlich Soma usw.

2d. ednu fasse ich mit Ludwig als gekürzten Lok. für ednunt ednu des Agni wie 2, 35, 12; 3, 5, 8
9a = 5, 79, 7b.

9c = 1, 92, 18b.

16að = 8, 18, 8ah. Dort hat der Satz seine natürliche Fortsetzung; hier ist er eine Ellipse.

#### 4, 56.

1-4 Tristubh, 5-7 Gayatri

- 16. Bitte um Inspiration Zu rucă vgl. vurucania 4, 55, 2d, su inchyadhir arkili (auch 2d) vgl bhanumddbhir arkili 6, 4, 6 und arkaiokili 6, 4, 7a, agniidpobhir arkili 10, 68, 6b.
- 1c. viminodes: das Bild wird aus 3, 81, 12; 2, 15, 8 klar. Der Stier in d ist wohl Agni als Feuer und als Sonne. Durch sein Licht bast er am Morgen die in Finsternis versunkene Welt gleichsam neu auf Nach Säy, aber wäre es Parjanya Die letzten Worte wählen allerdings gut auf den Donner passen, versucheeds ist Part. (Säy.) oder 3. Pl In diesen Fell ist su übersetsen: Als sie die weiten aufbauten, brüllte der Stier usw. 28; 7,78,7h,

25. Wenn zu dminast nach 1,71,10; 2,16,55; 5,42,18d rapdm ergünzt wird. Dock dese sich auch ddioyani vraidni nach 1,92,12; 124,2 ergünzen. ukędmäne z. zu 4,42,44.

- 3. Der war unter den Wesen ein Künstler, der diese beiden, Himmel und Erde erzeugt hat. Die weiten, tiefen, festgegründeten Welten fügte der Meister in dem balkenlosen (Raume) mit Kunst zusammen.
- 4. Nun schutzet uns, ihr beiden Welten, im Verein mit den hohen Schutzmächten samt ihren Frauen (uns) labend, die ihr umfangreich und alle beide opferwürdig seid! Wir möchten durch die Dichtung immergewinnende Wagenfahrer sein.
- 5. Wir tragen euch beiden, dem großen (?) Himmel (und der Erde?) das Preislied vor; wir be(singen) die lautern zum Ruhme.
- 6. Wechselseitig euch selbst reinigend herrscht ihr aus eigner Kraft; seit Alters führtet ihr das Gesetz mit euch.
- 7. Als die Großen führet ihr das Gesetz des Mitra aus, indem ihr es weiter bringt und fördert. Ihr habt euch rings um das Opfer gesetzt.

## 4,57 (353). An Flurgottheiten (Flursegen).

- 1. Durch den Herrn der Flur gewinnen wir wie durch einen guten (Freund) (eine Flur), die Rind und Roß nährt. Möge er unsereinem gnädig sein.
- 2. Herr der Flur! Ergieß bei uns deine honigreiche Woge wie die Kuh ihre Milch, die honigträufende, wie Schmalz gutgeläuterte. Mögen die Herren des Gesetzes uns gnädig sein.
- 3. Honigreich sollen die Pflanzen, die Himmel, die Gewässer sein, honigreich soll die Luft für uns sein. Der Herr der Flur soll uns honigreich sein. Ohne Schaden zu nehmen möchten wir seiner Spur folgen.
- 4. Zum Glück seien die Zugtiere, zum Glück die Männer. Zum Glück soll der Pflug die Furche ziehen. Zum Glück sollen die Riemen befestigt werden. Zum Glück schwinge die Gerte!
- 5. Suns und Sira! Habt an dieser Rede Gefallen! Das Naß, das ihr im Himmel bereitet habt, mit dem besprengt diese (Erde)!

**8ab.** 1, 160, 4. 8c = 4, 42, 3b

8d. avamss wie 2, 15, 2.

4ab. edrathaih pátnicadbhih d. h die Varatha's mit den Varutri's 4d = 4,16,21d 5ab. eam ist entweder Dat. (vgl z Br 8,62,1) Dann müßte mähi dydei Vok sein Oder edm hängt als Akk. von abhi ab und dann könnte mähi dydei gleichfalls Akk. sein Beides ist mit dem überlieferten Wortlaut unvereinbar, dydei als Kursform für dydei edprihes wäre ohne Analogie. Der Text ist wohl verdorben. Der Fehler mag in dydei

stecken <sup>1</sup>. 65: 3, 62, 17.

Sc. shyáthe (Say. vahathah), ob 2 Du Perf.

6a: 10, 65, 2b

mit unregelmäßigem Bindevokal? Vgl. akydie 1.120.11b. 7a. 3, 38, 9a.

76 Zu tdranti piprati riam vgl. riam piparty anriam ni tarit 1, 152, 8d.

#### 4, 57.

Verschiedene Metren.

1b. hitimeva, sc. mitrépa (10, 132, 5). Vgl. 1, 166, 8c. Weniger gut ware hitima vajina 'wie mit einem (sum Rennen) angetriebenen Ros?. Zu jayamasi ist mit Sāy. hydram zu ergansen. 1d. 1, 17, 1c; 6, 60, 5c; AV. 7, 109, 1. 7.

2a Die suse Woge ist die Bewänung des Feldes. 2c: 5,12,1c; 10,30,3c. 25,501,5c. 5a. sinastrau zwei Genien, nach PW. Schar.

An ein Kompos. mdhidyavi (vgl. purogavi) ist kaum zu denken. dydvi als Lok. tg.

- 6. Sei geneigt, du holde Furche; wir loben dich, auf daß du uns hold seiest; auf daß du uns gute Frucht bringest.
- 7. Indra soll die Ackerfurche festlegen, Pusan soll sie einhalten. Sie soll uns milchreich auch jedes weitere Jahr Milch geben.
- 8. Zum Glück sollen unsere Pflugscharen die Erde umpflügen, zum Glück die Pflüger mit ihren Zugtieren kommen. Glück soll Parjanya durch Honig und Milch (bringen); Glück bringet uns, Suna und Stra!

### 4, 58 (354). Auf das Ghṛta (Schmalz).

Das am Schluß des Liederkreises angebängte, stark atharva-artige, aber durchaus poetische Lied verherrlicht das Ghrta, d. h. die Schmelzbutter in ihrem verschiedenen, dem eigentlichen wie dem metaphorischen Sinn als Opferbutter, als Soma und als die salbungsvolle Dichterrede' Das Lied wurde später als Äjyasüktam (s. Äsv. Śr 8, 6, 6, Weber, Ind St. 10, 354) verwendet Daß es schon ursprünglich für diesen besonderen Zweck gedichtet war, ist nicht wahrscheinlich Ursprünglich war es wohl für ein einfaches Somaopfer mit obligatem Opferfeuer bestimmt

- 1. Aus dem Meer ist die suße Woge emporgestiegen. Mit dem Somastengel zusammen hat sie die Eigenschaft des Nektars angenommen, was der Geheimname des Ghrta ist: die Zunge der Götter, der Nabel der Unsterblichkeit.
- 2. Wir wollen den Namen des Ghrta verkünden; bei diesem Opfer wollen wir ihn mit Ehrerbietung festhalten. Wenn er ausgesprochen wird, soll der Brahmanpriester darauf hören. Der vierhörnige Gaurabüffel hat ihn sich entschlüpfen lassen.
- 3. Vier Hörner, drei Füße hat er, zwei Köpfe, sieben Hände hat er. Dreifach gefesselt brüllt der Stier. Der große Gott ist in die Sterblichen eingegangen.

und Pflug, nach Nir. 9, 40 Wind und Sonne, nach Säy. zu AV. 3, 17, 5 der Gott des Glückes und des Pfluges. Darnach besser die Genien des Ackersegens und der Pflugschar. Jedenfalls Wortspiel mit éundm. Vgl. éunéoat séram TBr. 2, 5, 8, 12 7cd: AV. 3, 10, 1.

4, 58.

Tristubh, 11 Jagati.

1. Ghrta als Soma.

1a. samudrá ist hier das Wasser, in das der Soma ausgedrückt wurde. Vgl. Kath.1 p.74,8.

 Eben diese Verbindung der Somapfianze mit dem Wasser, die den Nektar des Somatranks ergibt.

1c: AV. 7, 29, 1. Der Soma ist gemeint. Dieser enthält ghrtd nach 10, 29, 6; 9, 62, 9; 74, 4; insbesondere durch die beigemischte Milch 9, 81, 5; 101, 12; 82, 2. Der sich klärende Soma wird mit ghrtd verglichen 9, 67, 11, 12.

1d charakterisiert den Soma näher. "Zunge der Götter", sofern er die sakrale Rede, die Geheimsprache der Götter spricht und ihre "geheimen Namen offenbart, daß man sie bei dem Opfer verkünde" 9, 95, 2. Vgl. noch 10, 58, 3 b

- 2. Der Soma heißt Ghrta. In diesem Sinne soll jetzt von Ghrta gesprochen werden und in diesem Sinn soll es der den Vorsitz führende Brahman verstehen. Es ist also ein sakrales Geheimwort, und da die sakrale Rede vom . Soma inspiriert wird, so hat der getrunkene Soma selbst dieses Geheimais verraten (d). Der vierhörnige Gaurabüffel ist nach Str. 3 Soma selbst. gaurd auch 10,100,2 von der Farbe des Soma.
- 8. Die Str. knüpft sunächst an 2d an und schildert den Soma als wunderbaren Stier. Den Zahlenangaben liegen wehl bestimmte Zahlverhältnisse im Ritual sugrunde, die sich aber nicht mehr sicher ermitteln lassen. Mah. su VS. 17,91 deutet den Stier als den Opdergenius.
- 8d. ā-viē ist der übliche Ausdruck für dam gertrunkenen Soma, 8,48,12; 1,91,11; 9,97,86; 10,16,6 u. 5.

<sup>1</sup> Vgl. dhiyam ghrtácim 1, 2,7; giro ghrtácih 7, 5, 5.

- 4. Dreifach geteilt fanden das von den Pani's verborgene Ghrta die Götter wieder in der Kuh. Indra hat das eine, Sürya das eine erzeugt. Eines haben sie aus dem Seher durch eigene Kraft herausgebildet.
- 5. Diese (Ströme des Ghrta) fließen aus dem Meer im Herzen, durch hundert Gehege geschützt, vom Schelm nicht zu erblicken. Ich sehe die Ströme des Ghrta. Das goldene Rohr (Rute) ist in ihrer Mitte.
- 6. Gleich den Strömen vereinigen sich die Reden im Innern durch Herz und Verstand geklärt. Diese Wogen des Ghrta fließen eilend wie Gazellen, die sich vor dem Jäger flüchten.
- 7. Wie im Gefälle des Stromes die Wirbel (?), so eilen den Wind hinter sich lassend die jungsten Ströme des Ghrta, wie ein rötliches Roß, das die Schranken durchbricht, mit den Wogen hochgehend.
- 8. Sie schweben lächelnd zu Agni hin wie schöne Frauen zu den Festen. Die Ströme des Ghrta berühren die Brennhölzer. Gern begehrt Jstavedas nach ihnen.
  - 9. Ich sehe sie wie Mädchen, die Salbe auflegen, um auf die Hochzeit zu
- Das dreifache 'Ghṛta (a), nămlich das eigentliche Ghṛta der Kuh (b), das Ghṛta des Soma (c) und das der Rede (d).
- 48: Khila 1, 8, 1.
- 4c Indra, sofern er die Kühe aus dem Vala befreite, und weil er die Milch in die Kuh gelegt hat (1,62,9 u.ö), die Sonne den Soma, weil sie dessen Pflanze zur Reife bringt, vgl. 9.93.1c
- 4d. Das Ghrta der Dichtung, das die Götter aus dem Seher hervorbringen. Vgl. 1, 163, 2d. Der Päda bildet den Übergang zum Folgenden.
- 5. Der Ghrtastrom der Dichterworte unter dem Bilde der Somaströme. Die getrunkenen Somasäfte sind "im Herzen" 1, 91, 13; 163, 3; 179, 5; 8, 2, 12; 48, 12. Aus dem Herzen aber kommen die Gedanken und Lieder, 1, 60, 3; 2, 35, 2; 3, 89, 1; 6, 16, 47; 10, 71, 8; 91, 14; 119, 5; 64, 2. Beide Vorstellungen verschmelzen hier in eine. Im Herzen ist der Ozean, aus dem die Gedanken der somabegeisterten Dichter emporsteigen, vgl. 4, 58, 11; 10, 5, 1; 89, 4; 177, 1; 1, 159, 4d. Aber nur der wahrhafte Dichter nimmt diese wahr, die hinter hundert Gehagen (erajd) verborgen sind, während sie dem Betrüger oder dem Feind des Kultus unsichtbar bleiben.
- de Boma als Befruchter der Gedanken, denn

Soma erzeugt die Gedanken (9, 96, 5), oder ist der Bulle der Gedanken (9, 86, 19)<sup>2</sup>. In AV.10, 7, 41 heißt der geheime Prajäpati d. h. der Urgott "die im Wasser stehende goldene Bute", sofern er nämlich in das Urwasser den goldenen Keim oder das Goldei (hirangagarbhd) gelegt hat. Derselbe Urgott ist nach AV. 10, 8, 34 "die Blume des Wassers", nach der man fragt Die Blume des Wassers ist aber nach MS. 3 p. 38, 17 = TS. 5, 4, 4, 2 der vetasd. TBr. 3, 7, 14, 2 nennt das Opferschmalz die Blume des Wassers. Vgl. noch den Soma als apåm pårum RV. 10, 36, 8.

- 6. Der Redestrom als Ghrta gedacht.
- Derselbe Vergleich 1, 190, 7; 9, 95, 8; 10, 89, 4. Zu samyák sravanti vgl. gíro arsanti sasrútah 9, 84, 6
- 6b. 1, 171, 2b, 3, 26, 8b
- 6d: 10, 51, 6d.
- 7. Fortsetzung von 6.
- 7a. saghanásak? Sáy.: schnell gehend.
- 7b. vátapramiyah, vgl. 1, 24, 6d. yakodh 'die jüngsten' = neuesten, frischen.
- 7d. armibhib pinvamanab ist Attraktion des Numerus an den Vergleich; s. 3, 33, 2c und sum Vergleich 1, 63, 5c.
- 8. Das eigentliche Ghrta als die Opferbutter.
- 8a: Str. 9a: AV. 6, 60, 2.
- 9ab: 1, 124, 8d; 7, 2, 5d; 10, 168, 2b.
- 9cd fast die drei Arten des Ghrindschmals susammen.

<sup>\*</sup> Wohl etwas anderes als die Dreizahl in 6, 47, 4 (vgl. 1, 91, 22). \* Für Allgemeines . The Soma (Bereitung, Wirkung, Ritual), siehe den dritten Band dieses Werkes, S. 2fg.

gelien. Wo Soma geprafit wird, wo das Opfer (stattfindet), werden dazu die Strome des Ghrta geläutert.

10. Strömt ein gutes Lobgedicht aus, (machet) ein Wettrennen die Kühe! Bringet uns geseigneten Besitz, führt dies Opfer von und ich den Göttern! Die Ströme des Ghrta klären sich zur Süßigkeit.

11. Auf dein Wesen ist die ganze Welt gestellt, auf (deine) Lebenskraft im Meer, im Herzen. Deine suße Woge, die auf dem Antlitz der Gewässer in deren Zusammenfluß herangebracht ward, die möchten wir erlangen.

10: AV. 7, 82, 1. Zu sustution vgl. 9, 62, 8b; 66, 22b; 85, 7c.

11. Mystische Schlußstr. auf Gigta als Soma, also an den Anfang des Liedes anknüpfend.

11s. Vgl. 2, 3, 11 gkridme v asys akkama. [Auf der letzten Seite seines "Manunkripts" der Noten zu RV. 4, 58, hat Geldner geschrieben: "Oder. auf deine (auf dich als) Grundlage."

Eine Notenziffer fehlt. Aber Geldner scheint

diese Worte als gleichgeitend mit dhéman to von 11a gemeint zu haben. — Editor } 115. Auf seiner Lebenskraft, die es im dichtenden Hersen (s. Str. 5a) entwickelt. Das Henz selbst ist der Ozean (erkläsendes Asyndeton). Vgl. dyur edi ghyiden IS. 2, 3, 2, 2 11c. zamithé bezeichnet hier die graße Kufe, in der der Soma gemischt wird.

Ende des vierten Liederkreises.